Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1950-1951)

Heft: 1

Artikel: Das Hymnenbuch Notkerns

Autor: Karrer, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758831

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758831
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS HYMNENBUCH NOTKERS

Von Otto Karrer

Selten vermag eine so umfangreiche literarische Monographie dem Freunde der
Dichtung so viel geistigen Gewinn und Genuf§ zu bereiten wie das Notkerwerk des
Basler Historikers und Latinisten Wolfram won den Steinen!. Es gilt dem iltesten
Schweizer Dichter, der als Hymnendichter in die Geschichte eingegangen ist. Sein
Werk fiir heutige, auch mit dem lateinischen Urtext unvertraute Leser zu er-
schlieflen, erforderte eine jahrelange hingebende Vorbereitung. Die Miihe hat sich
gelohnt. Die von Geist und Schonheit leuchtende Darbietung, im Darstellungsband
wie im Editionsband, ist geeignet, das Andenken des St.-Galler Monchs zu neuem,
verdientem Glanze zu erwecken.

Die Historiker der Karolingerzeit kennen das umfangreiche Prosawerk Notkers,
die «Gesta Caroli», zu deren Niederschrift ihn Karl der Dicke persénlich ermuntert
hatte, als er bei einem Besuch St. Gallens im Jahre 883 sich an dem Erzihler-
talent Notkers ergotzte. Die Hagiographen wissen von seiner (nur fragmentarisch
erhaltenen) «Vita S. Galli», diesem «hervorragenden Denkmal der Frithzeit» (Gal-
land in Bibl. Patrum), bemerkenswert unter anderm durch die antike Art, mit
welcher der Verfasser, sich in die Situation versetzend, die beriihmte, in ithrem
Wortlaut verschollene «Galluspredigt von Konstanz» aus den Andeutungen seiner
Vorginger, der Biographen Wettin und Walafrid, zu einer groflen Schau des gott-
lichen Heilsplans fiir die Menschheit rekonstruierte (s. W. E. Willwoll, Zeitschr. f.
Schw. Kirchengeschichte 1941). Die edelste Schépfung jedoch des St.-Gallers, seine
Sequenzendichtung, die fiir Generationen von Dichtern bestimmend wurde, ver-
mengte sich in der Ueberlieferung durch den liturgischen Gebrauch der Nach-
fahren dermaflen mit den Nachahmungen der Schiiler, daf} das Gesicht des Meisters
nicht mehr von jenen zu unterscheiden war. Eben damit dringte sich dem Spiir-
sinn des Forschers die vorbereitende Aufgabe der Quellenscheidung auf, und es
wurde zu einem Glanzstiick geistiger Einfiithlung und sprachlichen Unterschei-
dungsvermdgens, wie der Herausgeber an einigen quellenmiflig gesicherten Notker-
Hymnen den Mafistab zur Unterscheidung von echt und unecht fand und sich von
da aus den Weg durch widersprechende Zuweisungen zu seinem Geistesfreunde
freilegte.

Die kulturgeschichtliche Umwelt, in der wir den Dichter zu denken haben, ist
mit der Kenntnis des Historikers, und was mehr ist, mit jener liebevollen Nach-
empfindung gezeichnet, die allein des Schauens fihig ist — denn nur «durch Liebe
erkennen wir», sagt Meister Eckhart —, um dem Leser iiber die Schranken ver-
dnderter Kulturepochen hinweg die geistige Welt eines karolingischen Benediktiner-
klosters und das Seelenleben des Dichters, wie es sich in seinem Schrifttum spiegelt,
nahezubringen. Erst ein Jahrhundert nach den irischen Einsiedlern Columban und
Gallus hatte ihre Griindung an der Steinach, dank der Verbindung mit den
S6hnen Benedikts auf der benachbarten Reichenau, den Anlauf zu der planmifligen
Bildungsarbeit nehmen kdnnen, durch die dann das St.-Galler Kloster in kurzer
Zeit zu einer der groften und einflufireichsten Kulturstitten des Abendlandes
wurde. Rémische Klassizitit und christlicher Glaube machten sich nach der Idee
der karolingischen Pioniere, eines Alkuin, Theodulf, Einhart, Paulus Diaconus

! «Notker, der Dichter und seine geistige Welt». 1. Darstellungsband, 640 S., 11. Editionsband, 227 S.
und Bildanhang, Verlag A. Francke, Bern.

% 49



und Paulin von Aquileja ans Werk, um die noch ungebindigte Volkskraft der
Germanenstimme, thren Geister- und Schicksalsglauben, fiir die erhabene An-
schauung des Mpysteriums empfinglich zu machen, das in der Dimension des
Glaubens in Christus, dem menschgewordenen Sohne Gottes, zur Menschenseele
sprach und mit der Gewillheit des ewigen Sinnes der Welt die Hingabe an das
kommenwollende Gottesreich und zugleich die tiefste Begriindung des neuen
gottlichen Lebenszieles brachte. Man spiirt den beherrschenden Leitgedanken schon
in dem unbeholfenen Gestammel des Pirminischen Volksunterrichtes im «Sca-
rapsus», um so mehr in dem Entwurf jener Galluspredigt in der Notkerschen
Fassung. Aber welch ein Aufstieg in der kurzen Spanne eines Jahrhunderts von
den primitiven karolingischen Tauf- und Buflkatechesen bis zur geistigen Hohe
der liturgischen Hymnen, die zu Notkers Zeit, das ist um 900, zwischen den
Bildungsstitten von Reims und Auxerre, Corvey, Fulda, Reichenau und St. Gallen
ausgetauscht wurden und die Teilnehmer, Chor und Gemeinde, weit unmittel-
barer, reiner und nachhaltiger als alle theologischen Erdrterungen fiir den Geist
der Anbetung und fiir die Bildung des Herzens disponierten. Denn die Weisheit
war den damaligen Erziehern noch selbstverstindlich, dafl der Mensch nur in der
metaphysischen Verwurzelung, im inneren Einvernehmen mit dem geistigen
Grunde der Welt, «aus Glauben», wie es die Schrift nennt, zur Erfiillung seines
Wesens und zur schdpferischen Lebensgestaltung als Glied der Gemeinschaft
kommt.

Das duflere Leben Notkers (840—912) verlief in grofiter Einfachheit. Vermutlich
stammt er aus Jonschwil, wenige Stunden von seiner spiteren Wahlheimat entfernt
— soweit bei dem frithen Eintritt in die Klosterschule und dem anschlieflenden
Ménchsberuf von einer «Wahl» gesprochen werden kann. Daff aber dann die
klosterliche Gemeinschaft ithm tatsichlich zur seelischen Heimat, das Grundgesetz
des «Ora et labora» zum geliebten Lebensinhalt wurde, verraten seine Schriften
iiberall, am allermeisten die lyrischen Schopfungen seines Herzens. Es geniige,
die schéne und fiir das intime Erleben, auch fiir die Heimatliebe des Mdnches auf-
schlufireiche Hymne auf den hl. Gallus anzufithren:

«Geliebter du, Gallus, bei dem ewigen Gotte,

bei den Menschen und bei den Engelsscharen,

weil du im Gehorsam gegen Jesu Christi steilen Rat

die Giiter des Vaters, die Hege der Mutter,

sorgende Gattin und spielenden Sprofiling

verschmiht hast, um arm dem armen Herrn zu folgen,

statt leichter Sinnesfreuden das Kreuz zu erkiiren.

Aber Christus wigt dies mit hundertfachem Preise auf,

wie der heutige Tag bezcugt,

indem er uns alle als Sthne frommen Herzens dir untertan macht
und das freundliche Schwaben dir, Gallus, zur Heimat schenkte?,
ja, dich als Richter im Himmel,

mit dem Chor der Apostel vereinigt, thronen lief}.

Dich bitten wir jetzt in Demut,

dafl du Jesum Christum, Gallus, um Huld fiir uns angehest,

die Stitte deines Leibes mit Seinem Frieden erfiillest,

auch die oftmals flehentlich dir Gebeugten hebest?,

2 Man muB sich erinnern, daB die spitere Schweiz damals noch zum Herzogtum Schwaben gehdrte.
Vom Gotthard nach Norden bis zum mittleren Neckar, mit dem Bodensee etwa in der Mitte, dehnte
sich «Schwaben», westlich davon Burgund aus. '

® «Ac tuos supplices crebra prece subleves.» Von den Steinen iibersetzt: « Auch deine Demiitigen durch
hiufige Fiirbitte hebest.» An sich méglich, aber sprachlich und gedanklich unwahrscheinlich.

: 50



dafl wir die schuldige Ehrerweisung dir immer
freudig leisten diirfen, Gallus, du Gottgeweihter.»

Von seiner Vertrautheit mit der Natur gibt der Dichter ein im geistlichen
Mittelalter nicht gewdhnliches Zeugnis. Wir vergessen nicht, wenn wir dies sagen,
das «Wessobrunner Gebet, das schon in der Friihzeit altdeutscher Sprachentwick-
lung bei der Wiedergabe der Schépfungsgeschichte den Blick auf die Landschaft um

den Ammersee gerichter hilt:

«Dies erfuhr ich als das wundersamste unter den Menschen:

da Land nicht war, noch hoher Himmel noch irgendein Baum noch Berg,
noch Sonne schien oder Sterne, noch Mond leuchtete noch der herrliche See,
da nirgend noch waren Enden noch Wenden,

da war doch der Eine, allmichtige Gott.»

Es liefe sich auch Walafrieds Lobgesang der Natur erwihnen, wire er nicht blof§
Umschreibung des Psalmes der babylonischen Jiinglinge. Anders ist es bei Notker;
wenn er in seiner lateinischen «Vatersprache» den Preis der Natur in die Oster-
hymne aufnimmt, spliren wir mehr als die Nachwirkung biblisch-patristischer
Vorbilder; offensichtlich kommt es aus eigenster religioser Inspiration, wenn der
Dichter mit seinen Briidern die Verbundenheit aller Wesen in dem geheimnis-
vollen Grunde der Welt und mehr, die Einheit der Glieder Christi mit dem gott-
lichen Urbild, dem auferstandenen Herrn, zum Ausdruck bringt:

«Jetzt leuchtet der Tag, den der Herr gemacht hat,

den Tod zerstorend und seinen Freunden lebend als der Sieger erscheinend . . .
Darum griiffen jetzt den erstandenen Christus alle Wesen froh:

Blume, Samenkorn neuauflebend sprieffen, griinen — der Vogelschwarm
(weher Frost ist ja gewichen) jubelt sifi.

Heller leuchten nun Mond und Sonne, erst triibe bei Christi Tod,

und die Erde blitht: dem erstehenden Christus dankt sie, die eben miid,
weil er tot war, bebend zu vergehen gedroht.

Also lasset heute uns frohlocken, denn uns hat den Lebensweg

erstehend Jesus erschlossen.

Sterne, Erde, Meere méogen strahlen und all der Geisterchor

im Himmel Freudengriifle bieten

dem Jubelreichen*.»

Ueberflissig zu sagen, wieviel das Seelenleben des Dichters bei alldem der kirch-
lichen Liturgie, besonders den Psalmen, zu danken hatte, welche die Monche tig-
lich im Chore sangen. Dadurch verschmolz ihm das Naturerlebnis von selbst mit
der religisen Grundempfindung zur Freude am Gotteslob. Die Liturgie hat zuerst
zum Herzen des Dichters gesprochen und es zum «Stammeln» des Unsagbaren
gedringt — auch das erhabenste Wort ist wahrlich nur Stammeln vor dem, was
einen so Tiefempfindenden bewegt. Mit den Bildern des Alten und Neuen Testa-
mentes beladen, sprach die Liturgie zur Seele des Jiinglings in einer Weise, die
seinem inneren Wesen kongenial war: sie sprach zum Dichter in Bildern und
Gleichnissen, und der unverbildete Kindesmensch versteht sie gleich wie die «wis-
sende Unwissenheit»: Kindlichkeit ist eins mit tiefster Geistigkeit. Die Sprache
der Vernunft bedient sich des begrifflichen Wortes, dic Sprache der Seele ist das

Lateinisch «tonantin, vom Herausgeber {ibersetzt: «dem Donnerer». Wenn nicht als « Verbesserungen»,
so wenigstens als niitzliche Variationen schienen uns einige Abweichungen von der Uebersetzung von
den Steinens angebracht.

51



Bild. Was der Herausgeber von Notkers Pfingsthymne im Vergleich mit der-
jenigen des Rabanus sagt, gilt iiberhaupt von seinem Schauen und Dichten: Es gibt
zwei verschiedene Arten des Sinnens und Gestaltens; wo der eine Namen zu
Namen hiuft, fiigt Notker Bild zu Bild — er «sieht», wo der andere «denkt»; er will
geistig schauen, moglichst unmittelbar. Und wenn der eine vor dem streng Gegebenen
im bloflen Gegeniiber verharrt und sagt: Gott kommt zum Menschen, der Himmel
neigt sich zur Erde — empfindet Notker im selben den verborgenen Hinweis auf
ein «Innesein», und dessen «inne-zu-werden» ist seine Begnadung — «nicht indem
er das Objektive subjektiviert, sondern indem das Subjektive in einem hohen und
doch erreichbaren Sein erlischt». Gott hat sich deshalb als Mensch unter Menschen
gezeigt, «damit auch wir im menschlichen Leben ein Gottliches zu verleiben stre-
ben» (v.d.St.). Gerade die sakramentale Begehung, die Feier der Liturgie, ist fiir
Notker der immerwihrende Anruf, des Wunders teilhaft zu werden — nicht ohne
Hingabe des Willens, vielmehr des ganzen Selbst.

So wolbt sich der Himmel des Glaubens iiber dem irdischen Leben des Dichters,
und es ist bei aller dufleren Einfachheit ein reiches, tiefes Leben geworden. Die
Bibel steht nicht nur «im Hintergrunde» der Liturgie, seines tdglichen «Werkes»,
sie wird darin zu lebendiger Gegenwart. Richtungweisend hatte es der grofle Karl
den Verkiindern mitgeben lassen, die Bilder der Bibel seien «Unterweisung fiir den
Alltag, Verklirung des irdischen und Belehrung iiber das unsterbliche Leben»
(Libri Carolini II. 30). Fiir die formale Schulung des Geistes hingegen galt Alkuins
Spruch: «Waffen haben auch andere Volker, es gibt eine Eloquenz, und diese stand
den Beherrschern des Romerreiches zur Verfiigung» (Var.IX. 21). Nicht umsonst
sprach man von der Wiedergeburt des Humanismus durch die karolingischen Klo-
sterschulen. Doch darf man nicht gerade an Hochschulen im heutigen Sinne denken:
die Formen des Lebens waren noch unkompliziert, auch die héhere Bildung trug
noch die Merkmale jenes bescheidenen Mafles, welches auch die wenigen Ueberragen-
den, einen Alkuin, Beda, Rabanus und Notker nach Augustins Wort «nach Art der
Mutter zum Kinde herabsteigen» lief. Wihrend man eine geordnete Wirtschaft
auf der Grundlage der Selbstversorgung organisierte, strebte man durch antike
Bildung, jetzt in christlicher Beseelung, eine Erziehungsarbeit an Geist und Willen
zu leisten. Deshalb vor allem lernte und lehrte man Latein und Rhetorik, auch
etwas Welt- und Himmelskunde; allgemeine und Kirchengeschichte; man hob die
Bausteine aus vergangenen Jahrhunderten aus und trug sie in die Fundamente des

cuen Baues. Man konnte noch nicht an Werke hoher Gelehrsamkeit denken, nur
Ueberliefertes ordnen und der gegebenen Stufe anzupassen suchen. Das Wissen
sollte dem praktischen Leben dienen, das Hirn blieb im Leibe; und weil die prak-
tische Formung des Menschen das Gleichmafl von Geistes- und Herzensbildung
voraussetzt, war religidse Bildung das A und O. Der «reine Gottesdienst», die
Erziehung im Geiste der Gottesverchrung war der Inbegriff aller menschlichen
Bildung. Man kann wohl heute, nach den Erfahrungen der Jahrhunderte und nach
den Experimenten vieler gescheiten Systeme, der Weisheit der Monche nicht das
chrliche Lob versagen — und die pietitvolle Anerkennung ihrer hingebenden, fiir
viele Generationen entscheidenden Kulturarbeit lieBe sich nicht leicht mit griferer
menschlicher Wirme oder mit feinerem Sinn fiir iiberzeitliche Werte sagen, als sie
von den Steinen in seinem Notker-Buche gefunden hat.

Ueber das eigene Kloster und seine nihere Umwelt ist der Dichter zeitlebens
selten hinausgekommen. Die grofite Reise seines Lebens fiihrte ihn einmal ins
Allgiu, das andere Mal in entgegengesetzter Richtung bis nach Ziirich. Auch mit
groflen Verantwortungen, sei es im Kreise der Briider, sei es gar fiir die Geschifte
der Politik wie bei so manchen grofien Monchsgestalten des Mittelalters, war
Notker nie beladen. Er verdankte es wohl der ausgeprigten Liebe zur Muse, die

52



thn schon frith zum Dichter pridestinierte, und ebenso seiner schwachen Leibes-
konstitution. «Notker, der Dichter» heifit er mit seinem wahren Beinamen, zur
Unterscheidung von zwei andern St.-Galler Ménchen. Ob seine (angebliche) Selbst-
charakterisierung «der Stammler» wirklich auf ein Sprachgebrechen deutet oder
ironisch gemeint ist, aus dem demiitigen Bewufltsein der eigenen Unzulinglichkeit
gegeniiber dem Groflen, das ihn bedringte? Der Herausgeber schweigt dartiber.
Bei niherem Zuschen will Notker weder das eine noch das andere sagen. Als alter
Mann hatte er an Bischof Ruodbert von Metz auf dessen Wunsch ein paar Gedichte
zur Stefanus-Legende gesandt, und an deren Schlufl heifit es in einer persdnlichen
Notiz: «Aeger et balbus vitiisque plenus... Notker indignus cecini» (Mon. Germ.
Poetae IV. 339) — «krank, stammelnd und voll Gebrechen hab ich’s gedichtet.»
So ist der Dichter zu seinem Uebernamen gekommen — durch ein spiteres Mifi-
verstindnis! Der Greis klagt iiber seine Altersgebrechen, das ist alles. Mit dem
gleichen Recht hitte er «der Blinde» heiflen konnen, weil er um dieselbe Zeit auch
schrieb, er sei «durch Krankheit und Alter schon edentulus, caeculus et tremulus»
geworden, das heifft mit Zahnliicken, halb blind und zitterig.

Aus den Quellen lifit sich nicht mehr deutlich erkennen, ob Notker wie die
meisten seiner Briider sich als Magister mit den mehr oder weniger braven Zog-
lingen der Klosterschule herumzuschlagen hatte. Aber alle kannten und liebten
ihn: empfingen sie doch bei mancher Gelegenheit die kostlichen Gaben seines
Geistes, und wenn sie zu seinem Lobe von ihm sagten «Der immer Gleiche und
immer Neue», so galt es der ausgeglichenen Reife eines Menschen, der als Poet
sein tiefstes Erleben, sein Geheimnis, immer neu und schdner zu gestalten wufite.

Was ist dieses «immer Gleiche und immer Neue» in seiner Dichtung? Der Inter-
pret hat es zweifellos richtig gesehen. Es gibt in den Notkerschen Dichtungen ein
beherrschendes Leitmotiv, und dies in einem Mafle, dafl es dem Quellenforscher
geradezu als Grundprinzip und Unterscheidungszeichen der Echtheit dienen konnte.
Seine Hymnen bewegen sich um das Geheimnis der Nihe und Gegenwart Gottes
zur Welt, seines geschichtlich-iiberzeitlichen Kommens zum Menschen und dem-
entsprechend um das menschliche Neuwerden und Reifen zu Gott. Die geschicht-
lichen Einzelziige des Lebens Jesu sind in den Hymnen wie umgebende Medaillons
um die eine Ikone seines ehrfiirchtigen Sinnens und Betens geordnet.

Weder fiir seufzende Selbstanklagen noch fiir mystischen Ueberschwang ist
Raum in der Dichtung Notkers, weder persdnliche Erlebnisse werden preisgegeben
noch lyrische Ichgedichte gesungen. Der Blick geht in kosmische Weite. Es ist der
Geist der Liturgie. Das «Fleisch» des Wortes ist aus Bibel- und Kirchenvitertexten
gewachsen: denn diese waren damals noch die Lehrmeister der Gottesweisheit, wie
die Klassiker der Antike als Vorbilder des natiirlich Schonen galten. Woher aber
die Kunstform der Notkerschen Sequenz, der neuen, mit thm zur Geltung gelang-
ten «Hymne» zum Unterschied von dem klassischen Ebenmafl des ambrosianischen
«Hymnus»? Der duflere Anlafl ist im Widmungsbriefe erwihnt: Man empfand
damals das Bediirfnis, den Alleluja-Melodien in der Vormesse einen rhythmischen
Text zu unterlegen, zur leichteren Einiibung der Neumen durch den Singerchor.
Bereits waren Mdnche aus Jumidges mit einem Versuch vorangegangen, der freilich
«bitter fiir den Geschmack» des Kiinstlers Notker war. Das strenge Kunstmafl der
tiberlieferten Strophen kam fiir die schwebenden, in freier Bewegung fliefenden
Alleluja-Téne nicht in Betracht; eine geldstere, der gehobenen Umgangssprache
verwandte Gestaltung dringte sich auf. Und der innere Rhythmus der Empfindung,
von dem Fluf des Gedankens selbst und in Nachempfindung des Tongefiiges
bestimmt, ergab die neue Gestalt, die motivisch im Geiste des Gotteslobes die
FEStgc?danken des Kirchenjahres in ihrer ganzen Mannigfaltigkeit benutzen konnte,
um sie in ihrem tieferen Sinne leuchten zu machen: als Variationen des einen

53



Grundmotives «Gott zum Menschen — der Mensch zu Gott». Herrscht im klassi-
schen Hymnus der formale Ordnungssinn des Rémers, so lifit die Sequenz wieder
volle Freiheit fiir jenen Hauch des Geistes, der die Psalmensinger und Hymnen-
dichter der ersten Christenheit inspirierte. :

Christus selbst -hat nach dem Bericht der Evangelisten seine innere Bewegung
ofter in hymnenartiger Sprache ausgedriickt, so bei dem Lobpreis zum Vater bei
Mt 11 und in johanneischen Redestiicken vom letzten Abend. Und wenn wir auch
nicht die Ansicht des Herausgebers (90 f.) teilen, der «Hymnus» nach dem Abend-
mahle sei ein persdnlicher, vom Augenblick eingegebener Jubel des Herrn ge-
wesen — es heifit ja: «Sie sangen den Hymnus», nimlich das Psalmen-Hallel der
vorgeschriebenen Passahliturgie (s. Strack-Billerbeck zur Stelle) —, so bekriftigt
doch eine Reihe von neutestamentlichen Versen die Beliebtheit des rhythmisch
gehobenen Gotteslobes im Kreise der Jiinger. Vor allem liefe sich auf den Prolog
des Johannesevangeliums verweisen, der nach neueren Erkenntnissen ein Logos-
hymnus mit Zwischenerklirungen ist; dazu kommen hymnische Stellen bei Paulus,
die wohl schon dem liturgischen Brauchtum entstammen.

Die Wiederaufnahme des freieren rhythmischen Stiles hat trotz schwacher An-
sitze in der unmittelbar vorausgehenden Generation kein Vorbild in den Jahr-
hunderten seit Ambrosius. Diese geschichtliche Feststellung des Herausgebers ist
sicher richtig — und ruft doch einer Erginzung. Denn die griechische Kirche hatte
die Psalmodien der Friihzeit nicht nur ununterbrochen fortgefiihrt, sondern unter-
dessen auch eine erstaunliche Fiille von herrlichen Hymnen hervorgebracht, deren
geistige und formale Verwandtschaft mit Notkers Sequenzen schon wiederholt
bemerkt wurden und mehr als ein zufilliges Zusammentreffen, nimlich einen
geschichtlichen Einflufl auf Notkers Dichtung vermuten lifit. Wenn der Heraus-
geber gewisse Andeutungen in dieser Hinsicht nicht weiter vertieft hat, so sind
wir weit entfernt es zu tadeln, doch legt sich eine gewisse Erginzung nahe — die
nihere Durchfiihrung wiirde eine eigene Schrift bendtigen. Von den Steinen weif3,
daff man in der Karolingerzeit «die Kirchenviter durchforschte und auf alles
achtete, was man von den Briuchen der byzantinischen Kirche erfuhr» (I. 126). Ein
interessanter, wenn auch nicht weiter ausgenutzter Hinweis liegt in der Notiz eines
Notker-Briefes, worin er die Griifle der im St.-Galler Kloster mitstudierenden
«ellenici fratres» iibermittelt (L. 35): Wie anderswo in westlichen Kl&stern, hatten
auch in St. Gallen byzantinische Briider gastliche Aufnahme gefunden. Ein verhilt-
nismiflig reger Austausch zwischen Osten und Westen, wenn auch mit Schwan-
kungen, ist durch alle Jahrhunderte bis zur Kirchenspaltung und sporadisch noch
spiter zu erkennen. Der Osten war geistiy der schopferisch gebende Teil, und
gerade im 9. Jahrhundert konnten sich die Byzantiner der westlichen Schwester
kulturell iiberlegen fiihlen. Auf dem Gebiete der Architektur und Malerei sind
die &stlichen Einfliisse in der Karolingerzeit bekannt, und selbst der Bilderstreit
des Ostens warf seine Wellen bis an den frinkischen Hof. Bis ins 8. Jahrhundert
waren Pipste griechischer oder syrischer Herkunft nicht selten. Sieben unmittel-
bare Vorginger Gregors Il waren Orientalen, dann folgte 731 wieder ein Syrer,
und 741 ein Grieche, Zacharias, der letzte in der Reihe. In Unteritalien konnte sich
die griechische Liturgie stellenweise bis heute erhalten. Kenner wie Norden in
seiner «Kunstprosa» haben fiir die patristische Epoche, Le Clerc in seiner «Histoire
lit. de la France» fiir das 14. Jahrhundert, W. Christ-Paranikas in seiner «Antho-
logia graeca carminum christianorum» fiir die dazwischenliegenden Zeiten auf die
empfangende Rolle der Lateiner hingewiesen. Die Verwandtschaft der &stlichen
Hymnen mit der Kunstrichtung Notkers und seiner Schiiler ist in geistiger wie
formaler Hinsicht so grof}, daf} es sich nahelegt, an einen tatsichlichen geschicht-
lichen Einflufl zu denken. Einen solchen nimmt auch G. Schniirer an (Kirche und

54



Kultur im MA. I. 88). Vielsagend ist schon die Entlehnung der Kunstbezeich-
nungen, wie schon frither fiir die «Antiphonen», so jetzt fiir die «Tropen» (grie-
chisch ' «Troparien») und «Sequenzen» (Uebersetzung des griechischen «Akolu-
thien»). Dafl auch die Orgelmusik und das Oktavprinzip der Tonleiter von
Byzanz herstammen, sei nur zur Erginzung bemerkt. Merkwiirdig aber ist, daf§
gerade damals, unter dem Einflufl des Klosters Studion bei Byzanz und des
Patriarchen Photius, die sakrale Dichtung der Oestlichen in Riickkehr von dem
freien psalmodischen Rhythmus zur antiken Strenge begriffen war und sogar den
grofiten religiosen Hymnendichter, Romanos den Meloden, durch «Canones» des
strengeren Stiles ersetzte (s. Krumbacher, Geschichte der byz. Literatur 2686). Man
wird insofern geradezu von einem Ausgang der griechischen Hymnenkunst vom
Osten nach dem Westen sprechen diirfen.

Das bedeutsamste Zeichen der Herkunft aber scheint mir in der ideellen
Gemeinsamkeit des Leitmotivs zu liegen. Die &stlichen Singer umkreisen das
gleiche Mysterium, von welchem Notkers Dichtung lebt. Sie schauen das ewige
Wunder, das sich begibt, indem der Himmel sich zur Erde neigt, die Erde dem
Himmel anzugleichen. Christus der Menschgewordene ist der geschichtliche Ort
des <heiligen Tausches», dessen Ziel die Verklirung des Kosmos, des Menschen-
lebens und aller Dinge ist, anhebend schon hier und sich vollendend in der
eschatologischen Hoffnung. Es lohnt sich, in die liturgischen Hymnen der byzan-
tinischen Dichter einzudringen und sie mit Notkers Schépfungen zu vergleichen:
jene sind durch K. Kirchhoff in feinsinniger Nachdichtung auch weiteren Kreisen
zuginglich geworden.®

5 «Die Ostkirche betet» (J. Hegner, Leipzig) und «Osterjubel der Ostkirche» (Regensberg/Miinster).

55



	Das Hymnenbuch Notkerns

