
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 18 (1950-1951)

Heft: 1

Artikel: Das Hymnenbuch Notkerns

Autor: Karrer, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758831

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758831
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS HYMNENBUCH NOTKERS

Von Otto Karrer

Selten vermag eine so umfangreiche literarische Monographie dem Freunde der
Dichtung so viel geistigen Gewinn und Genuß zu bereiten wie das Notkerwerk des

Basler Historikers und Latinisten Wolfram von den Steinen1. Es gilt dem ältesten
Schweizer Dichter, der als Hymnendichter in die Geschichte eingegangen ist. Sein
Werk für heutige, auch mit dem lateinischen Urtext unvertraute Leser zu
erschließen, erforderte eine jahrelange hingebende Vorbereitung. Die Mühe hat sich

gelohnt. Die von Geist und Schönheit leuchtende Darbietung, im Darstellungsband
wie im Editionsband, ist geeignet, das Andenken des St.-Galler Mönchs zu neuem,
verdientem Glänze zu erwecken.

Die Historiker der Karolingerzeit kennen das umfangreiche Prosawerk Notkers,
die «Gesta Caroli», zu deren Niederschrift ihn Karl der Dicke persönlich ermuntert
hatte, als er bei einem Besuch St. Gallens im Jahre 883 sich an dem Erzählertalent

Notkers ergötzte. Die Hagiographen wissen von seiner (nur fragmentarisch
erhaltenen) «Vita S. Galli», diesem «hervorragenden Denkmal der Frühzeit» (Galland

in Bibl. Patrum), bemerkenswert unter anderm durch die antike Art, mit
welcher der Verfasser, sich in die Situation versetzend, die berühmte, in ihrem
Wortlaut verschollene «Galluspredigt von Konstanz» aus den Andeutungen seiner
Vorgänger, der Biographen Wettin und Walafrid, zu einer großen Schau des
göttlichen Heilsplans für die Menschheit rekonstruierte (s. W. E. Willwoll, Zeitschr. f.
Schw. Kirchengeschichte 1941). Die edelste Schöpfung jedoch des St.-Gallers, seine
Sequenzendichtung, die für Generationen von Dichtern bestimmend wurde,
vermengte sich in der Ueberlieferung durch den liturgischen Gebrauch der
Nachfahren dermaßen mit den Nachahmungen der Schüler, daß das Gesicht des Meisters
nicht mehr von jenen zu unterscheiden war. Eben damit drängte sich dem Spürsinn

des Forschers die vorbereitende Aufgabe der Quellenscheidung auf, und es

wurde zu einem Glanzstück geistiger Einfühlung und sprachlichen
Unterscheidungsvermögens, wie der Herausgeber an einigen quellenmäßig gesicherten Notker-
Hymnen den Maßstab zur Unterscheidung von echt und unecht fand und sich von
da aus den Weg durch widersprechende Zuweisungen zu seinem Geistesfreunde
freilegte.

Die kulturgeschichtliche Umwelt, in der wir den Dichter zu denken haben, ist
mit der Kenntnis des Historikers, und was mehr ist, mit jener liebevollen
Nachempfindung gezeichnet, die allein des Schauens fähig ist — denn nur «durch Liebe
erkennen wir», sagt Meister Eckhart —, um dem Leser über die Schranken

veränderter Kulturepochen hinweg die geistige Welt eines karolingischen Benediktinerklosters

und das Seelenleben des Dichters, wie es sich in seinem Schrifttum spiegelt,
nahezubringen. Erst ein Jahrhundert nach den irischen Einsiedlern Columban und
Gallus hatte ihre Gründung an der Steinach, dank der Verbindung mit den
Söhnen Benedikts auf der benachbarten Reichenau, den Anlauf zu der planmäßigen
Bildungsarbeit nehmen können, durch die dann das St.-Galler Kloster in kurzer
Zeit zu einer der größten und einflußreichsten Kulturstätten des Abendlandes
wurde. Römische Klassizität und christlicher Glaube machten sich nach der Idee
der karolingischen Pioniere, eines Alkuin, Theodulf, Einhart, Paulus Diaconus

1 «Notker, der Dichter und seine geistige Welt». I. Darstellungsband, 640 S., II. Editionsband, 227 S.
und Bildanhang. Verlag A. Francke, Bern.

4 49



und Paulin von Aquileja ans Werk, um die noch ungebändigte Volkskraft der
Germanenstämme, ihren Geister- und Schicksalsglauben, für die erhabene
Anschauung des Mysteriums empfänglich zu machen, das in der Dimension des

Glaubens in Christus, dem menschgewordenen Sohne Gottes, zur Menschenseele
sprach und mit der Gewißheit des ewigen Sinnes der Welt die Hingabe an das

kommenwollende Gottesreich und zugleich die tiefste Begründung des neuen
göttlichen Lebenszieles brachte. Man spürt den beherrschenden Leitgedanken schon
in dem unbeholfenen Gestammel des Pirminischen Volksunterrichtes im «Sca-

rapsus», um so mehr in dem Entwurf jener Galluspredigt in der Notkerschen
Fassung. Aber welch ein Aufstieg in der kurzen Spanne eines Jahrhunderts von
den primitiven karolingischen Tauf- und Bußkatechesen bis zur geistigen Höhe
der liturgischen Hymnen, die zu Notkers Zeit, das ist um 900, zwischen den

Bildungsstätten von Reims und Auxerre, Corvey, Fulda, Reichenau und St. Gallen
ausgetauscht wurden und die Teilnehmer, Chor und Gemeinde, weit unmittelbarer,

reiner und nachhaltiger als alle theologischen Erörterungen für den Geist
der Anbetung und für die Bildung des Herzens disponierten. Denn die Weisheit
war den damaligen Erziehern noch selbstverständlich, daß der Mensch nur in der
metaphysischen Verwurzelung, im inneren Einvernehmen mit dem geistigen
Grunde der Welt, «aus Glauben», wie es die Schrift nennt, zur Erfüllung seines

Wesens und zur schöpferischen Lebensgestialtung als Glied der Gemeinschaft
kommt.

Das äußere Leben Notkers (840—912) verlief in größter Einfachheit. Vermutlich
stammt er aus Jonschwil, wenige Stunden von seiner späteren Wahlheimat entfernt
— soweit bei dem frühen Eintritt in die Klosterschule und dem anschließenden
Mönchsberuf von einer «Wahl» gesprochen werden kann. Daß aber dann die
klösterliche Gemeinschaft ihm tatsächlich zur seelischen Heimat, das Grundgesetz
des «Ora et labora» zum geliebten Lebensinhalt wurde, verraten seine Schriften
überall, am allermeisten die lyrischen Schöpfungen seines Herzens. Es genüge,
die schöne und für das intime Erleben, auch für die Heimatliebe des Mönches
aufschlußreiche Hymne auf den hl. Gallus anzuführen:

«Geliebter du, Gallus, bei dem ewigen Gotte,
bei den Menschen und bei den Engelsscharen,
weil du im Gehorsam gegen Jesu Christi steilen Rat
die Güter des Vaters, die Hege der Mutter,
sorgende Gattin und spielenden Sprößling
verschmäht hast, um arm dem armen Herrn zu folgen,
statt leichter Sinnesfreuden das Kreuz zu erküren.
Aber Christus wägt dies mit hundertfachem Preise auf,
wie der heutige Tag bezeugt,
indem er uns alle als Söhne frommen Herzens dir Untertan macht
und das freundliche Schwaben dir, Gallus, zur Heimat schenkte2,

ja, dich als Richter im Himmel,
mit dem Chor der Apostel vereinigt, thronen ließ.
Dich bitten wir jetzt in Demut,
daß du Jesum Christum, Gallus, um Huld für uns angehest,
die Stätte deines Leibes mit Seinem Frieden erfüllest,
auch die oftmals flehentlich dir Gebeugten hebest3,

2 Man muß sich erinnern, daß die spätere Schweiz damals noch zum Herzogtum Schwaben gehörte.
Vom Gotthard nach Norden bis zum mittleren Neckar, mit dem Bodensee etwa in der Mitte, dehnte
sich «Schwaben», westlich davon Burgund au$.

3 «Ac tuos supplices crebra prece sublevcs.» Von den Steinen übersetzt: «Auch deine Demütigen durch
häufige Fürbitte hebest.» An sich möglich, aber sprachlich und gedanklich unwahrscheinlich.

50



daß wir die schuldige Ehrerweisung dir immer
freudig leisten dürfen, Gallus, du Gottgeweihter.»

Von seiner Vertrautheit mit der Natur gibt der Dichter ein im geistlichen
Mittelalter nicht gewöhnliches Zeugnis. Wir vergessen nicht, wenn wir dies sagen,
das «Wessobrunner Gebet, das schon in der Frühzeit altdeutscher Sprachentwicklung

bei der Wiedergabe der Schöpfungsgeschichte den Blick auf die Landschaft um
den Ammersee gerichtet hält:

«Dies erfuhr ich als das wundersamste unter den Menschen:
da Land nicht war, noch hoher Himmel noch irgendein Baum noch Berg,
noch Sonne schien oder Sterne, noch Mond leuchtete noch der herrliche See,

da nirgend noch waren Enden noch Wenden,
da war doch der Eine, allmächtige Gott.»

Es ließe sich auch Walafrieds Lobgesang der Natur erwähnen, wäre er nicht bloß
Umschreibung des Psalmes der babylonischen Jünglinge. Anders ist es bei Notker;
wenn er in seiner lateinischen «Vatersprache» den Preis der Natur in die Oster-
hymne aufnimmt, spüren wir mehr als die Nachwirkung biblisch-patristischer
Vorbilder; offensichtlich kommt es aus eigenster religiöser Inspiration, wenn der
Dichter mit seinen Brüdern die Verbundenheit aller Wesen in dem geheimnisvollen

Grunde der Welt und mehr, die Einheit der Glieder Christi mit dem
göttlichen Urbild, dem auferstandenen Herrn, zum Ausdruck bringt:

«Jetzt leuchtet der Tag, den der Herr gemacht hat,
den Tod zerstörend und seinen Freunden lebend als der Sieger erscheinend
Darum grüßen jetzt den erstandenen Christus alle Wesen froh:
Blume, Samenkorn neuauflebend sprießen, grünen — der Vogelschwarm
(weher Frost ist ja gewichen) jubelt süß.
Heller leuchten nun Mond und Sonne, erst trübe bei Christi Tod,
und die Erde blüht: dem erstehenden Christus dankt sie, die eben müd,
weil er tot war, bebend zu vergehen gedroht.
Also lasset heute uns frohlocken, denn uns hat den Lebensweg
erstehend Jesus erschlossen.

Sterne, Erde, Meere mögen strahlen und all der Geisterchor
im Plimmel Freudengrüße bieten
dem Jubelreichen4.»

Ueberflüssig zu sagen, wieviel das Seelenleben des Dichters bei alldem der kirchlichen

Liturgie, besonders den Psalmen, zu danken hatte, welche die Mönche täglich

im Chore sangen. Dadurch verschmolz ihm das Naturerlebnis von selbst mit
der religiösen Grundempfindung zur Freude am Gotteslob. Die Liturgie hat zuerst
zum Herzen des Dichters gesprochen und es zum «Stammeln» des Unsagbaren
gedrängt — audi das erhabenste Wort ist wahrlich nur Stammeln vor dem, was
einen so Tiefempfindenden bewegt. Mit den Bildern des Alten und Neuen
Testamentes beladen, spradi die Liturgie zur Seele des Jünglings in einer Weise, die
seinem inneren Wesen kongenial war: sie spradi zum Dichter in Bildern und
Gleichnissen, und der unverbildete Kindesmensch versteht sie gleich wie die
«wissende Unwissenheit»: Kindlichkeit ist eins mit tiefster Geistigkeit. Die Sprache
der Vernunft bedient sich des begrifflichen Wortes, die Sprache der Seele ist das

4 Lateinisch «tonanti», vom Herausgeber übersetzt: «dem Donnerer». Wenn nicht als «Verbesserungen»,
so wenigstens als nützliche Variationen schienen uns einige Abweichungen von der Uebersetzung von
den Steinens angebracht.

51



Bild. Was der Herausgeber von Notkers Pfingsthymne im Vergleich mit
derjenigen des Rabanus sagt, gilt überhaupt von seinem Schauen und Dichten: Es gibt
zwei verschiedene Arten des Sinnens und Gestaltens; wo der eine Namen zu
Namen häuft, fügt Notker Bild zu Bild — er «sieht», wo der andere «denkt» ; er will
geistig schauen, möglichst unmittelbar. Und wenn der eine vor dem streng Gegebenen
im bloßen Gegenüber verharrt und sagt: Gott kommt zum Menschen, der Himmel
neigt sich zur Erde — empfindet Notker im selben den verborgenen Hinweis auf
ein «Innesein», und dessen «inne-zu-werden» ist seine Begnadung — «nicht indem
er das Objektive subjektiviert, sondern indem das Subjektive in einem hohen und
doch erreichbaren Sein erlischt». Gott hat sich deshalb als Mensch unter Menschen
gezeigt, «damit auch wir im menschlichen Leben ein Göttliches zu verleiben
streben» (v. d. St.). Gerade die sakramentale Begehung, die Feier der Liturgie, ist für
Notker der immerwährende Anruf, des Wunders teilhaft zu werden — nicht ohne
Hingabe des Willens, vielmehr des ganzen Selbst.

So wölbt sich der Himmel des Glaubens über dem irdischen Leben des Dichtters,
und es ist bei aller äußeren Einfachheit ein reiches, tiefes Leben geworden. Die
Bibel steht nicht nur «im Hintergrunde» der Liturgie, seines täglichen «Werkes»,
sie wird darin zu lebendiger Gegenwart. Richtungweisend hatte es der große Karl
den Verkündern mitgeben lassen, die Bilder der Bibel seien «Unterweisung für den
Alltag, Verklärung des irdischen und Belehrung über das unsterbliche Leben»

(Libri Carolini II. 30). Für die formale Schulung des Geistes hingegen galt Alkuins
Spruch: «Waffen haben auch andere Völker, es gibt eine Eloquenz, und diese stand
den Beherrschern des Römerreiches zur Verfügung» (Var. IX. 21). Nicht umsonst
sprach man von der Wiedergeburt des Humanismus durch die karolingischen
Klosterschulen. Doch darf man nicht gerade an Hochschulen im heutigen Sinne denken:
die Formen des Lebens waren noch unkompliziert, auch die höhere Bildung trug
noch die Merkmale jenes bescheidenen Maßes, welches auch die wenigen Ueberragen-
den, einen Alkuin, Beda, Rabanus und Notker nach Augustins Wort «nach Art der
Mutter zum Kinde herabsteigen» ließ. Während man eine geordnete Wirtschaft
auf der Grundlage der Selbstversorgung organisierte, strebte man durch antike
Bildung, jetzt in christlicher Beseelung, eine Erziehungsarbeit an Geist und Willen
zu leisten. Deshalb vor allem lernte und lehrte man Latein und Rhetorik, auch

etwas Welt- und Himmelskunde, allgemeine und Kirchengeschichte; man hob die
Bausteine aus vergangenen Jahrhunderten aus und trug sie in die Fundamente des

neuen Baues. Man konnte noch nicht an Werke hoher Gelehrsamkeit denken, nur
Ueberliefertes ordnen und der gegebenen Stufe anzupassen suchen. Das Wissen
sollte dem praktischen Leben dienen, das Hirn blieb im Leibe; und weil die
praktische Formung des Menschen das Gleichmaß von Geistes- und Herzensbildung
voraussetzt, war religiöse Bildung das A und O. Der «reine Gottesdienst», die

Erziehung im Geiste der Gottesverehrung war der Inbegriff aller menschlichen

Bildung. Man kann wohl heute, nach den Erfahrungen der Jahrhunderte und nach
den Experimenten vieler gescheiten Systeme, der Weisheit der Mönche nicht das

ehrliche Lob versagen — und die pietätvolle Anerkennung ihrer hingebenden, für
viele Generationen entscheidenden Kulturarbeit ließe sich nicht leicht mit größerer
menschlicher Wärme oder mit feinerem Sinn für überzeitliche Werte sagen, als sie

von den Steinen in seinem Notker-Buche gefunden hat.
Ueber das eigene Kloster und seine nähere Umwelt ist der Dichter zeitlebens

selten hinausgekommen. Die größte Reise seines Lebens führte ihn einmal ins
Allgäu, das andere Mal in entgegengesetzter Richtung bis nach Zürich. Audi mit
großen Verantwortungen, sei es im Kreise der Brüder, sei es gar für die Geschäfte
der Politik wie bei so manchen großen Mönchsgestalten des Mittelalters, war
Notker nie beladen. Er verdankte es wohl der ausgeprägten Liebe zur Muse, die

52



ihn schon früh zum Dichter prädestinierte, und ebenso seiner schwachen
Leibeskonstitution. «Notker, der Dichter» heißt er mit seinem wahren Beinamen, zur
Unterscheidung von zwei andern St.-Galler Mönchen. Ob seine (angebliche)
Selbstcharakterisierung «der Stammler» wirklich auf ein Sprachgebrechen deutet oder
ironisch gemeint ist, aus dem demütigen Bewußtsein der eigenen Unzulänglichkeit
gegenüber dem Großen, das ihn bedrängte? Der Herausgeber schweigt darüber.
Bei näherem Zusehen will Notker weder das eine noch das andere sagen. Als altler
Mann hatte er an Bischof Ruodbert von Metz auf dessen Wunsch ein paar Gedichte

zur Stefanus-Legende gesandt, und an deren Schluß heißt es in einer persönlichen
Notiz: «Aeger et balbus vitiisque plenus. Notker indignus cecini» (Mon. Germ.
Poetae IV. 339) — «krank, stammelnd und voll Gebrechen hab ich's gedichtet.»
So ist der Dichter zu seinem Uebernamen gekommen — durch ein späteres
Mißverständnis! Der Greis klagt über seine Altersgebrechen, das ist alles. Mit dem

gleichen Recht hätte er «der Blinde» heißen können, weil er um dieselbe Zeit audi
schrieb, er sei «durch Krankheit und Alter schon edentulus, caeculus et tremulus»
geworden, das heißt mit Zahnlücken, halb blind und zitterig.

Aus den Quellen läßt sich nicht mehr deutlich erkennen, ob Notker wie die
meisten seiner Brüder sich als Magister mit den mehr oder weniger braven

Zöglingen der Klosterschule herumzuschlagen hatte. Aber alle kannten und liebten
ihn: empfingen sie doch bei mancher Gelegenheit die köstlichen Gaben seines

Geisties, und wenn sie zu seinem Lobe von ihm sagten «Der immer Gleiche und
immer Neue», so galt es der ausgeglichenen Reife eines Menschen, der als Poet
sein tiefstes Erleben, sein Geheimnis, immer neu und schöner zu gestalten wußte.

Was ist dieses «immer Gleiche und immer Neue» in seiner Dichtung? Der Interpret

hat es zweifellos richtig gesehen. Es gibt in den Notkerschen Dichtungen ein
beherrschendes Leitmotiv, und dies in einem Maße, daß es dem Quellenforscher
geradezu als Grundprinzip und Unterscheidungszeichen der Echtheit dienen konnte.
Seine Hymnen bewegen sich um das Geheimnis der Nähe und Gegenwart Gottes
zur Welt, seines geschichtlich-überzeitlichen Kommens zum Menschen und .dem¬

entsprechend um das menschliche Neuwerden und Reifen zu Gott. Die geschichtlichen

Einzelzüge des Lebens Jesu sind in den Hymnen wie umgebende Medaillons

um die eine Ikone seines ehrfürchtigen Sinnens und Betens geordnet.
Weder für seufzende Selbstanklagen noch für mystischen Ueberschwang ist

Raum in der Dichtung Notkers, weder persönliche Erlebnisse werden preisgegeben
noch lyrische Ichgedichte gesungen. Der Blick geht in kosmische Weite. Es ist der
Geist der Liturgie. Das «Fleisch» des Wortes ist aus Bibel- und Kirchenvätertexten
gewachsen: denn diese waren damals noch die Lehrmeister der Gottesweisheit, wie
die Klassiker der Antike als Vorbilder des natürlich Schönen galten. Woher aber
die Kunstform der Notkerschen Sequenz, der neuen, mit ihm zur Geltung gelangten

«Hymne» zum Unterschied von dem klassischen Ebenmaß des ambrosianischen
«Hymnus»? Der äußere Anlaß ist im Widmungsbriefe erwähnt: Man empfand
damals das Bedürfnis, den Alleluja-Melodien in der Vormesse einen rhythmischen
Text zu unterlegen, zur leichteren Einübung der Neunten durch den Sängerchor.
Bereits waren Mönche aus Jumièges mit einem Versuch vorangegangen, der freilich
«bitter für den Geschmack» des Künstlers Notker war. Das strenge Kunstmaß der
überlieferten Strophen kam für die schwebenden, in freier Bewegung fließenden
Alleluja-Töne nicht in Betracht; eine gelöstere, der gehobenen Umgangssprache
verwandte Gestaltung drängte sich auf. Und der innere Rhythmus der Empfindung,
von dem Fluß des Gedankens selbst und in Nachempfindung des Tongefüges
bestimmt, ergab die neue Gestalt, die motivisch im Geiste des Gotteslobes die
Festgedanken des Kirchenjahres in ihrer ganzen Mannigfaltigkeit benutzen konnte,
um sie in ihrem tieferen Sinne leuchten zu machen: als Variationen des einen

53



Grundmotives «Gott zum Menschen — der Mensch zu Gott». Herrscht im klassischen

Hymnus der formale Ordnungssinn des Römers, so läßt die Sequenz wieder
volle Freiheit für jenen Hauch des Geistes, der die Psalmensänger und Hymnendichter

der ersten Christenheit inspirierte.
Christus selbst hat nach dem Bericht der Evangelisten seine innere Bewegung

öfter in hymnenartiger Sprache ausgedrückt, so bei dem Lobpreis zum Vater bei
Mt 11 und in johanneischen Redestücken vom letzten Abend. Und wenn wir auch
nicht die Ansicht des Herausgebers (90 f.) teilen, der «Hymnus» nach dem Abendmahle

sei ein persönlicher, vom Augenblick eingegebener Jubel des Herrn
gewesen — es heißt ja: «Sie sangen den Hymnus», nämlich das Psalmen-Hallel der
vorgeschriebenen Passahliturgie (s. Strack-Billerbeck zur Stelle) —, so bekräftigt
doch eine Reihe von neutestamentlichen Versen die Beliebtheit des rhythmisch
gehobenen Gotteslobes im Kreise der Jünger. Vor allem ließe sich auf den Prolog
des Johannesevangeliums verweisen, der nach neueren Erkenntnissen ein
Logoshymnus mit Zwischenerklärungen ist; dazu kommen hymnische Stellen bei Paulus,
die wohl schon dem liturgischen Brauchtum entstammen.

Die Wiederaufnahme des freieren rhythmischen Stiles hat trotz schwacher
Ansätze in der unmittelbar vorausgehenden Generation kein Vorbild in den
Jahrhunderten seit Ambrosius. Diese geschichtliche Feststellung des Herausgebers ist
sicher richtig — und ruft doch einer Ergänzung. Denn die griechische Kirche hatte
die Psalmodien der Frühzeit nicht nur ununterbrochen fortgeführt, sondern unterdessen

auch eine erstaunliche Fülle von herrlichen Hymnen hervorgebracht, deren

geistige und formale Verwandtschaft mit Notkers Sequenzen schon wiederholt
bemerkt wurden und mehr als ein zufälliges Zusammentreffen, nämlich einen

geschichtlichen Einfluß auf Notkers Dichtung vermuten läßt. Wenn der Herausgeber

gewisse Andeutungen in dieser Hinsicht nicht weiter vertieft hat, so sind
wir weit entfernt es zu tadeln, doch legt sich eine gewisse Ergänzung nahe — die
nähere Durchführung würde eine eigene Schrift benötigen. Von den Steinen weiß,
daß man in der Karolingerzeit «die Kirchenväter durchforschte und auf alles

achtete, was man von den Bräuchen der byzantinischen Kirche erfuhr» (I. 126). Ein
interessanter, wenn audi nicht weiter ausgenutzter Hinweis liegt in der Notiz eines

Notker-Briefes, worin er die Grüße der im St.-Galler Kloster mitstudierenden
«ellenici fratres» übermittelt (1.35): Wie anderswo in westlichen Klöstern, hatten
audi in St. Gallen byzantinische Brüder gastliche Aufnahme gefunden. Ein
verhältnismäßig reger Austausch zwischen Osten und Westen, wenn auch mit Sdiwan-
kungen, ist durch alle Jahrhunderte bis zur Kirdienspaltung und sporadisch noch

später zu erkennen. Der Osten war geistig der schöpferisch gebende Teil, und
gerade im 9. Jahrhundert konnten sich die Byzantiner der westlichen Schwester

kulturell überlegen fühlen. Auf dem Gebiete der Architektur und Malerei sind
die östlidien Einflüsse in der Karolingerzeit bekannt, und selbst der Bilderstreit
des Ostens warf seine Wellen bis an den fränkischen Hof. Bis ins 8. Jahrhundert
waren Päpste griechischer oder syrischer Herkunft nicht selten. Sieben unmittelbare

Vorgänger Gregors II. waren Orientalen, dann folgte 731 wieder ein Syrer,
und 741 ein Griedie, Zacharias, der letzte in der Reihe. In Unteritalien konnte sich
die griechische Liturgie stellenweise bis heute erhalten. Kenner wie Norden in
seiner «Kunstprosa» haben für die patristische Epoche, Le Clerc in seiner «Histoire
lit. de la France» für das 14. Jahrhundert, W. Christ-Paranikas in seiner «Antho-
logia graeca carminum christianorum» für die dazwischenliegenden Zeiten auf die
empfangende Rolle der Lateiner hingewiesen. Die Verwandtschaft der östlichen
Hymnen mit der Kunstrichtung Notkers und seiner Schüler ist in geistiger wie
formaler Hinsicht so groß, daß es sich nahelegt, an einen tatsächlichen geschichtlichen

Einfluß zu denken. Einen solchen nimmt auch G. Schnürer an (Kirche und

54



Kultur im MA. 1.88). Vielsagend ist schon die Entlehnung der Kunstbezeichnungen,

wie schon früher für die «Antiphonen», so jetzt für die «Tropen»
(griechisch «Troparien») und «Sequenzen» (Uebersetzung des griechischen «Akolu-
thien»). Daß auch die Orgelmusik und das Oktavprinzip der Tonleiter von
Byzanz herstammen, sei nur zur Ergänzung bemerkt. Merkwürdig aber ist, daß
gerade damals, unter dem Einfluß des Klosters Studion bei Byzanz und des

Patriarchen Photius, die sakrale Dichtung der Oestlichen in Rückkehr von dem
freien psalmodischen Rhythmus zur antiken Strenge begriffen war und sogar den
größten religiösen Hymnendichter, Romanos den Meloden, durch «Canones» des

strengeren Stiles ersetzte (s. Krumbacher, Geschichte der byz. Literatur 26S6). Man
wird insofern geradezu von einem Ausgang der griechischen Hymnenkunst vom
Osten nach dem Westen sprechen dürfen.

Das bedeutsamste Zeichen der Herkunft aber scheint mir in der ideellen
Gemeinsamkeit des Leitmotivs zu liegen. Die östlichen Sänger umkreisen das

gleiche Mysterium, von welchem Notkers Dichtung lebt. Sie schauen das ewige
Wunder, das sich begibt, indem der Himmel sich zur Erde neigt, die Erde dem
Himmel anzugleichen. Christus der Menschgewordene ist der geschichtliche Ort
des «heiligen Tausches», dessen Ziel die Verklärung des Kosmos, des Menschenlebens

und aller Dinge ist, anhebend schon hier und sich vollendend in der
eschatologischen Hoffnung. Es lohnt sich, in die liturgischen Hymnen der
byzantinischen Dichter einzudringen und sie mit Notkers Schöpfungen zu vergleichen:
jene sind durch K. Kirchhoff in feinsinniger Nachdichtung auch weiteren Kreisen
zugänglich geworden.5

5 «Die Ostkirche betet» (J. Hegner, Leipzig) und «Osterjubcl der Ostkirche» (Regensberg/Münster).

55


	Das Hymnenbuch Notkerns

