
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 17 (1949-1950)

Heft: 11

Artikel: Marxistische Aesthetik : Parole «Realismus»

Autor: Marguse, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758814

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758814
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MARXISTISCHE AESTHETIK
PAROLE «REALISMUS»

VON LUDWIG MARC USE

Georg Lukacs ist heute in seinem Geburtsland Ungarn als Literaturkritiker
tätig. Seit letztem Sommer wird er von den marxistischen Kollegen stark
angefeindet: Man wirft ihm vor, daß er sich zu wenig um die Sowjet-Literatur —
und zu viel um die Literatur des Westens kümmere. In einem offiziellen Artikel
wurde dann im Dezember 1949 mitgeteilt, daß Lukacs zwar einen Teil seiner
«Irrtümer» einsehe, aber doch noch nicht gründlich genug.

Ich habe diese Tatsachen erst erfahren, als der folgende Artikel bereits in
Satz war. Sie rechtfertigen also nachträglich meine Wahl Georg Lukacs' zur
Darstellung der Prinzipien des ästhetischen Marxismus. Er ist unter den
Dogmatikern — der Unabhängigste; kein schreibender Funktionär, sondern ein
gefesselter Denker.

Die Losungsworte der deutschen Literatur, vom Naturalismus bis
zum Surrealismus und zur Völkischen Kunst, sind im historischen
Museum zu besichtigen — mit einer Ausnahme: dem «Realismus».
Dies vielbegehrte Wort bezeichnet heute audi das ästhetische Grundgesetz

der Marxisten, westlich von Moskau und Berlin-Ost. Und
obgleich dieser «Realismus» noch keinen deutschen Klassiker hat, auf den
sie hinweisen können, so hat er immerhin einen führenden Theoretiker,
welcher den Lessing der Seinen macht. Auch Lessiilg, der
Kunstphilosoph, war früher als die große deutsche Dichtung.

Wer diesen «Realismus» untersuchen will, kann zwei verschiedene
Methoden anwenden: er kann sich an seine vielen schlechtesten

Verteidiger halten und die marxistische Kunst-Philosophie in ihnen —
verfehlen. Das ist der übliche Weg, mit Ansichten fertig zu werden,
mit denen man nichts im Sinn hat. Oder man sucht sich, gerade wenn
man ablehnen muß, den redlichsten, gebildetsten und scharfsinnigsten
Gegner aus. Meine Wahl ist Georg Lukacs.

In den Jahren, in denen Deutschland vom «Völkischen» lebte (ebenso

unästhetisch wie ungut), dachten er und die Seinen über die Literatur
jener Kultur nach, die sie zu schaffen suchten. Ein Ergebnis dieses

Nachdenkens sind seine sechs «Essays über Realismus»1. Es folgte sein

Manifest «Deutsche Literatur während des Imperialismus»2.

1 Als Essay veröffentlicht 1928, 1929; als Buch veröffentlicht 1948 im
«Aufbau»-Verlag (Berlin).

2 Im «Aufbau»-Verlag (Berlin), 1946.

659



Die soziologische Metaphysik.

In einem Briefwechsel zwischen der deutschen Schriftstellerin Anna
Seghers und Lukacs klagt die Genossin — so freundlich wie möglich,
daß doch dieser ganze «Realismus »-Disput (der kurz vor dem Hitler-
Krieg im Lager der deutschen exilierten Marxisten ausgebrochen war)
recht in der Luft hänge. Jeder gebrauche das geheiligte Wort nach
seinem Gusto. Doch hat sie in diesem einen Punkte völlig unrecht. Die
Definition, die sie vermißt, ist da. Man braucht sie nur herauszuschälen.

Was will dieser militante ästhetische «Realismus»? Negative
Antwort: nicht die möglichst exakte Beschreibung von Realitätsstücken;
ihre «Realität» besteht nicht aus Brocken. Positive Antwort: die richtige

Metaphysik — auf poetisch. Lukacs schreibt: «Die Literatur ist
eine besondere Form der Spiegelung der objektiven Wirklichkeit.»
Man beachte das Adjektiv «objektiv». Die «objektive Wirklichkeit»
ist immer viel mehr als die Wirklichkeit ohne Qualifizierung: eine

Interpretation der Wirklichkeit. Die «objektive Wirklichkeit» des

ästhetischen «Realismus» ist die marxistische Metaphysik. Warum
unser zähes Festhalten an dem Wort Metaphysik, das sie als gehässig
ablehnen werden? Es heißt: «Das Problem der objektiven Totalität
der Wirklichkeit» spielt «eine entscheidende Rolle». Nun, wo die
«Totalität» eine entscheidende Rolle spielt, kann immer nur die
Metaphysik helfen — will sagen: eine Ueberschwenglichkeit, welche die

Erfahrung genau so transzendiert wie das Wort «Totalität». Erfahrung

hat es immer nur mit Fragmenten zu tun. Auch wenn die «objektive

Wirklichkeit» schließlich marxistisch eingeschränkt wird auf den
Sektor des «objektiven gesellschaftlichen Gesamtzusammenhangs», so

steckt in jenem «Gesamt» eben wieder diese «Totalität» — und das

Wort «objektiv» unterstreicht nur noch: daß diese Literatur gebunden
ist an eine absolute Wahrheit, also an eine Metaphysik.

Das wird hier leise zu verwischen versucht, indem die Metaphysik
unauffälliger «Weltanschauung» genannt wird. Stolz verkündet der
Theoretiker: «In keiner Periode der Weltgeschichte hat die
Weltanschauung der Menschen eine so entscheidende praktische Rolle
gespielt wie heute bei uns in der Sowjetunion». Wirklich in keiner
Periode? Im Jahre 1322 wurde der Landgraf von Eisenach sterbenskrank,

weil in dem «Spiel von den klugen und törichten Jungfrauen»
Christus trotz der Fürbitte Marias die fünf törichten Jungfrauen nicht
erlöste. Es gab auch schon vor dem Marxismus eine das Leben
beeinflussende Metaphysik.

Literatur ist also die «besondere Form der Spiegelung» der in der

Metaphysik gedeuteten Welt. Sie ist so eine zweite Spiegelung jener
ersten, der Metaphysik. Sie ist ihre Kostümierung, ihre Uebersetzung

660



ins Buntere. Dies Verhältnis zwischen «objektiver Wirklichkeit» und
Literatur ist die Grundlage für die Erziehung des Schriftstellers. Der
Pädagoge des marxistischen Dichters kennt zwei Stufen zur Höhe der
Kunst. Die erste: das «gedankliche Aufdecken» der Realität. Die
zweite: «das künstlerische Zudecken der abstrahiert erarbeiteten
Zusammenhänge» — «die Aufhebung der Abstraktion». Echtester
Rationalismus — von Kant bereits analysiert in der «Kritik der Urteilskraft».

Auch die marxistische Aesthetik hat also ihren Schönen Schein. Er
ist die Buntheit, welche die Monotonie der soziologischen Metaphysik
gnädig verdeckt. Die Literaturgeschichte und Literaturkritik hingegen
hat 'den umgekehrten Weg zu gehen: sie deckt auf, was hinter dem
Schönen Schein liegt, die «objektive Wirklichkeit». Sie deckt hinter
Persönlichkeiten und Werken auf:

Erstens: daß ein Werk der Literatur entweder progressiv-realistisch
ist: das heißt den Klassenkampf der Zeit herausarbeitet zugunsten der
Aufsteigenden — oder reaktionär-vertuschend, reaktionär-apologetisch:

das heißt die Klassenkampf-Situation verschleiert, verdreht oder

gar zugunsten der herrschenden, also verurteilten Klasse bejaht.
Zweitens: Die frühkapitalistische revolutionäre deutsche Demokratie

hat in der deutschen Klassik eine Vorstufe des modernen «Realismus»

hervorgebracht.
Drittens: Folgte das Zeitalter des «Imperialismus», des

Monopolkapitalismus, welches per definitionem antirealistisch war — und
deshalb mit Ausnahme von Hauptmanns «Weber» und «Biberpelz»
und des Werks von Heinrich Mann nichts Rechtes hervorgebracht
hat.

Viertens: Folgte das Zeitalter der sozialistischen Gesellschaft (in
Rußland), die nun auf dem Wege zum «Realismus» ist — und in der
deutschen Literatur heute ein paar mehr oder minder fortgeschrittene
Exemplare aufzuweisen hat.

Das ist das Schema der Gliederung und Wertung der deutschen

Literatur zwischen Goethe und Feuchtwanger. Es wird mit kluger
Unerbittlichkeit durchgesetzt.

Die marxistische Eroberung der deutschen Klassiker.

Die deutschen Klassiker haben seit mehr als einem Jahrhundert viele
Eroberer kommen und gehen sehen. Die Romantiker haben Lessing
auf ihre Fahne geschrieben. Die Neuklassizisten haben sich die «Braut
von Messina» und «Iphigenie» zum Muster genommen. Die
Alldeutschen haben viel Schiller zitiert. Die Schulmeister haben auch die

66 1



kleineren Klassiker nicht verschmäht als Werkzeug der Unterwerfung
von Generationen deutscher Jungen und Mädchen. Hauptmann sah
fast wie Goethe aus. Und im Jahre 1949 fiel die ganze Welt über den

Olympier her. Die Marxisten stehen nicht zurück.
Sie preisen 'die deutschen Klassiker (vor allem Lessing, Schiller und

Goethe) — unter der Ueberschrift: Repräsentanten der revolutionären
Demokratie des Frühkapitalismus. Die waren, heißt es, progressiv
wie die junge deutsche Bourgeoisie. So war der Kritiker Lessing ein
demokratischer Vorkämpfer der nationalen Einheit in seinem Kampf
gegen die Despotie des französischen Dramas. Und Goethe war gegen
Kleist — wegen seiner «Mischung von Reaktion und Dekadenz». Ich
kann, was ich dazu zu sagen habe, nicht kürzer sagen als Anna Seghers.
Sie berichtet von dem Brief eines Pfarramtskandidaten, der zur Zeit
Goethes durch Sachsen-Weimar wanderte und feststellte, er hätte in
keinem Landstrich deutscher Sprache so viel Schmutz und Unwissenheit

und Aberglauben angetroffen, was erstaunlich sei für ein Land,
in dessen Hauptstadt die berühmtesten und erlauchtesten Köpfe des
Volkes versammelt seien Man trifft wohl das Wesentliche Goethes
nicht, wenn man ihn einen radikalen Demokraten nennt (was allerdings

originell ist) — und das Wesentliche Kleists nicht, wenn man
ihn einen dekadenten Reaktionär schimpft (was weniger originell ist).

Viel entscheidender als diese Art halsbrecherischer Deutungen ist die
echte Verwandtschaft zwischen den Marxisten und der philosophisch-
literarischen deutschen Klassik: sie sind beide vorromantisch. Wie es

Goethe vor Kleist und Beethoven gegraut hat, so graut es ihnen vor
dem romantischen Jahrhundert von Novalis bis zu Schopenhauer und
Nietzsche. Wie Kant und Goethe, so hatte auch Marx einen Horror
vor der Auflösung der (bereits säkularisierten) Theologie. Marx war
kein kleinerer Theologe als Hegel. Die Klassiker hatten noch, was
Lukacs so wichtig ist, eine «objektive Wirklichkeit»: man findet sie

in den letzten Sätzen der «Räuber», im «Verbrecher aus verlorener
Ehre», in dem zentralen Satz des «Faust»: «Wer immer strebend
sich bemüht, den können wir erlösen», in dem eudämonistischen
Gottesbeweis, in dem der alte Kant die agnostischen
Konsequenzen seiner «Kritik» aufzufangen suchte. Es war vor allem
Kleist (nicht Fichte, nicht Hegel, nicht Marx), der diese

Konsequenzen zog und die Illusion, die in jeder «objektiven
Wirklichkeit» sich verschanzt, erkannte. Goethes Pantheismus hat gewiß
keine Aehnlichkeit mit dem dialektischen Materialismus — abgesehen

von der großen Aehnlichkeit, welche die Anerkennung einer objektiven

Wirklichkeit ihnen verleiht. Das ist den Marxisten genug, um
für Goethe zu sein — gegen das romantische Jahrhundert, das ihm

folgte. Das ist genug, um die Sehnsucht nach' Harmonie, die der Ro-

.6 6 2



mantiker Richard Wagner noch stärker artikulierte als der Klassiker
Schiller, im romantischen Fall als konterrevolutionär, bei Schiller als

progressiv zu 'deuten.
Die marxistische Aesthetik hat das Wort «Kulturerbe» erfunden.

Es läßt sich am besten übersetzen: laßt uns aus brauchbaren, glänzenden

Stücken der Vergangenheit dem Marxismus eine ansehnliche
Ahnenreihe schaffen! Die populären (wenn auch durchaus nicht zer-
lesenen) deutschen Klassiker auf seiner Seite zu haben, ist gute
Propaganda — und ist zu bewerkstelligen auf der Basis des gemeinsamen
Glaubens in eine der Vernunft zugängliche «objektive Wirklichkeit».
Allerdings darf man nicht auf Stellen sehen wie Schillers romantisches
Bekenntnis:

«Wisset, ein erhabener Sinn
legt das Große in das Leben,
und er 'sucht es nicht darin. »

Das ist bereits die «Sinngebung des Sinnlosen». Aber das ist nur
eine Antizipation. Die Kunstphilosophie der deutschen Klassik ist
vielmehr in einer Formel, welche in Goethes «Maximen und Reflexionen

zur Kunst» sagt: daß «die Künste nicht das geradezu nachahmen,

was man mit Augen sieht, sondern auf jenes Vernünftige zurückgehen,
aus welchem die Natur besteht und wonach sie handelt».

Soweit wie diese Formel geht, sind deutsch-klassische und marxistische

Aesthetik eins.

Die Dichter des Imperialismus.

Was in der deutschen Literatur nach der Klassik kam, verfällt der
hinrichtenden Vokabel «Imperialismus». Es werden auch in dieser
Zeit einige wenige zu revolutionären Demokraten ernannt; aber nicht
einmal Frank Wedekind wird diese Ehre zuteil. «Vom Naturalismus
bis zum Surrealismus» — fast nichts als Poeten, die vom
Monopolkapitalismus infiziert worden sind. «Alle diese Richtungen» sind
erklärbar «aus der Oekonomie, aus der gesellschaftlichen Struktur, aus
den Klassenkämpfen der imperialistischen Periode». Versucht man
konkret zu formulieren, was hiermit behauptet wird, so ist es dies:

daß Hauptmanns «Und Pippa tanzt», Wedekinds «Marquis von
Keith», Georges «Siebenter Ring», Rilkes «Duineser Elegien» in ihrem
Wesentlichen bestimmt und gewertet sind, wenn man sie bezieht auf
Fragen wie: wovor weichen sie aus? was verdrehen sie? was vernebeln
sie? welcher Schicht helfen sie? welcher Schicht schaden sie? Das sind

ganz gewiß Fragen, deren Beantwortung sowohl die Biographie eines

663



Schriftstellers als auch die Wirkung seines Werkes soziologisch erhellt.
Nicht erhellt hingegen ist, ob diese Methode das Phänomen essentiell
präsentiert — oder nicht nur einen Aspekt unter vielen, den
soziologischen.

Lukacs hebt drei Momente an der «imperialistischen» Literaturperiode

—dem «Naturalismus» und den ihm folgenden «Oppositionsbewegungen»

— hervor: ihren «agnostischen Charakter», ihren ato-
mistischen Individualismus, ihr «Niveau der Unmittelbarkeit». Weshalb

ist dieser «Agnostizismus» so fürchterlich? Weil man das kommunistische

Ziel und dessen Durchführung auf Gedeih und Verderb an
eine Metaphysik gebunden hat — die ebenso sterblich war wie jede
vor ihr. «Agnostizismus» aber wird in jenem Lager gleichgesetzt mit
einer seiner möglichen, doch keineswegs notwendigen Folgen: Passivität.

Als ob die deutschen Agnostiker Georg Büchner, Heine und
Nietzsche politisch passiv gewesen wären!

Wenn es zur Frage des Individualismus kommt, charakterisiert ihn
Lukacs als den «Hier-und-Jetzt»-Individualismus — ungerecht gegen
einen Mann wie Georg Simmel, der «Das individuelle Gesetz»
beschrieben hat, ungerecht gegen den normativen Individualismus Stefan
Georges, erst recht ungerecht gegen das Individuum des Existentialismus.

Die herabsetzenden Charakterisierungen dieses Individualismus
sind Verdunkelungen — und nichts als Zeichen der Ablehnung.

So ist es auch mit dem Vorwurf, erhoben in dem ausgezeichneten
Essay «Die intellektuelle Physiognomie der künstlerischen Gestalten»:
daß die nachklassische Literatur «auf dem Niveau der Unmittelbarkeit»

stehenblieb. Schon die frühsten Naturalisten kritisierten selbst
den Naturalismus auf dem «Niveau der Unmittelbarkeit». Hauptmann

erhob sich bereits im «Bahnwärter Tiel» über dies Niveau.
«Das modern-bürgerliche Denken», heißt es weiter, «löst die objektive
Wirklichkeit in einen Komplex von unmittelbaren Wahrnehmungen
auf.» Das Denken löst nicht auf, sondern erkennt das Aufgelöste.
Joyce schuf nicht das diffuse Ich, sondern beschrieb es. Es wurde zu
überwinden versucht in Nietzsches «Uebermensch», Simmeis
«individuellem Gesetz», Stefan Georges Pathos der Disziplin. Wie man
auch über den Erfolg dieser Ueberwindungen denken mag, der
Marxismus beläßt es beim Kopf-in-den-Sand-Stecken.

Hugo von Hofmannsthal schrieb in seinen kunstkritischen
Besinnungen «Ad me ipsum» zwei Sätze, welche die letzten hundert Jahre
abgrenzen gegen die Aesthetik der Vorromantik: «Niemals wieder
wird eine erwachte Zeit von Dichtern, weder von einem einzelnen noch

von ihnen allen zusammen, ihren erschöpfenden rhetorischen Ausdrude,
ihre in begrifflichen Formeln gezogene Summe verlangen. Dazu hat
das Jahrhundert, dem wir uns entwinden, uns die Phänomene zu stark

664



gemacht; zu gewaltig angefacht den Larventanz der stummen
Erscheinungen; zu mächtig hat sich das wortlose Geheimnis der Natur
und der stille Schatten der Vergangenheit gegen uns hereinbewegt.
Eine erwachte Zeit wird von den Dichtern mehr und Geheimnisvolleres
verlangen.» Bezeichnet man dies oder Aehnliches als die Stimmung der
Abdankung, die Stimmung müder Bürger am Ende ihrer Tage — so
kommt das doch immer nur wieder auf das Grunddogma heraus:
daß es keine Kategorien gibt neben den soziologischen (übrigens leicht
biologisch gefärbt).

Alle Vorwürfe gegen den «Imperialismus» in der Literatur
vereinigen sich in dem Nachruf auf die «Niederlage des Expressionismus»,

«das Ergebnis der Reife der revolutionären Massen». Hat der
Expressionismus eine Niederlage erlitten? Ist der einzige Beweis
dafür, daß der führende deutsche marxistische Lyriker, der zu Besserem

geboren war, nicht mehr expressionistisch reimt, sondern schenken-
dorffisch? Etwa:

«Wenn ich ein Trümmerland auch wiederfand,
Bist du es doch: mein Deutschland, Vaterland!

Auf welchem Feld sind Expressionismus und «revolutionäre Massen»

eigentlich einander begegnet? So daß man ihren Kampf studieren und
den Sieger grüßen kann?

Die Ausnahmen.

Obwohl der ganze «Imperialismus» mit seiner Dichtung des Teufels
ist, werden Ausnahmen gemacht: die komplizierteste ist Thomas Mann.
Der Schwierigkeit, die entsteht, den Jünger Schopenhauers, Wagners
und Nietzsches als «Realist» zu retten, wird begegnet durch die
Verkündung: daß, was immer ein Schriftsteller auch noch sagt, gleichgültig

ist; wenn nur seine Figuren im realistischen Rahmen richtig
sitzen.

Neben Thomas Mann wird auch noch Fontane gerettet. Mit Recht?

In dem Briefwechsel zwischen Fontane und seinem Freund Bernhard

von Lepel schreibt der Diditer: «Wirklicher Reichtum imponiert mir
oder erfreut mich wenigstens, seine Erscheinungen sind mir im höchsten

Maße sympathisch, und ich lebe gern inmitten von Menschen, die
fünftausend Grubenarbeiter beschäftigen, Fabrikstädte gründen und
Expeditionen ausrüsten zur Kolonisierung Afrikas. Große Schiffsreeder,
die Flotten bemannen, Tunnel- und Kanalbauer, die Weltteile verbinden,

Zeitungsfürsten und Eisenbahnkönige sind meiner Huldigung
sicher.» Aber darauf kommt es dem Marxisten nicht an. Die Persönlich-

665



keit hängt mit dem Werk zusammen wie ein Kleiderständer mit dem
Mantel, der an ihm aufgehängt ist. Es zählt nicht der Mensdx, sondern
das Werk, das richtig funktioniert. Fontane war, meint Lukacs, «seinen
bewußten politischen Ueberzeugungen nach» ein Verehrer des preußischen

Junkertums — seiner Dichtung nach ein Demokrat. Diese Trennung,

was ein Mensch ist, und was sein Nutzwert ist, kommt ästhetisch
zum Ausdruck in der Rettung Thomas Manns und Fontanes.

Feuchtwanger, Heinrich und Thomas Mann fungieren in der
imperialistischen Fauna unserer Tage als weiße Raben. Auch sie sind Raben.
Nicht einmal bei Heinrich Mann «darf... verschwiegen werden»
Selbst Lukacs' große Drei leben noch in der Zeit der «vollendeten
Sündhaftigkeit». Weiß aber ist ihm jeder Rabe, dessen Schnabel heute
nach Osten blickt. Obwohl Lukacs meint, daß ein Schriftsteller eine
Personalunion sein kann zwischen politischer Reaktion und künstlerischem

«Realismus», so hat er doch eben in unseren Tagen nicht einen
einzigen Realisten gefunden unter den Gegnern — und drei unter den
Anhängern. Das gibt zu denken: ob nicht vielleicht seine künstlerische
Analyse unbewußte Propaganda ist. Realist ist, wer sich gut benimmt.
Wobei zwar der Royalist Balzac und der Junker Fontane
unvoreingenommen als Realisten gepriesen werden können — aber wie wäre
es, wenn sie heute lebten und Antibolschewisten wären?

Konkrete Fälle sind meist ein Kreuz. Sie sollen die Theorie
illustrieren — und passen oft nicht zum Text. Lukacs hat furchtbares
Pech. Da die Wirkung Heinrich Manns der deutschen Ostzonen-
Kultur zugute geschrieben werden soll, wird behauptet, was der
Wahrheit nicht entspricht: daß er «sogar in der Weimarer Zeit eher
isoliert als wirklich an die Spitze gestellt war. Jetzt erst ist eine Wendung

eingetreten ...» Ja, jetzt ist wirklich eihe Wendung eingetreten.
Aber eine schlimme — für den Fahnenträger des Realismus. Sowohl
Thomas Mann als auch Heinrich Mann haben sich mehr und mehr

vom Realismus entfernt — wie jeder Leser des «Doktor Faustus»
und des «Atem» weiß.

Der soziale Kompaß.

Das volle Licht fällt auf die Literatur der Partei. Faßt man das

Urteil des Kritikers knapp zusammen, so lautet es: sie sind richtig,
wenn auch durchaus nicht immer schön. Sie haben die «objektive Realität»,

die absolute Wahrheit, wie sie der Marxismus enthüllt hat —
wenn auch durchaus nicht immer den Schönen Schein. Die Seinen werden

gelobt für ihre Einsicht — und gezaust für ihre künstlerische
Unzulänglichkeit, für ihre pedantisch-lehrhafte, plumpe Nutzliteratur.

666



Wenn er auch mit der Nennung von Namen hier höchst vorsichtig
zurückhält. Ohne Einschränkung gepriesen wird nur Gorki — der
Marx der Ostliteratur. Getadelt wird nur anonym.

Wie ist es möglich, daß auch die Literatur der Partei nicht perfekt
ist? Da gibt es (erstens) selbst in den bravsten Marxisten viel «Ueber-
reste des bürgerlichen Bewußtseins». Da gibt es (zweitens) selbst in den
bravsten Marxisten viel Mangel an künstlerischer Begabung — und viel
guten Willen, ihn durchs Parteiprogramm zu ersetzen. Niemand wird
bestreiten, daß es mit den «Ueberresten» seine Richtigkeit hat. Schwerer
ist es, diese «Ueberreste» zu bestimmen. Vielleicht sollte man einmal
energisch darüber nachdenken, ob diese ganze «objektive Wirklichkeit»

nicht ein «Ueberrest» ist — eine Kategorie des Willens zur
Sicherheit, dem Bürger schon vererbt von seinen Vorgängern.

Punkt zwei, das Thema der künstlerischen Begabung, wird diskutiert

in der Korrespondenz zwischen Lukacs und Anna Seghers. Lukacs
hat bessere Argumente, die Seghers verteidigt die bessere Sache. In
ihrem Einwand geschieht nicht weniger als eine Mutation des

Marxismus — nur zu scheu, zu unkräftig, um wirksam zu sein. Anna
Seghers, auf derselben Seite, kann dennoch nicht recht mit, was die
«objektive Wirklichkeit» betrifft. Sie fühlt, daß die von der Partei
angeordnete Metaphysik den Künstler hindert, unbefangen
aufzunehmen. Sie weiß aus Erfahrungen, welche Rolle die «Furcht vor der
Abweichung» spielt: daß einer nicht wagt, zu sehen und zu hören. Sie

hat die Kühnheit, vom Künstler «Kühnheit und Verantwortung» zu
verlangen. Sie hat den Mut, den Ihren zu sagen, daß unzählige
sogenannte Künstler dem Leben «überhaupt nicht oder nur scheinbar ins

Auge» sehen: weil sie die «objektive Wirklichkeit» direkt von der
Partei beziehen. Sie weiß um die «primäre Reaktion auf die
Wirklichkeit», «die Voraussetzung des künstlerischen Schaffens». Sie
enthüllt — und trifft damit «die objektive Wirklichkeit» des Marxismus
ins Herz: «Der Mensch gleicht heute sehr oft die Realität dem Abbild
an, statt umgekehrt.» Und trifft damit nicht nur die Methode der
Genossen. Es wäre Heuchelei, zu behaupten, daß das nur in
marxistischen Bezirken geschieht. Das «Abbild» wird hier nur direkter,
strenger, unerbittlicher der Realität vorgeschrieben — wie jeder weiß,
der die Manifeste gegen die russischen Musiker und ähnliche Dokumente

kennt.
Das Volk und die Kunst.

«Die kommunistische Partei stellt das Vaterland über alles.»

Wilhelm Pieck. 3. Februar 1946.

Seit dem Beginn des 20. Jahrhunderts machte sich in Deutschland
eine Literatur-Tendenz bemerkbar, die dreißig Jahre später für eine

66 7



Weile Alleinherrscherin im Bezirk der Literatur wurde: die völkische.
Im Jahre 1900 veröffentlichte der Elsässer Friedrich Lienhard sein

Pamphlet «Die Vorherrschaft Berlins»: gegen die Großstadt — für
den unasphaltierten Boden. Die Hauptvokabel der Lienhard und Bartels

war: «das Volk» — womit sie nicht den Kleinen Mann, sondern
das Platte Land meinten, dort, wo es am plattesten war. 1871 wohnten
Zweidrittel aller Deutschen auf dem Lande. 1925 wohnten Zweidrittel
aller Deutschen in der Stadt. Die völkische Literatur protestierte seit
dem Jahrhundertbeginn gegen diese Entwicklung.

Man sprach vom «Volksgeist» und von der «Volksseele»; und da
audi das noch manchem zu großstädtisch und international klang,
wurde das «Volk» schließlich als Abstraktum entlarvt, dessen

konkrete, grundlegende Einheiten die deutschen Stämme seien. Die
Grundkategorien, die so einen Stamm konstituierten, waren Blut und Boden

— materielle Träger einer kollektiven Landschaftsseele, die das nur
Stoffliche des Bluts und der Erde heiligte. Das war das Phantastenstück,

das später als Literaturpropaganda so gute Dienste leistete.
Den Marxisten war es nicht an der Wiege gesungen worden, eben

dieses «Volk» in den Mittelpunkt ihrer Kunstbetrachtung zu rücken.
Zu Marx'Zeiten gab es noch kein «Volk» — nur Proletarier und
Kapitalisten. Nachdem es aber seit der Russischen Revolution offiziell eine
homogene Gesellschaft gibt, die sozialistische, ist man genötigt, dieser
«Einheit» wieder Glanz zu verleihen. Da bietet sich abermals dies

glänzende Wort «Volk» an. Es ist heute das zentrale Wort auch ihrer
Aesthetik. So sehr, daß man manchen Satz der Völkischen über Volkskunst

in die marxistische Aesthetik einmontieren kann. Die
Völkischen und die Marxisten haben einen gemeinsamen Gegner: die
«liberale Volksfremdheit» des Naturalismus und Impressionismus, der
Neuklassik und Neuromantik, des Expressionismu und Surrealimus.
In bezug auf die kritischen Einwände gegen diese volksfremden
Elemente kann man Lienhard-Sätze und Lukacs-Sätze ad libitum
gegeneinander austauschen. Da ist zwar eine Trennungslinie: die Menschheit

besteht im Marxismus nicht aus Rassen. Das chthonische Tonikum

fehlt. Der Geruch von Kuhmist wird nicht zur Metaphysik
erhoben. Das marxistische «Volk» riecht nicht nach ungelüfteter Barbarei.

Schließlich war Marx einer der größten Aufklärer. Aber das

haben die Marxisten vergessen. So wird auch bei ihnen der Intellektuelle

gerüffelt, weil er — unter dem Volke stehe. «Unsere Wirklichkeit»,

heißt es bei Lukacs, «ist heroischer, geistiger, bewußter, klarer,
differenzierter, reicher, menschlicher, persönlicher als selbst die besten
Werke unserer Literatur.» Acht Adjektive, welche die Schriftsteller
in die achte Hölle verstoßen. Was auch immer die Auslegung dieses

vieldeutigen «unsere Wirklichkeit» sein mag — ob Stalin und das

668



Politbüro gemeint ist oder der Arbeiter und Bauer: der Autor des

«Stillen Don» und Babel und Eisenstein und Schostakovitsch und ihre
Kollegen haben aufzusehen zu einem «Volk», dem sie zwar nicht
ebenbürtig sind, aber ebenbürtig werden müssen.

Was ist nur dieses rätselhaft-herrliche «Volk»? Bei den Völkischen
jene Familien, die seit tausend Jahren ihre Pfoten in dem Schlamm

von Pilkallen im Kreise Drugehnen gehabt — und nie gesäubert haben.
Die Marxisten sind viel besser. Sie lassen das Wort — Gott sei Dank
— ohne Inhalt. So oft auch Lukacs es erwähnt, er wird nie versäumen,
es unbestimmt zu lassen. Er redet vom «Mann aus dem Volk» wie nur
irgendein amerikanischer Wanderredner. Aber sagt nichts Näheres
über diesen «Mann aus dem Volk». Sein kategorischer Imperativ für
Schriftsteller ist ganz schlicht: «Glauben an die Kraft des Volkes, das

Vertrauen zu der richtigen Richtung der großen Volksbewegungen, die
Bereitschaft, von den Volksmassen zu lernen.» Aber wie soll man
glauben, vertrauen und lernen nach unserer Erfahrung mit der
Ohnmacht des Volks, mit der Blindheit der großen Volksbewegungen, mit
der Ziellosigkeit der Volksmassen? Und worin hat sich «die
Instinktsicherheit des Volkes» in den letzten 25 Jahren gezeigt?

Es heißt von den progressiven deutschen Emigranten (was hier
immer bedeutet: Feuchtwanger und die Gebrüder Mann): daß sie «den

Weg zum Volk» gefunden hätten. Wer Gelegenheit hatte, die erwähnten

Herren in den letzten Jahren zu sehen und ihre Bücher zu lesen,

wird kaum bemerkt haben, daß sie «die Wendung zum Volk» genommen

haben — weder als Privatpersonen noch in ihren Werken. Oder
ist der Weg von «Erfolg» zu «Waffen für Amerika», von den
«Buddenbrooks» zu «Lotte in Weimar», vom «Untertan» zu «Ein Zeitalter

wird besichtigt» eine «Wendung zum Volk»? Lukacs behauptet —
über seine Verhältnisse.

Ja, er spricht über dieses «Volk» so oberflächlich, daß man den
trainierten Logiker nicht wiedererkennt. Er unterscheidet richtig zwischen

«Massenverbreitung» und «volkstümlich» — ohne zu sagen, worin
eigentlich der Unterschied besteht. Diese Unschärfe eines scharfen

Denkers kommt daher, daß auch der außerordentlichste Scharfsinn
einen Popanz wie dieses (völkische oder marxistische) «Volk» nicht
sinnvoll machen kann. Es ist nicht Mangel an Denkfähigkeit, sondern
Gebundenheit an aktuelle Parolen (die mit Marx gar nichts mehr zu

tun haben), die ihn verhindert, zwischen der düsteren Volksidolatrie
der Völkischen und dem literarisch-snobistischen Narzißmus impotenter

Georgianer sicher hindurchzusteuern. Wie es zum Beispiel
Richard Dehmel verstand in seinem Aufsatz «Kunst und Volk. Neun
Selbstverständlichkeiten, die aber noch der Erklärung bedürfen.» Hier
heißt es: «Die Kunst geht ihren eigenen Weg; wohl ihr, wenn das

669



Volk ihr zu folgen vermag.» Das ist eine großartig-umfassende
Beschreibung des Verhältnisses von Kunstwerk und Volk. Der Künstler
geht vorwärts, auf eigenes Risiko. Keine «objektive Wirklichkeit»
bindet ihn — schützt ihn. Er ist frei — auch für den Irrweg. Deshalb
ist die Volkstümlichkeit nie am Anfang—sondern ein mögliches
Endergebnis. Am Anfang ist höchstens die Massenverbreitung. Der Kritiker
kann sich deshalb nicht anmaßen, sofort den Grad der Volkstümlichkeit

zu bestimmen. Das Prädikat «Volkstümlich» ist oft nur eine
Schmeichelei, mit der man Mächtige streichelt, die das Masisenhafte
wollen. Oder es ist die potentielle Qualität eines Werks, seine Zukunft
—das, wovon auch der Schaffende während des Schaffens nichts weiß.

Volkstümlichkeit ist nicht Zugänglichkeit. Die Volkstümlichkeit
wird von der Zukunft bestimmt, die Zugänglichkeit von der Gegenwart.

Ein deutscher Schriftsteller schrieb vor kurzem in der Einleitung

zu einer Sammlung problematischer Geschichten: es gäbe in jedem
Lande zwei Literaturen; eine für jedermann — und eine, welche die
Zukunft vorbereitet. Die Volksidolatrie des Marxismus verhindert das

Literaturexperiment — weil niemand sofort garantieren kann, daß es

nicht im luftleeren Raum gemacht ist, sondern Zukunft hat. Deshalb
ist Lukacs gegen den Expressionismus, für die Nichtexperimentierer,
welche die letzten 50 Jahre überlebt haben. Der Marxismus ist auch
auf dem Gebiete der Aesthetik nicht revolutionär, sondern (sagen wir
zurückhaltend) aggressiv-bewahrend.

Die marxistische Aesthetik ist imposant. Wie alles, was in einer
unordentlichen Zeit eine Ordnung zeigt, imponiert. Die marxistische
Aesthetik gibt dem Künstler ebensoviel Sekurität wie dem marxistischen

Denker seine Metaphysik. Nur antworten einige Zeitgenossen
allen Angeboten ideologischer Versicherungsanstalten: wir dürfen es

nicht, obwohl wir es möchten. Wer verbietet es? Die verborgene
Wahrheit.

670


	Marxistische Aesthetik : Parole «Realismus»

