Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 17 (1949-1950)

Heft: 11

Artikel: Marxistische Aesthetik : Parole «Realismus»
Autor: Marguse, Ludwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758814

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758814
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MARXISTISCHE AESTHETIK

" PAROLE «REALISMU S»

VON LUDWIG MARCUSE

Georg Lukacs ist heute in seinem Geburtsland Ungarn als Literaturkritiker
titig. Seit letztem Sommer wird er von den marxistischen Kollegen stark an-
gefeindet. Man wirft ihm vor, dafl er sich zu wenig um die Sowjet-Literatur —
und zu viel um die Literatur des Westens kiimmere. In einem offiziellen Artikel
wurde dann im Dezember 1949 mitgeteilt, dal Lukacs zwar einen Teil seiner
Irrtiimer» einsche, aber doch noch nicht griindlich genug.

Ich habe diese Tatsachen erst erfahren, als der folgende Artikel bereits in
Satz war. Sie rechtfertigen also nachtriglich meine Wahl Georg Lukacs’ zur
Darstellung der Prinzipien des dsthetischen Marxismus. Er ist unter den Dog-
matikern — der Unabhingigste; kein schreibender Funktionir, sondern ein ge-
fesselter Denker.

Die Losungsworte der deutschen Literatur, vom Naturalismus bis
zum Surrealismus und zur Volkischen Kunst, sind im historischen
Museum zu besichtigen — mit einer Ausnahme: dem «Realismus».
Dies vielbegehrte Wort bezeichnet heute auch das #sthetische Grund-
gesetz der Marxisten, westlich von Moskau und Berlin-Ost. Und ob-
gleich dieser «Realismus» noch keinen deutschen Klassiker hat, auf den
sie hinweisen konnen, so hat er immerhin einen fithrenden Theoretiker,
welcher den Lessing der Seinen macht. Auch Lessing, der Kunst-
philosoph, war friiher als die grofie deutsche Dichtung.

Wer diesen «Realismus» untersuchen will, kann zwei verschiedene
Methoden anwenden: er kann sich an seine vielen schlechtesten Ver-
teidiger halten und die marxistische Kunst-Philosophie in ihnen —
verfehlen. Das ist der iibliche Weg, mit Ansichten fertig zu werden,
mit denen man nichts im Sinn hat. Oder man sucht sich, gerade wenn
man ablehnen muf}, den redlichsten, gebildetsten und scharfsinnigsten
Gegner aus. Meine Wahl ist Georg Lukacs.

Inden Jahren, in denen Deutschland vom «Volkischen» lebte (eben-
so undsthetisch wie ungut), dachten er und die Seinen iiber die Literatur
jener Kultur nach, die sie zu schaffen suchten. Ein Ergebnis dieses Nach-
denkens sind seine sechs «Essdys iiber Realismus»®. Es folgte sein
Manifest «Deutsche Literatur wihrend des Imperialismus»®.

1 Als Essay verdffentlicht 1928, 1929; als Buch verdffentliche 1948 im
«Aufbau»-Verlag (Berlin).

2 Im «Aufbau»-Verlag (Berlin), 1946.

659



Die soziologische Metaphysik.

In einem Briefwechsel zwischen der deutschen Schriftstellerin Anna
Seghers und Lukacs klagt die Genossin — so freundlich wie moglich,
dafl doch dieser ganze «Realismus»-Disput (der kurz vor dem Hitler-
Krieg im Lager der deutschen exilierten Marxisten ausgebrochen war)
recht in der Luft hinge. Jeder gebrauche das geheiligte Wort nach
seinem Gusto. Doch hat sie in diesem einen Punkte véllig unrecht. Die
Definition, die sie vermif}t, ist da. Man braucht sie nur herauszuschilen.

Was will dieser militante dsthetische «Realismus»? Negative Ant-
wort: nicht die moglichst exakte Beschreibung von Realititsstiicken;
ihre «Realitdt» besteht nicht aus Brocken. Positive Antwort: die rich-
tige Metaphysik — auf poetisch. Lukacs schreibt: «Die Literatur ist
eine besondere Form der Spiegelung der objektiven Wirklichkeit.»
Man beachte das Adjektiv «objektiv». Die «objektive Wirklichkeit»
ist immer viel mehr als die Wirklichkeit ohne Qualifizierung: eine
Interpretation der Wirklichkeit. Die «objektive Wirklichkeit» des
dsthetischen «Realismus» ist die marxistische Metaphysik. Warum
unser zihes Festhalten an dem Wort Metaphysik, das sie als gehissig
ablehnen werden? Es heifit: «Das Problem der objektiven Totalitdt
der Wirklichkeit» spielt «eine entscheidende Rolle». Nun, wo die
«Totalitit» eine entscheidende Rolle spielt, kann immer nur die Meta-
physik helfen — will sagen: eine Ueberschwenglichkeit, welche die
Erfahrung genau so transzendiert wie das Wort «Totalitdt». Erfah-
rung hat es immer nur mit Fragmenten zu tun. Auch wenn die «objek-
tive Wirklichkeit» schlieBlich marxistisch eingeschrinkt wird auf den
Sektor des «objektiven gesellschaftlichen Gesamtzusammenhangs», so
steckt in jenem «Gesamt» eben wieder diese «Totalitdt» — ), tlas
Wort «objektiv» unterstreicht nur noch: dafl diese Literatur gebunden
ist an eine absolute Wahrheit, also an eine Metaphysik.

Das wird hier leise zu verwischen versucht, indem die Metaphysik
unauffilliger «Weltanschauung» genannt wird. Stolz verkiindet der
Theoretiker: «In keiner Periode der Weltgeschichte hat die Welt-
anschauung der Menschen eine so entscheidende praktische Rolle ge-
spielt wie heute bei uns in der Sowjetunion». Wirklich in keiner
Periode? Im Jahre 1322 wurde der Landgraf von Eisenach sterbens-
krank, weil in dem «Spiel von den klugen und t&richten Jungfrauen»
Chrlstus trotz der Fiirbitte Marias die fiinf torichten Jungfrauen nicht
erloste. Es gab auch schon vor dem Marxismus eine das Leben be-
einflussende Metaphysik.

- Literatur ist also die «besondere Form der Spiegelung» der in der
Metaphysik gedeuteten Welt. Sie ist so eine zweite Spiegelung jener
ersten, der Metaphysik. Sie ist ihre Kostiimierung, ihre Uebersetzung

660



ins Buntere. Dies Verhiltnis zwischen «objektiver Wirklichkeit» und
Literatur ist die Grundlage fiir die Erziehung des Schriftstellers. Der
Pidagoge des marxistischen Dichters kennt zwei Stufen zur Hohe der
Kunst. Die erste: das «gedankliche Aufdecken» der Realitit. Die
zweite: «das kiinstlerische Zudecken der abstrahiert erarbeiteten Zu-
sammenhinge» — «die Aufhebung der Abstraktion». Echtester Ratio-
nalismus — von Kant bereits analysiert in der «Kritik der Urteils-
kraft». ‘

Auch die marxistische Aesthetik hat also ihren Schénen Schein. Er
ist die Buntheit, welche die Monotonie der soziologischen Metaphysik
gnidig verdeckt. Die Literaturgeschichte und Literaturkritik hingegen
hat den umgekehrten Weg zu gehen: sie deckt auf, was hinter dem
Schonen Schein liegt, die «objektive Wirklichkeit». Sie deckt hinter
Personlichkeiten und Werken auf:

Erstens: dafl ein Werk der Literatur entweder progressiv-realistisch
ist: das heiflt den Klassenkampf der Zeit herausarbeitet zugunsten der
Aufsteigenden — oder reaktionir-vertuschend, reaktionir-apologe-
tisch: das heifdt die Klassenkampf-Situation verschleiert, verdreht oder
gar zugunsten der herrschenden, also verurteilten Klasse bejaht.

Zweitens: Die friihkapitalistische revolutionidre deutsche Demokra-
tie hat in der deutschen Klassik eine Vorstufe des modernen «Realis-
mus» hervorgebracht.

Drittens: Folgte das Zeitalter des «Imperialismus», des Monopol-
kapitalismus, welches per definitionem antirealistisch war — und
deshalb mit Ausnahme von Hauptmanns «Weber» und «Biberpelz»
und des Werks von Heinrich Mann mchts Rechtes hervorgebracht
hat.

Viertens: Folgte das Zeitalter der sozialistischen Gesellschaft (in
Rufland), die nun auf dem Wege zum «Realismus» ist — und in der
deutscheri Literatur heute ein paar mehr oder minder fortgeschrittene
Exemplare aufzuweisen hat..

Das ist das Schema der Gliederung und Wertung der deutschen Lite-
ratur zwischen Goethe und Feuchtwanger. Es wird mit kluger Uner-

bittlichkeit durchgesetzt.

Die marxistische Eroberung der deutschen Klassiker.

Die deutschen Klassiker haben seit mehr als einem Jahrhundert viele
Eroberer kommen und gehen sehen. Die Romantiker haben Lessing
auf ihre Fahne geschrieben. Die Neuklassizisten haben sich die «Braut
von Messina» und «Iphlgeme» zum Muster genommen. Die All-

deutschen haben viel Sdnller zitiert. Die Schulmeister haben auch die

661



kleineren Klassiker nicht verschmiht als Werkzeug der Unterwerfung
von Generationen deutscher Jungen und Midchen. Hauptmann sah
fast wie Goethe aus. Und im Jahre 1949 fiel die ganze Welt iiber den
Olympier her. Die Marxisten stehen nicht zuriick. -

Sie preisen die deutschen Klassiker (vor allem Lessing, Schiller und
Goethe) — unter der Ueberschrift: Reprisentanten der revolutiondren
Demokratie des Frithkapitalismus. Die waren, heifit es, progressiv
wie die junge deutsche Bourgeoisie. So war der Kritiker Lessing ein
demokratischer Vorkdmpfer der nationalen Einheit in seinem Kampf
gegen die Despotie des franzosischen Dramas. Und Goethe war gegen
Kleist — wegen seiner «Mischung von Reaktion und Dekadenz». Ich
kann, was ich dazu zu sagen habe, nicht kiirzer sagen als Anna Seghers.
Sie berichtet von dem Brief éines Pfarramtskandidaten, der zur Zeit
Goethes durch Sachsen-Weimar wanderte und feststellte, er hitte in
keinem Landstrich deutscher Sprache so viel Schmutz und Unwissen-
heit und Aberglauben angetroffen, was erstaunlich sei fiir ein Land,
in dessen Hauptstadt die beriihmtesten und erlauchtesten Kopfe des
Volkes versammelt seien . . . Man. trifft wohl das Wesentliche Goethes
nicht, wenn man ihn einen radikalen Demokraten nennt (was aller-
dings originell ist) — und das Wesentliche Kleists nicht, wenn man
thn einen dekadenten Reaktiondr schimpft (was weniger originell ist).

Viel entscheidender als diese Art halsbrecherischer Deutungen ist die
echte Verwandtschaft zwischen den Marxisten und der philosophisch-
literarischen deutschen Klassik: sie sind beide vorromantisch. Wie es
Goethe vor Kleist und Beethoven gegraut hat, so graut es ithnen vor
dem romantischen Jahrhundert von Novalis bis zu Schopenhauer und
Nietzsche. Wie Kant und Goethe, so hatte auch Marx einen Horror
vor der Auflosung der (bereits sikularisierten) Theologie. Marx war
kein kleinerer Theologe als Hegel. Die Klassiker hatten noch, was
Lukacs so wichtig ist, eine «objektive Wirklichkeit»: man findet sie
in den letzten Sitzen der «Riuber», im «Verbrecher aus verlorener
Ehre», in dem zentralen Satz des «Faust»: «Wer immer strebend
sich bemiiht, den konnen wir erlésen», in dem euddmonistischen
Gottesbeweis, in dem der alte Kant die agnostischen Konse-
quenzen seiner «Kritik» aufzufangen suchte. Es war vor allem
Kleist (nicht Fichte, nicht Hegel, nicht Marx), der diese Konse-
quenzen zog und die Illusion, die in jeder «objektiven Wirk-
lichkeit» sich verschanzt, erkannte. Goethes Pantheismus hat gewif§
keine Aehnlichkeit mit dem dialektischen Materialismus — abgesehen
von der groflen Aehnlichkeit, welche die Anerkennung einer objek-
tiven Wirklichkeit ihnen verleiht. Das ist den Marxisten genug, um
fiir Goethe zu sein — gegen das romantische Jahrhundert, das ithm
folgte. Das ist genug, um die Sehnsucht nach Harmonie, die der Ro-

662



mantiker Richand Wagner noch stirker artikulierte als der Klassiker
Schiller, im romantischen Fall als konterrevolutionir, bei Schiller als
progressiv zu deuten.

Die marxistische Aesthetik hat das Wort «Kulturerbe» erfunden.
Es 1488t sich am besten {ibersetzen: lafit uns aus brauchbarcn, glinzen-
den Stiicken der Vergangenheit dem Marxismus eine anschnliche
Ahnenreihe schaffen! Die popularen (wenn auch durchaus nicht zer-
lesenen) deutschen Klassiker auf seiner Seite zu haben, ist gute Pro-
paganda — und ist zu bewerkstelligen auf der Basis des gemeinsamen
Glaubens in eine der Vernunft zugingliche «objektive Wirklichkeit».
Allerdings darf man nicht auf Stellen schen wie Schillers romantisches
Bekenntnis: ,

«Wisset, ein erhabener Sinn
legt das Grofie in das Leben,
" und er sucht es nicht darin.»

Das ist bereits die «Sinngebung des Sinnlosen». Aber das ist nur
eine Antizipation. Die Kunstphilosophie der deutschen. Klassik ist
vielmehr in einer Formel, welche in Goethes «Maximen und Reflexio-
nen zur Kunst» sagt: daf} «die Kiinste nicht das geradezu nachahmen,
was man mit Augen sieht, sondern auf jenes Verniinftige zuriickgehen,
aus welchem die Natur besteht und wonach sie handelt».

Soweit wie diese Formel geht, sind deutsch- klasmsche und marxi-
stische Aesthetik eins.

Die Dichter des Imperialismus.

Was in der deutschen Literatur nach der Klassik kam, verfallt der
hinrichtenden Vokabel «Imperialismus». Es werden auch in dieser
Zeit einige wenige zu revolutiondren Demokraten ernannt; aber nicht
einmal Frank Wedekind wird diese Ehre zuteil. «Vom Naturalismus
bis zum Surrealismus» — fast nichts als Poeten, die vom Monopol-
kapitalismus infiziert worden sind. «Alle diese Richtungen» sind er-
kldrbar «aus der Ockonomie, aus der gesellschaftlichen Struktur, aus
den Klassenkimpfen der imperialistischen Periode». Versucht man
konkret zu formulieren, was hiermit behauptet wird, so ist es dies:
daf Hauptmanns «Und Pippa tanzt», Wedekinds «Marquis von
Keith», Georges «Siebenter Ring», Rilkes «Duineser Eleglen» in ithrem
Wesentlichen bestimmt und gewertet sind, wenn man sie bezieht auf
Fragen wie: wovor weichen sie aus? was verdrehen sie? was vernebeln
sie? welcher Schicht helfen sie? welcher Schicht schaden sie? Das sind
ganz gewifl Fragen, deren Beantwortung sowohl die Biographie eines

663



Schriftstellers als auch die Wirkung seines Werkes soziologisch erhellt.
Nicht erhellt hingegen ist, ob diese Methode das Phinomen essentiell
prisentiert — oder n1cht nur emcn Aspekt unter vielen, den sozio-
logischen.

Lukacs hebt drei Momente an der «imperialistischen» Literatur-
periode — dem «Naturalismus» und den ihm folgenden «Oppositions-
bewegungen» — hervor: ihren «agnostischen Charakter», ihren ato-
-mistischen Individualismus, thr «Niveau der Unmlttelbarken». Wes-
halb ist dieser «Agnostizismus» so fiirchterlich? Weil man das kommu-
‘nistische Ziel und dessen Durchfithrung auf Gedeih und Verderb an
eine Metaphysik gebunden hat — die ebenso sterblich war wie jede
vor ihr. «Agnostizismus» aber wird in jenem Lager gleichgesetzt mit
einer seiner moglichen, doch keineswegs notwendigen Folgen: Passi-
vitit. Als ob die deutschen Agnostiker Georg Biichner, Heine und
Nietzsche politisch passiv gewesen wiren!

Wenn es zur Frage des Individualismus kommt, charakterisiert ihn
‘Lukacs als den «Hier-und-Jetzt»-Individualismus — ungerecht gegen
einen Mann wie Georg Simmel, der «Das individuelle Gesetz» be-
schrieben hat, ungerecht gegen den normativen Individualismus Stefan
Georges, erst recht ungerecht gegen das Individuum des Existentialis-
mus. Die herabsetzenden Charakterisierungen dieses Individualismus
sind Verdunkelungen — und nichts als Zeichen der Ablehnung.

So ist es auch mit dem Vorwurf, erhoben in dem ausgezeichneten
Essay «Die intellektuelle Physiognomie der kiinstlerischen Gestalten»:
daf die nachklassische Literatur «auf dem Niveau der Unmittelbar-
keit» stehenblieb. Schon die friihsten Naturalisten kritisierten selbst
den Naturalismus auf dem «Niveau der Unmittelbarkeit». Haupt-
mann erhob sich bereits im «Bahnwirter Tiel» tiber dies Niveau,
«Das modern-biirgerliche Denken», heifit es weiter, «l6st die objektive
Wirklichkeit in einen Komplex von unmittelbaren Wahrnehmungen
auf.» Das Denken 18st nicht auf, sondern erkennt das Aufgeloste.
Joyce schuf nicht das diffuse Ich, sondern beschrieb es. Es wurde zu
iberwinden versucht in Nietzsches «Uebermensch», Simmels «indi-
viduellem Gesetz», Stefan Georges Pathos der Disziplin. Wie man
auch iiber den Erfolg dieser Ueberwindungen denken mag, der Mar—
xismus beliflt es beim Kopf-in-den-Sand-Stecken.

‘Hugo von Hofmannsthal schrieb in seinen kunstkritischen Besin-
nungen «Ad me ipsum» zwei Sitze, welche die letzten hundert Jahre
abgrenzen gegen die’ Aesthetik der Vorromantik: «Niemals wieder
wird eine erwachte Zeit von Dichtern, weder von einem einzelnen noch
von ihnen allen zusammen, ihren erschpfenden rhetorischen Ausdruck,
ihre in begrifflichen Formeln gezogene Summe verlangen. Dazu hat
das Jahrhundert, dem wir uns entwinden, uns die Phinomene zu stark

664



gemacht; zu gewaltig angefacht den Larventanz der stummen Er-
scheinungen; zu michtig hat sich das wortlose Geheimnis der Natur
und der stille Schatten der Vergangenheit gegen uns hereinbewegt.
Eine erwachte Zeit wird von den Dichtern mehr und Geheimnisvolleres
verlangen.» Bezeichnet man dies oder Achnliches als die Stimmung der
Abdankung, die Stlmmung miider Biirger am Ende ihrer Tage — so
kommt das doch immer nur wieder auf das Grunddogma heraus:
dafl es keine Kategorien gibt neben den soziologischen (iibrigens leicht
biologisch gefirbt).

Alle Vorwlirfe gegen den «Imperialismus» in der Literatur ver-
einigen sich in dem Nachruf auf die «Niederlage des Expressionis-
mus», «das Ergebms der Reife der revolutiondren Massen». Hat der
Expressionismus eine Niederlage erlitten? Ist der einzige Beweis da-
fiir, daf der fithrende deutsche marxistische Lynker der zu Besserem
geboren war, nicht mehr expressionistisch reimt, sondern schenken—

dorffisch? Etwa:

«Wenn ich ein Triimmerland auch wiederfand,
Bist du es doch: mein Deutschland, Vaterland!

Auf welchem Feld sind Express'ionisfnu»s und «revolutionire Massen»
eigentlich einander begegnet? So dafl man ithren Kampf studieren und
den Sieger griiflen kann?

Die Ausnabmen.

Obwohl! der ganze «Imperialismus» mit seiner D1chtung des Teufels
ist, werden Ausnahmen gemacht: die komplizierteste ist Thomas Mann.
Der Schwierigkeit, die entsteht, den Jiinger Schopenhauers, Wagners
und Nietzsches als «Realist» zu retten, wird begegnet durch die Ver-
kiindung: dafl, was immer ein Schriftsteller auch noch sagt, gleich-
gultlg ist; wenn nur seine Figuren im realistischen Rahmen richtig
sitzen.

Neben Thomas Mann Wmd auch noch Fontane gerettet. Mit Recht?
In dem Briefwechsel zwischen Fontane und seinem Freund Bernhard
von Lepel schreibt der Dichter: «Wirklicher Reichtum imponiert mir
oder erfreut mich wenigstens, seine Erscheinungen sind mir im héchsten
Mafle sympathisch, und ich lebe gern inmitten von Menschen, die fiinf-
tausend Grubenarbeiter beschiftigen, Fabrikstidte griinden und Expe-
ditionen ausriisten zur Kolonisierung - Afrikas. Grofle Schiffsreeder,
die Flotten bemannen, Tunnel- und Kanalbauer, die Weltteile verbin-
den, Zeitungsfiirsten und Eisenbahnkénige sind meiner Huldigung
sicher.» Aber darauf kommt es.dem Marxisten nicht an. Die Personlich-

665



keit hingt mit dem Werk zusammen wie ¢in Kleiderstinder mit dem
Mantel, der an ihm aufgehingt ist. Es z3hlt nicht der Mensch, sondern
das Werk, das richtig funktioniert. Fontane war, meint Lukacs, «seinen
bewuflten politischen Ueberzeugungen nach» ein Verehrer des preufli-
schen Junkertums — seiner chhtung nach ein Demokrat. Diese Tren-
nung, was ein Mensch ist, und was sein Nutzwert ist, kommt 4sthetisch
zum Ausdruck in der Rettung Thomas Manns und Fontanes.

Feuchtwanger, Heinrich und Thomas Mann fungieren in der impe-
rialistischen Fauna unserer Tage als weifle Raben. Auch sie sind Raben.
Nicht einmal bei Heinrich Mann «darf . .. verschwiegen werden» . ..
Selbst Lukacs’ grofle Drei leben noch in der Zeit der «vollendeten
Siindhaftigkeit». Weifl aber ist ihm jeder Rabe, dessen Schnabel heute
nach Osten blickt. Obwoh! Lukacs meint, dafl ein Schriftsteller eine
Personalunion sein kann zwischen politischer Reaktion und kiinstle-
rischem «Realismus», so hat er doch eben in unseren Tagen nicht einen
einzigen Realisten gefunden unter den Gegnern — und drei unter den
Anhingern, Das gibt zu denken: ob nicht vielleicht seine kiinstlerische
Analyse unbewuf8te Propaganda ist. Realist ist, wer sich gut benimmt.
Wobei zwar der Royalist Balzac und der Junker Fontane unvorein-
genommen als Realisten gepriesen werden konnen — aber wie wire
es, wenn sie heute lebten und Antibolschewisten wiren?

Konkrete Fille sind meist ein Kreuz. Sie sollen die Theorie illu-
strieren — und passen oft nicht zum Text. Lukacs hat furchtbares
Pech. Da die Wirkung Heinrich Manns der deutschen Ostzonen-
Kultur zugute geschricben werden soll, ‘wird behauptet, was der
Wahrheit nicht entspricht: da8 er «sogar in der Weimarer Zeit cher
isoliert als wirklich an die Spitze gestellt war. Jetzt erst ist eine Wen-
dung eingetreten . ..» Ja, jetzt ist wirklich eine Wendung eingetreten.
Aber eine schlimme — fiir den Fahnentriger des Realismus. Sowohl
Thomas Mann als auch Heinrich Mann haben sich mehr und mehr
vom Realismus entfernt — wie jeder Leser des «Doktor Faustus»
und des «Atem» weif.

Der soziale Kompaf.

Das volle Licht fillt auf die Literatur der Partei. Fafit man das
Urteil des Kritikers knapp zusammen, so lautet es: sie sind richtig,
wenn auch durchaus nicht immer schon. Sie haben die «objektive Reali-
tit», die absolute Wahrheit, wie sie der Marxismus enthiillt hat —
wenn auch durchaus nicht immer den Schénen Schein. Die Seinen wer-
den gelobt fiir ihre Einsicht — und gezaust fiir ihre kiinstlerische Un-
zulinglichkeit, fiir ihre pedantisch-lehrhafte, plumpe Nutzliteratur.

666



Wenn er auch mit der Nennung von Namen hier hochst vorsichtig
zurlickhilt. Ohne Einschrinkung gepriesen wird nur Gorki — der
Marx der Ostliteratur. Getadelt wird nur anonym.

Wie ist es moglich, dafl auch die Literatur der Partei nicht perfekt
ist? Da gibt es (erstens) selbst in den bravsten Marxisten viel «Ueber-
reste des biirgerlichen Bewuf3tseins». Da gibt es (zweitens) selbst in den
bravsten Marxisten viel Mangel an kiinstlerischer Begabung — und viel
guten Willen, thn durchs Parteiprogramm zu ersetzen. Niemand wird
bestreiten, daf} es mit den «Ueberresten» seine Richtigkeit hat. Schwerer
1st es, diese «Ueberreste» zu bestimmen. Vielleicht sollte man einmal
energisch dariiber nachdenken, ob diese ganze «objektive Wirklich-
keit» nicht ein «Ueberrest» ist — eine Kategorie des Willens zur
Sicherheit, dem Biirger schon vererbt von seinen Vorgingern.

Punkt zwei, das Thema der kiinstlerischen Begabung, wird disku-
tiert in der Korrespondenz zwischen Lukacs und Anna Seghers. Lukacs
hat bessere Argumente, die Seghers verteidigt die bessere Sache. In
ihrem Einwand geschieht nicht weniger als eine Mutation des Mar-
xismus — nur zu scheu, zu unkriftig, um wirksam zu sein. Anna
Seghers, auf derselben Seite, kann dennoch nicht recht mit, was die
«objektive Wirklichkeit» betrifft. Sie fiihlt, dafl die von der Partei
angeordnete Metaphysik den Kiinstler hindert, unbefangen aufzu-
nehmen. Sie weifl aus Erfahrungen, welche Rolle die «Furcht vor der
Abweichung» spielt: daf} einer nicht wagt, zu sehen und zu héren. Sie
hat die Kiihnheit, vom Kiinstler «Kiithnheit und Verantwortung» zu
verlangen. Sie hat den Mut, den Thren zu sagen, dafl unzihlige so-
genannte Kiinstler dem Leben «iiberhaupt nicht oder nur scheinbar ins
Auge» schen: weil sie die «objektive Wirklichkeit» direkt von der
Partei beziehen. Sie weifl um die «primire Reaktion auf die Wirk-
lichkeit», «die Voraussetzung des kiinstlerischen Schaffens». Sie ent-
hiillt — und trifft damit «die objektive Wirklichkeit» des Marxismus
ins Herz: «Der Mensch gleicht heute sehr oft die Realitit dem Abbild
an, statt umgekehrt,» Und trifft damit nicht nur die Methode der
Genossen. Es wire Heuchelei, zu behaupten, dafl das nur in marxi-
stischen Bezirken geschicht. Das «Abbild» wird hier nur direkter,
strenger, unerbittlicher der Realitdt vorgeschrieben — wie jeder weif,
der die Manifeste gegen die russischen Musiker und dhnliche Doku-
mente kennt. '

Das Volk und die Kunst.

«Die Komniunistische Partei stellt das Vaterland iiber alles.»
Wilhelm Pieck. 3. Februar 1946..

Seit dem Beginn des 20. Jahrhunderts machte sich in Deutschland
eine Literatur-Tendenz bemerkbar, die dreiflig Jahre spiter fiir eine

667



Weile Alleinherrscherin im Bezirk der Literatur wurde: die vélkische.
Im Jahre 1900 veroffentlichte der Elsdsser Friedrich Lienhard sein
Pamphlet «Die Vorherrschaft Berlins»: gegen die Grofistadt — fiir
den unasphaltierten Boden. Die Hauptvokabel der Lienhard und Bar-
tels war: «das Volk» — womit sie nicht den Kleinen Mann, sondern
das Platte Land meinten, dort, wo es am plattesten war. 1871 wohnten
Zweidrittel aller Deutschen auf dem Lande. 1925 wohnten Zweidrittel
aller Deutschen in der Stadt. Die vélkische Literatur protestierte seit
dem Jahrhundertbeginn gegen diese Entwicklung.

Man sprach vom «Volksgeist> und von der «Volksseele»; und da
auch das noch manchem zu grofistidtisch und international klang,
wurde das «Volk» schlieflich als Abstraktum entlarvt, dessen kon-
krete, grundlegende Einheiten die deutschen Stimme seien. Die Grund-
kategorien, die so einen Stamm konstituierten, waren Blut und Boden
— materielle Triager einer kollektiven Landschaftsseele, die das nur
Stoffliche des Bluts und der Erde heiligte. Das war das Phantasten-
stiick, das spdter als Literaturpropaganda so gute Dienste leistete.

Den Marxisten war es nicht an der Wiege gesungen worden, eben
dieses «Volk» in den Mittelpunkt ihrer Kunstbetrachtung zu riicken.
Zu Marx’ Zeiten gab es noch kein «Volk» — nur Proletarier und Kapi-
talisten. Nachdem es aber seit der Russischen Revolution offiziell eine
homogene Gesellschaft gibt, die sozialistische, ist man genétigt, dieser
«Einheit» wieder Glanz zu verlethen. Da bietet sich abermals dies
glinzende Wort «Volk» an. Es ist heute das zentrale. Wort auch ihrer
Aesthetik: So sehr, daff man manchen Satz der Volkischen iiber Volks-
kunst in die marxistische Aesthetik einmontieren kann. Die Vol-
kischen und die Marxisten haben einen gemeinsamen Gegner: die
«liberale Volksfremdheit» des Naturalismus und Impressionismus, der
Neuklassik und Neuromantik, des Expressionismu und Surrealimus.
In bezug auf die kritischen Einwédnde gegen diese volksfremden Ele-
mente kann man Lienhard-Sétze und Lukacs-Sitze ad libitum gegen-
einander austauschen. Da ist zwar eine Trennungslinie: die Mensch-
heit besteht im Marxismus nicht aus Rassen. Das chthonische Toni-
kum fehlt. Der Geruch von Kuhmist wird nicht zur Metaphysik er-
hoben. Das marxistische «Volk» riecht nicht nach ungeliifteter Barba-
rei. Schlieflich war Marx einer der groften Aufkldrer. Aber das
haben die Marxisten vergessen. So wird auch bei ihnen der Intellek-
tuelle geriiffelt, weil er — unter dem Volke stehe. «Unsere Wirklich-
keit», heiflt es bei Lukacs, «ist heroischer, geistiger, bewufiter, klarer,
differenzierter, reicher, menschlicher, personlicher als selbst die besten
Werke unserer Literatur.» Acht Adjektive, welche die Schriftsteller
in die achte Holle verstoflen. Was auch immer die Auslegung dieses
vieldeutigen «unsere Wirklichkeit» sein mag — ob Stalin und das

668



Politbiiro gemeint ist oder der Arbeiter und Bauer: der Autor des
«Stillen Don» und Babel und Eisenstein und Schostakovitsch und ihre
Kollegen haben aufzusehen zu einem «Volk», dem sie zwar nicht
ebenbiirtig sind, aber ebenbiirtig werden miissen.

Was ist nur dieses ritselhaft-herrliche «Volk»? Bei den Vélkischen
jene Familien, die seit tausend Jahren ihre Pfoten in dem Schlamm
von Pilkallen im Kreise Drugehnen gehabt — und nie gesdubert haben.
Die Marxisten sind viel besser. Sie lassen das Wort — Gott sei Dank
— ohne Inhalt. So oft auch Lukacs es erwihnt, er wird nie versiumen,
es unbestimmt zu lassen. Er redet vom «Mann aus dem Volk» wie nur
irgendein amerikanischer Wanderredner. Aber sagt nichts Niheres
iiber diesen «Mann aus dem Volk». Sein kategorischer Imperativ fiir
Schriftsteller ist ganz schlicht: «Glauben an die Kraft des Volkes, das
Vertrauen zu der richtigen Richtung der grofen Volksbewegungen, die
Bereitschaft, von den Volksmassen zu lernen.» Aber wie soll man
glauben, ‘'vertrauen und lernen nach unserer Erfahrung mit der Ohn-
macht des Volks, mit der Blindheit der groflen Volksbewegungen, mit
der Ziellosigkeit der Volksmassen? Und worin hat sich «die Instinkt-
sicherheit des Volkes» in den letzten 25 Jahren gezeigt?

Es heifft von den progressiven deutschen Emigranten (was hier
immer bedeutet: Feuchtwanger und die Gebriider Mann): daf sie «den
Weg zum Volk» gefunden hitten. Wer Gelegenheit hatte, die erwihn-
ten Herren in den letzten Jahren zu sehen und ihre Biicher zu lesen,
wird kaum bemerkt haben, daf} sie «die Wendung zum Volk» genom-
men haben — weder als Privatpersonen noch in ihren Werken. Oder
ist der Weg von «Erfolg» zu «Waffen fiir Amerika», von den «Bud-
denbrooks» zu «Lotte in Weimar», vom «Untertan» zu «Ein Zeit-
alter wird besichtigt» eine «Wendung zum Volk»? Lukacs behauptet —
iiber seine Verhiltnisse.

Ja, er spricht iiber dieses «Volk» so oberflachhch daf man den trai-
nierten Logiker nicht wiedererkennt, Er unterscheidet richtig zwischen
«Massenverbreitung» und «volkstiimlich» — ohne zu sagen, worin
eigentlich der Unterschied besteht. Diese Unschirfe eines scharfen
Denkers kommt daher, daf auch der auferordentlichste Scharfsinn
einen Popanz wie dieses (volklsche oder marxistische) «Volk» nicht
sinnvoll machen kann. Es ist nicht Mangel an Denkfahigkeit, sondern
Gebundenheit an aktuelle Parolen (die mit Marx gar nichts mehr zu
tun haben), die ihn verhindert, zwischen der diisteren Volksidolatrie
der Volkischen und dem literarisch-snobistischen Narziflmus impo-
tenter Georgianer sicher hindurchzusteuern. Wie es zum Beispiel
Richard Dehmel verstand in seinem Aufsatz «Kunst und Volk. Neun
Selbstverstindlichkeiten, die aber noch der Erkldrung bediirfen.» Hier
heiflt es: «Die Kunst geht ihren eigenen Weg; wohl ihr, wenn das

669



Volk ihr zu folgen vermag.» Das ist eine groflartig-umfassende Be-
schreibung des Verhiltnisses von Kunstwerk und Volk. Der Kiinstler
geht vorwirts, auf eigenes Risiko. Keine «objektive Wirklichkeit»
bindet ithn — schiitzt ihn. Er ist frei — auch fiir den Irrweg. Deshalb
ist die Volkstiimlichkeit nie am Anfang — sondern ein mégliches End-
ergebnis. Am Anfang ist hochstens die Massenverbreitung. Der Kritiker
kann sich deshalb nicht anmaflen, sofort den Grad der Volkstiimlich-
keit zu bestimmen. Das Pridikat «Volkstiimlich» ist oft nur eine
Schmeichelei, mit der man Michtige streichelt, die das Massenhafte
wollen. Oder es ist die potentielle Qualitit eines Werks, seine Zukunft
— das, wovon auch der Schaffende wihrend des Schaffens nichts weif.

Volkstiimlichkeit ist nicht Zuginglichkeit. Die Volkstiimlichkeit
wird von der Zukunft bestimmt, die Zuginglichkeit von der Gegen-
wart. Ein deutscher Schriftsteller schrieb vor kurzem in der Einlei-
tung zu einer Sammlung problematischer Geschichten: es gibe in jedem
Lande zwei Literaturen; eine fiir jedermann — und eine, welche die
Zukunft vorbereitet. Die Volksidolatrie des Marxismus verhindert das
Literaturexperiment — weil niemand sofort garantieren kann, daf} es
nicht im luftleeren Raum gemacht ist, sondern Zukunft hat. Deshalb
ist Lukacs gegen den Expressionismus, fiir die Nicht-experimentiere-r,
welche die letzten 50 Jahre iiberlebt haben. Der Marxismus ist auch
auf dem Gebiete der Aesthetik nicht revolutionir, sondern (sagen wir
zuriickhaltend) aggressiv-bewahrend.

Die marxistische Aesthetik ist 1mposant Wie alles, was in einer
unordentlichen Zeit eine Ordnung zeigt, imponiert. Die marxistische
Aesthetik gibt dem Kiinstler ebensoviel Sekuritit wie dem marxisti-
schen Denker seine Metaphysik. Nur antworten einige Zeitgenossen
allen Angeboten ideologischer Versicherungsanstalten: wir diirfen es
nicht, obwohl wir es mochten. Wer verbietet es? Die verborgene
Wahrheit. |

670



	Marxistische Aesthetik : Parole «Realismus»

