
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 17 (1949-1950)

Heft: 10

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

ZWEI C.F.-MEYER-BÜCHER

Adolf Frey, der mit dem Dichter persönlich sehr vertraute erste Biograph
C. F. Meyers, gestand, daß dieser ein ungewöhnlich schwer durchschaubarer Mensch

gewesen sei, und daß ihn nur wenige wirklich gekannt hätten. Es ist kein Zweifel,
daß Meyer seine Mitmenschen über sein wahres Wesen täuschte. Rein äußerlich
schon durch sein behäbig-gesundes Aussehen, das seine nervöse Lebensunsicherheit
verbarg (von Fremden wurde er einmal für einen preußischen Offizier, ein andermal

gar für einen katholischen Geistlichen gehalten), aber auch in seinem Werk, konnte
dieses doch den oberflächlichen Betrachter veranlassen, im Autor einen Vertreter
der zu seiner Zeit verbreiteten historischen Dichtung und jedenfalls ein bloßes —
freilich sehr gepflegtes — Formtalent zu erblicken. Solche Beurteiler mag Meyer
im Auge gehabt haben, wenn er sagte, «der Literarhistoriker knuspere gewöhnlich
nur an der Rinde herum, ohne zum Kern der Persönlichkeit durchzudringen».
Könnte Meyer lesen, was seit seinem Tode über ihn geschrieben worden ist, so
würde er vermutlich seine Ansicht ändern. Denn diese Literatur ist nicht nur
unverhältnismäßig groß — das Rätselhafte und Widersprüchliche in Meyers Wesen
hat die Wissenschafter immer wieder zu Untersuchungen, gereizt —, sondern sie ist
auch reich an Darstellungen, die es an Gründlichkeit und an künstlerischer und
psychologischer Durchdringung des Stoffes nicht fehlen lassen.

Unter den Werken, die ein Gesamtbild des Dichters und seiner Dichtung geben
wollen, ist Faesis Buch wohl das ausgewogenste und im Urteil überlegenste.1 Es

spricht für die Gültigkeit dieser Monographie, die 1925 erstmals erschienen ist,
daß die neue Ausgabe keine nennenswerte Aenderung nötig machte; die
geringfügigen Erweiterungen im Abschnitt über die Lyrik und im Schlußkapitel berühren
die Grundgestalt der Schrift in keiner Weise. Faesi, dessen wissenschaftliche und
künstlerische Tätigkeit wie die Meyersche im Zeichen geschichtlicher Tradition und
kultivierter ästhetischer Bildung steht, ist schon dank dieser geistigen Verwandtschaft

zum Meyer-Interpreten besonders berufen. Die starke innere Berührung mit
Meyer spricht übrigens auch aus dem huldigenden Gedicht «Zwiesprache mit
Ç. F. Meyers Genius», das Faesi — in der Versform und im Sprachstil des «Hutten»

— als Anhang dem Buche beifügt.
Faesi hält seinen Blick auf das Wesentliche gerichtet und verfällt nie dem Fehler,

in einer Besonderheit des Dichters den Schlüssel für sein ganzes Wesen zu suchen.

So vermißt man bei aller Knappheit der Darstellung kaum einen bedeutsamen Zug.
Dazu verfügt der Verfasser über die Gabe präziser Formulierung, und manche

treffende Wendung prägt sich dem Leser ein, wie zum Beispiel: «Meyer ist größer
als Künstler denn als Dichter», oder: seine Dichtungen haben «eine deutsche Seele,

aber einen romanischen Leib». Vor allem ist Faesis sachliche Unvoreingenommen-
heit hervorzuheben. Mit der Verehrung für den Dichter verbindet er eine klare
Einsicht in die Grenzen seiner Kunst. Das erhellt etwa aus der Art, wie er das

Buch F. F. Baumgartens, das weitaus kritischste der ganzen Meyer-Literatur, würdigt.

Er läßt dessen Erkenntnisse grundsätzlich gelten, freilich ohne alle
Werturteile und Schlußfolgerungen zu übernehmen. Den Einwand gegen Meyers Kunst,

1 Robert Faesi: «Conrad Ferdinand Meyer», zweite erweiterte Ausgabe, Verlag Huber, Fraucnfeld 1948.

639



daß zwischen Form und Inhalt ein Bruch klaffe, daß der monumentale große Stil
eine bloße Gebärde bleibe und das Untergründige, Brüchige, Dunkle — gerade
das Fesselndste! — einer andern Form bedürfte — diesen schwerwiegenden
Vorwurf anerkennt er als berechtigt. —

Im ersten Teil des Buches entwirft Faesi ein Bild der äußern und innern
Entwicklung des Dichters und gibt damit nicht nuç eine feinsinnige Charakteristik des

Menschen Meyer, sondern er legt zugleich die tiefsten Wurzeln seines Künstler-
tums bloß. Der Hauptteil ist den Werken gewidmet. Aus der ungemein reizvollen
Betrachtung über die Gedichtsammlung sei der Gedanke herausgegriffen, daß der
Urgrund, aus dem Meyers Dichtung erwachse, seine «Wirklichkeitsarmut» sei, die
Sehnsucht des Lebensfernen nach dem Leben selbst. Seine Poesie entstamme
demgemäß nicht dem Augenblick, sondern dem Rückblick. Daher gestalte er auch seine
Erlebnisse nicht unmittelbar, er objektiviere sie vielmehr und lasse sein Ich möglichst

zurücktreten. Große Wichtigkeit wird der Bedeutung des Bildes in Meyers
Kunst zugemessen; all seine Gefühle und Gedanken, mögen sie um Gott, Tod,
Liebe, Sehnsucht und so weiter kreisen, hüllt er «in den Mantel des Bildes», und
umgekehrt verleiht er den äußeren Erlebnissen sinnbildlichen Gehalt, so daß man
ihn mit Fug als den ersten modernen Symbolisten bezeichnen darf. Anhand
verschiedener Fassungen desselben Gedichts zeigt Faesi, wie unablässig der ordnende
Kunstverstand des Dichters arbeitet; doch begnügt er sich nicht mit diesen bei

Meyer ja leicht zu gewinnenden Einblicken in die Poetenwerkstatt, er zeigt audi,
wie diese Wandlungen der Gedichte unter Umständen eine Wandlung in der
geistigen Haltung des Dichters widerspiegeln.

Mit dem gleichen sichern Sinn für das Entscheidende und für das Maß, wie weit
eine Interpretation gehen darf, untersucht dann Faesi die Erzählungen auf ihren
persönlichen, motivischen und ästhetischen Gehalt hin. Am tiefsten geht hier
sicher die Deutung des «Heiligen», dieser undurchsichtigsten und zugleich packendsten

Novelle Meyers. Eine Fülle von Aufschlüssen und Anregungen bieten aber
auch die andern Kapitel; ich erwähne nur den Vergleich Jenatschs mit Wallenstein,

die beide den «Typus des geschichtlich handelnden Menschen» verkörpern,
oder die Abrechnung mit dem so fragwürdigen «großen Stil» in der «Hochzeit
des Mönchs».

Der Schlußabschnitt enthält zusammenfassende Betrachtungen über die Grundlagen

der Meyerschen Schöpfungen (die Mischung von Eigenwelt und Sehnsuchtswelt,

beziehungsweise die Auseinandersetzung zwischen Vertretern dieser feindlichen

Sphären sieht Faesi als deren Hauptthema an), über die Bedeutung ihrer
historischen Form, über ihre stilistische Gestalt und über die Stellung Meyers in
der Literaturgeschichte. Faesi erblickt in Meyer seinem innern Wesen nach einen
«Modernen», einen «décadent», einen «Gebrochenen», der in die Reihe der mit
Problematik belasteten Ibsen, Tolstoj, Rilke, Hofmannsthal, Thomas Mann und
so weiter gehört, wenn auch Form und Stoff seines Werkes diese Verwandtschaft
verheimlichen. —

Kritische Einwände grundsätzlicher Art gegen das wohlabgerundete, vorzüglich
geschriebene Buch Faesis können ernsthaft nicht erhoben werden. In einzelnen
Fragen mag man indessen da und dort einen andern Entscheid fällen. So kann
man vielleicht streiten, ob Meyers Schwester Betsy wirklich der Nimbus der wohltätig

fördernden Gehilfin zukommt. Die Bemutterung durch die überfromme und
wohl etwas selbstgerechte Betsy dürfte sich kaum durchwegs günstig ausgewirkt
haben. Meyers Wort «Meine Schwester ist kein Glücksstern auf meinem Lebenswege»

darf doch nicht zu leicht genommen werden. Möglicherweise ist auch der
Einfluß der krankhaften Veranlagung Meyers auf seine Dichtung stärker zu
betonen. Die Vorliebe für Grausig-Widerliches (die blutrünstigen Novellenschlüsse,

640



das Motiv der Geschwisterliebe in der «Richterin», die Verführung der Tochter
des Heiligen und anderes) ist doch wohl als pathologisch zu bezeichnen. Bei der
abwägenden Gegenüberstellung von Meyer und Gottfried Keller wünschte man
sich gerne das klare Eingeständnis, daß Keller an schöpferischer Kraft, an Reichtum
der Probleme und an menschlicher Weite den aus seiner Ich-Begrenztheit nie völlig
heraustretenden Meyer entschieden überragt.

Die Neuausgabe des ausgezeichneten Meyer-Buches von Faesi ist eine der schönsten

Ehrungen, mit denen das Andenken des Dichters in seinem 50. Todesjahre gefeiert
worden ist.

*

Von einem bestimmten Gesichtspunkte aus sucht Helene von Lerber den Menschen

und Dichter Meyer zu begreifen1. Die mit dem Werk des Dichters und der
großen einschlägigen wissenschaftlichen Literatur gründlich vertraute Verfasserin
sieht in Meyer den Typus des «Menschen in der Spannung», wobei sie die Spannung

definiert als «die Situation des aus der ursprünglichen Schöpfungsordnung
herausgefallenen Menschen». Durch alle Zeit geht ein Bruch — das ist H. v. Ler-
bers Auffassung —, «weil sie ihrer Einheit mit Gott verlustig gegangen ist, indem
sie sich unter die Herrschaft dämonischer Gewalten begab». Dieser in jedem Menschen

wirksame Zwiespalt, der sich als Kluft zwischen Ideal und Leben, Phantasie
und Wirklichkeit, Individuum und Umwelt, Wollen und Können usw. äußern
kann, ist von Meyer besonders klar erkannt und erlebt worden, er bildet den
«Widerspruch» in seinem Leben. Doch ist bei ihm die Spannung schließlich «in
einer höheren Einheit aufgehoben», und zwar in seinem christlichen Glauben,
wofür sein «von christlichem Geiste getragenes» Kunstwerk zeugt. Der Dichter
in seiner Gebrochenheit weiß, daß er von sich selbst aus unfähig ist, «zu einer
Einheit zu gelangen, sondern gänzlich darauf angewiesen, sich von Gott heilen
und also zu einer Ganzheit fügen zu lassen». Meyer sieht auch die Kunst von
diesem Standorte aus: «Wohl vermag sie zu beruhigen und für eine Weile
Genügen zu schenken; aber die Einheit, die sie gibt, ist trügerisch; denn sie vermag
nicht zu erlösen, nicht jene Gespaltenheit aufzuheben, an der der Mensch als von
Gott gelöstes Geschöpf krankt.» —

Es ist nicht zu leugnen, daß für Meyer das Christentum eine große Macht
bedeutete, und daß er seine christliche Gläubigkeit, namentlich in seinen späteren
Jahren, deutlich bekundet hat. Dennoch regen sich schwere Bedenken dagegen,
sein ganzes Wesen beinahe ausschließlich unter diesem Gesichtswinkel zu betrachten

und in seinem positiven Christentum gleichsam den Schlüssel zu seiner
Persönlichkeit und seinem Werk zu erblicken. Ein so undurchschaubarer,
unentschlossener, problematischer Mensch kann nicht auf derart einseitige Weise
gefaßt werden. Zu viele auffallende Charakterzüge müßten beiseite gedrängt oder
als nebensächlich hingestellt werden. Die Verfasserin mißt, wie mir scheint, zum
Beispiel einer wesentlichen Seite Meyers eine zu geringe Bedeutung bei, nämlich
der Lebensgier, der gänzlich rücksichtslosen und nicht nach Gut und Böse fragenden

Lust sich auszuleben, der starken Vitalität, die Meyer in seinem persönlichen
Leben nie hat ausbrechen lassen, die jedoch in seinem Werk so oft Gestalt
gewinnt, ja geradezu als ein Hauptquell seiner Kunst gelten kann. Wie aus dieser

Verkennung und aus der einseitigen Grundidee des Buches heraus Deutungen
entstehen, die einer schärferen Betrachtung nicht standhalten, sei an einem Beispiel
näher erläutert. Im Gedicht «Erntegewitter», so schreibt H. v. Lerber, «vollzieht
sich durch den Blitzstrahl das göttliche Gericht an der .frevelnden Maid'». Ab-

1 Helene von Lerber: «Conrad Ferdinand Meyer. Der Mensch in der Spannung.» Ein Beitrag zur
Meyer-Forschung. Ernst Reinhardt Verlag, Basel 1949.

41 641



gesehen davon, daß eine «frevle Maid», wie der Text wirklich lautet, nicht
dasselbe ist wie eine «frevelnde Maid», steht in dem Gedicht von einem göttlichen
Gericht schlechthin nichts. Es ist ein von heißer Lebenssehnsucht eingegebenes
Bild und Sinnbild flammender Lebenslust, und kein unbefangener Leser wird
darin mehr erkennen wollen. Die auf dem Erntewagen sitzenden Dirnen lassen
sich von dem jähen Gewitter rasch vertreiben und springen zu Boden; nur eine

trotzt noch eine Weile dem Unwetter. Mit allen Symbolen sinnlichen
Lebensgenusses wird sie gezeichnet (gelöstes Haar, nackter Arm, volles Glas usw.). Erst
leert sie den Becher völlig (das heißt, sie kostet trotz dem sichtbaren Wirken
einer stärkeren Macht das Dasein aus), .dann erst gleitet sie, wie die andern
Mägde, vom Wagen herunter, offenbar um einem schützenden Dache zuzueilen.
Wo steht, daß die Maid vom göttlichen Gericht erreicht, vom Blitz erschlagen
werde? Wo sagt hier der Dichter, daß der Genuß des Lebens sündhaft und strafbar

sei? Mit einer solchen Behauptung wird Mëyer eine moralische Absicht
unterschoben, die er gewiß nie gehegt hat. Manche andere Interpretation erwedkt nicht
weniger Zweifel: Wird im «römischen Brunnen» wirklich «das Geheimnis der
Caritas», die allein zur völligen Gemeinschaft und deshalb zu Harmonie führt,
geschildert? Ist Jenatsch der von Gott abgefallene böse Frevler, der mit dem Tod
für seine Sünden büßt? Tritt Lukrezia in ein Kloster zur Sühne dafür, daß sie sich

an Jenatschs Verrat mitschuldig gemacht hat? Ist der Tod des Heiligen die
gerechte Strafe für das Vergehen, daß er dem König den christlichen Versöhnungskuß

verweigert hat? Ebenso anfechtbar wie diese einzelnen Deutungen ist die
allgemeine Behauptung, durch Meyers Werk ziehe sich wie ein roter Faden das

Thema, «wie Gottes Gerechtigkeit sich in der Geschichte und also auch im Einzelleben

offenbare».

Mit derselben Grundhaltung und aus dem gleichen Geiste heraus behandelt
H. v. Lerber auch eines der wichtigsten und schwierigsten Meyer-Probleme, die
Frage seiner Auffassung vom Tode. «Als Christ weiß Meyer um den Zusammenhang

von Sünde und Tod in der von Gott abgefallenen Schöpfung.» Der Tod sei

ein gewaltsamer Unterbruch des Lebens, «der nicht dem ursprünglichen
Schöpfungsgedanken Gottes entspricht», mithin «eine Strafe Gottes, nicht ein
Naturphänomen». Daher habe Meyer den Tod vielfach «als Folge menschlicher Schuld

ge childert»; so sei er bei Jenatsch, Becket, der Richterin, Antiope und Astorre
«der Sünde Sold». Die Macht des Todes erstrecke sich aber über alle Menschen,
«weil wir alle am Erbe der Ursünde zu tragen haben». Meyer wird also zum
Bekenner des Dogmas von der Erbsünde gemacht, damit auch die Fälle in seinen

Dichtungen, wo sich eine persönliche Schuld nicht konstruieren läßt (man denke
an «Das Leiden eines Knaben»), noch in die Formel «der Tod ist eine Strafe
Gottes» passen! In der gleichen, sicher zu einfachen Weise wird auch das

Schicksalsproblem entwirrt: Die Verfasserin setzt das Schicksal, das in Meyers Novellen
so oft, zumal in Form von Zufällen, ins Geschehen eingreift, mit dem Willen
Gottes und seiner Lenkung des Menschenlebens gleich. Ein wahrhaft seltsames
Bild eines Gottes, der sich solcher Taschenspielerkünste bediente, wie sie der vor
Antiopes Füße rollende Ring, das aus dem Wildwasser wieder ans Tageslicht
kommende Wulfenhorn, das Amulett in der Tasche Schadaus und viel anderes
mehr dann darstellen müßten! Wenn es sich bei diesen Zufällen nicht bloß um
ein poetisches Kunstmittel zur Erzeugung von Stimmung handelt, dann sind sie

doch sicher eher als Symbole für ein blind waltendes Schicksal aufzufassen denn
als absichtliche Fügung Gottes.

Auf Grund des v. Lerberschen Buches — das dem Leser, der mit Meyer noch
nicht näher vertraut ist, bestimmt viel Wissenswertes vermittelt — wird man
vielleicht der religiös-christlichen Seite in Meyers Werk etwas mehr Beachtung

642



schenken als bisher; aber die Ueberzeugung, nun den Kern der Weltanschauung
dieses Dichters erkannt zu haben; gewinnt man nicht. Man darf füglich zweifeln,
ob sich Meyers Weltanschauung überhaupt klar umreißen läßt, gehört; es doch
gerade zu seinem Charakter, daß er sich in keiner Lebensfrage zu einer bestimmten

Lösung bekennt, daß ihm jedes folgerichtige philosophische Denken fernsteht,
und daß er eindeutigen Entscheidungen ausweicht. Wollte man seiner Stellung zu
Mensch und Welt näherkommen, so müßte im übrigen die Frage des ästhetischen
Erlebens der Welt in den Vordergrund gerückt oder zum mindesten mehr
berücksichtigt werden, als es in der vorliegenden Studie der Fall ist.

In den Bemerkungen, die der Verlag auf dem Umschlag dem Buche mitgibt,
ist die Rede von einer «literarischen Rehabilitierung» Meyers, der «im Gegensatz
zu Gotthelf und Keller noch immer unterschätzt wird». Von einer
Unterschätzung Meyers kann nach meiner Meinung im Ernst nicht gesprochen werden,
und wenn er wirklich eine Rehabilitierung nötig hätte, so wäre ihm kaum gedient
mit einer Schrift, die aus dem großen Künstler einen engen Moralisten und
streng orthodoxen Christen machen will. Gerade was den Reiz dieses

einzigartigen Dichters ausmacht, das Rätselhafte und Abgründige seines persönlichen
Wesens und seiner Gestalten, die ungelöste Spannung zwischen Lebenssehnsucht
und Lebensangst, zwischen ästhetischer Lust am ungehemmten Trieb und
sittlichen Bedenken, das Brüchige, Morbide, Undurchsichtige, all dies würde
verblassen und damit sein Bild farbloser werden statt reicher und tiefer.

ALFRED ZÄCH

DAS FÜHRERPRINZIP
(Oejfentlicher Vortrag, gehalten an der Hebräischen Universität Jerusalem)

Nach der Ermordung Julius Cäsars durch Brutus und der Begründungsrede
des Brutus vor dem Volk ruft dieses aus: «Brutus sei Cäsar!» Damit hat Shakespeare

das Führerprinzip entdeckt, und zwar in seinen beiden Dimensionen:
sowohl was die Psychologie der Masse wie was die Haltung des Einzelnen in ihr
anbetrifft. Die Masse kann nicht ohne Führer leben, aber nicht jeder große
Einzelne ist bereit, ihr als Führer zu dienen: Cäsar war es, der edle Brutus nicht.
Die Abwandlungen des Führerprinzips im Faschismus, im Kommunismus, in der
entarteten Demokratie und in der legitimen Demokratie seien im folgenden vom
Gesichtspunkt der Massenpsychologie und vom Gesichtspunkt des einzelnen
Großen betrachtet.

I. Im Faschismus gilt der Mensch als schlechthin böse, der unfähig zur
Selbstbeherrschung und zur eigenen Herrschaft sei. Er brauche deshalb den Zwingherrn,

und zwar in allen seinen Lebens- und Geschichtsaitern. Dieser Zwingherr
ist der Führer, ein «Uebermensch» ; aber ihn adelt nicht der Geist, sondern die
biologischen Gaben: hier wurzelt der innere Zusammenhang zwischen Faschismus

und Rassenprinzip, ein Zusammenhang, den der italienische Faschismus, der
Väter des Nationalsozialismus, von diesem nicht zufällig übernommen hat. Nach
seiner eigenen Theorie ist der faschistische Führer also ein von der Natur
erwählter, verschwenderisch ausgestatteter höherer Mensch, in Wahrheit aber die
Personifikation der niederen Eigenschaften der Masse, welche er gerade dadurch
zusammenhält, daß er die dunklen Instinkte und Triebe zur Auswirkung bringt.
Paretos Lehre vom Kreislauf der Eliten, der schließlich auch eine negative Elite
zur Herrschaft bringt, hat hier ihre praktische Anwendung gefunden. Die
herrschende Elite in den faschistischen Systemen ist eine negative Auswahl der trieb-

643



starken und hemmungsarmen Menschen, die jeder Grausamkeit fähig sind. Ihre
Erziehung geschieht, bewußt oder unbewußt, durch das Aufsichnehmen gemeinsamer

Schuld und das kollektive Begehen schwerer Sünden. Gerade der gute Kern
im menschlichen Gewissen, der auch hier nicht ganz fehlt, bildet eine durch
gemeinsame Schuld geformte Masse, das tiefe Miteinander, das nur der Tod
trennen kann.

II. Im Kommunismus — jedenfalls in seiner ursprünglichen Form — wird der
Mensch nicht als an und für sich schlecht angenommen, sondern nur als verderbt
durch die kapitalistische Gesellschaft. Er ist nicht zur ewigen Hölle der
Dauerdiktatur verurteilt, sondern, um mit Lenin zu sprechen, zum vorübergehenden
«Fegefeuer» der Diktatur des Proletariats, nach deren Ablauf die wahre Demokratie

sozialer Gleichheit und wiedergewonnener politischer Freiheit herrschen
wird. Die Entmündigung weiter Kreise ist also, im Gegensatz zum Faschismus,
nicht absolut, sondern relativ, nicht endgültig, sondern provisorisch. Diktatur ist
nicht Ziel, sondern' Mittel, Mittel zur Freiheit. Eine andere Massenpsychologie
verändert hier auch den Führerbegriff, selbst dann, wenn der Führer fast ver-
göttlicht wird, sei es erst nach seinem Tode — wie der einbalsamierte Lenin im
Moskauer Mausoleum, dem Wallfahrtsort als Surrogat der früheren Heiligtümer —,
sei es schon zu Lebzeiten, wie im Stalin-Kult. Immerhin ist nicht so sehr die
Person eines bestimmten konkreten Menschen gemeint, sondern der Repräsentant
einer Organisation, nämlich der Kommunistischen Partei. Diese Organisation
allerdings wird vergöttlicht; sie kann prinzipiell nicht irren, auch dann nicht,
wenn sie ihre Doktrin von einem Tage zum andern ändert. Sie hat immer absolut
recht und setzt ihr Recht gewaltsam durch in allen ihren herrschenden Wandlungen

und Meinungsänderungen. Der Führer der kommunistischen Masse ist also
zunächst nichts als der sichtbare Repräsentant des unsichtbaren Apparates. So

war es sinnvoll, daß Stalin jahrelang Rußland beherrschte, und zwar weder als

Staatschef noch als Ministerpräsident, noch als Generalissimus — diese Titel und
Würden sind bereits Verfallserscheinungen —, sondern gerade und «nur» als

Generalsekretär der Kommunistischen Partei.
III. Die entartete Demokratie kennt zwei Wege der Selbstentfremdung: der

eine kann zum Kommunismus, der andere zum Faschismus führen. Wiederum
ist es kein Zufall, daß der frühere amerikanische Kommunist, dann Trotzkist
und heutige Reaktionär, James Burnham, in seinem Aufsehen erregenden Buche
«The Managerial Revolution» eine seiner Meinung nach zwangsläufige Entwicklung

vorausgesagt hat, die die Herrschaft des anonymen Apparates und seiner
rationalen Herren, eben der Manager, bringen werde. Der eine Unterschied zum
Kommunismus beruht darauf, daß die Repräsentanten des Apparates unsichtbar
bleiben, während die kommunistischen Repräsentanten ja als Führer sichtbar
waren. Ein anderer Unterschied besteht in dem völligen Verschwinden der

Ideologie; dieses Verschwinden war aber durch die Vorherrschaft der Bürokratie
und den ständigen Wandel der Doktrin wohl schon im Wesen des russischen
Kommunismus selbst angelegt. Noch deutlicher sind die Unterschiede zwischen
dieser Verfallserscheinung und der echten Demokratie: durch die Unsichtbar-
machung der Manager brauchen sie ihren Auftraggebern nicht mehr Rechenschaft
abzulegen und können aller Verantwortung ausweichen.

Der zweite Verfallsweg der Demokratie kann zum Faschismus führen. Die
Masse wird hier, anders als in der «managerial revolution», nicht nur als technisch
handhabbares mechanisches Konglomerat gefaßt, sondern als hysterisches oder
neurotisches Phänomen. Die bekannten Gesetze der Massenpsychologie, also die
starke psychische Ansteckbarkeit, der Fortfall der Hemmungen, die Polarisierung
vorhandener Eigenschaften nach ihren extremen Werten (oder Unwerten) hin

644



werden bewußt in Rechnung gestellt, um die Masse zu Höchstleistungen in
bestimmten Ausnahmesituationen zu bringen. Der Führer muß mit der
hysterischen oder neurotischen Masse an seelischer Labilität konkurrieren, ja sie in
deren Symptomen überbieten. Als der falsche jüdische Messias Sabbatai Zwi
(erste Hälfte des 17. Jahrhunderts) noch vor seiner Erweckung zu seinem Amt
an schweren seelischen Depressionen litt, die die moderne Psychiatrie als

manischdepressives Irresein bezeichnen würde, kam er zu einem als Seelenarzt bekannten
Mann in der palästinensischen Stadt Gaza, namens Nathan, und beschrieb ihm
seinen Zustand. Nathan aber, statt ihm Heilvorschriften zu machen, sagte zu
ihm: «Du bist der Messias!» (Nachweis von Prof. G. Scholem, Hebräische
Universität). Hier ist ein Beispiel dafür, daß ein seelisch unlabiler Mensch durch
Steigerung eben seiner krankhaften Eigenschaften zum Führer einer in diesem
Fall pseudo-messianischen Volksbewegung wird.

IV. In der echten Demokratie wird die Masse, und zwar jeder einzelne geistig
Ge unde in ihr, als prinz p ell mündig angesehen; allerdngs nicht in jedem gegebenen

Augenblick, aber doch während der Lebensspanne der gerade gegenwärtigen
Generation. Ohne auf die endzeitlichen Ereignisse der sozialen Revolution warten
zu müssen, gilt das Recht der Selbstbestimmung schon hier und jetzt. Das Mittel,
es aus einer ruhenden Anlage zu wirkender Aktualität zu bringen, ist die
Erziehung. Der Staat selbst hat diese Erziehung nicht in allen Einzelheiten inhaltlich

zu bestimmen, sondern ihr den formalen Rahmen zu sichern, innerhalb
dessen sie störungslos dem Menschen zur Freiheit verhelfen kann. Der Staat hat
die unbegrenzte Möglichkeit, durch seine Veranstaltungen den Erziehungsprozeß
unmöglich zu machen; er hat eine nur sehr begrenzte positive Möglichkeit, sich
selbst an Stelle der Erziehung zu setzen. Der Weg der Erziehung ist deutlich
von dem der faschistischen, kommunistischen oder entartet-demokratischen
Propaganda unterschieden. Grundsätzlich wendet sich Erziehung immer an den
Einzelnen, Propaganda immer an die Masse. Diese Differenzierung ist keine
ausschließlich quantitative: auch ein Massenredner kann so sprechen, daß er jeden
Einzelnen in der vor ihm sitzenden Menge anspricht und zum Eigendenken und
Widerspruch auffordert; und auch ein Einzelner kann von einem anderen unter
einen propagandistischen Druck gestellt werden, dann nämlich, wenn seine
Masseninstinkte — sie sind in jedem von uns vorhanden — demagogisch beeinflußt
werden. /

Der echte demokratische Führer ist weder der vergöttlichte Uebermensch des

Faschismus noch der sichtbare Repräsentant des vergöttlichten unsichtbaren Apparats

des Kommunismus, weder der unsichtbar bleibende Agent und Leiter jenes
Apparates der «managerial revolution», noch der hysterisch oder neurotisch.an¬
gesteckte und seine seelisch erkrankte Masse überbietende Pseudoerlöser: er ist
vielmehr nichts als Vertreter, und zwar Vertreter jedes Einzelnen. Ein alter
jüdischer Rechtssatz sagt: «Der Vertreter des Menschen muß wie er selbst sein»

und spricht damit die grundsätzliche Vertauschbarkeit des Vertretenden und des

Vertretenen aus.
Solche Vertretung kennt allerdings bestimmte moralische Grenzen, und auch

dafür gibt die jüdische Tradition unüberhörbare Anweisungen. In der Mischnah
wird von Akabiah ben Mehalalel, einem Lehrer des 2. Jahrhunderts, folgendes
erzählt: Akabiah, Sohn Mehalalels, bezeugte vier Lehren. Da sagten sie (die
Weisen) zu ihm: «Akabiah, widerrufe die vier Lehren, die du gesagt hast, und
wir wollen dich zum Gerichtsvorsitzenden für Israel machen.» Da sagte er zu
ihnen: «Lieber möchte ich mein Leben lang ein Tor genannt werden, als daß
ich eine Stunde vor Gott ein Frevler werde; man soll nicht sagen, er hat um
eines Amtes willen widerrufen.» In seiner Todesstunde aber sprach er zu seinem

645



Sohne: «Mein Sohn, gehe .du von den vier Lehren, die ich ausgesprochen habe,
ab.» Da sprach er zu ihm: «Warum bist du nicht selbst davon abgegangen?»
«Ich habe äus dem Munde einer Mehrheit vernommen und jene (meine Gegner)
haben aus dem Munde einer Mehrheit vernommen; ich bleibe bei meiner Ueber-
lieferung, und jene bleiben bei ihrer Ueberlieferung; du aber hast aus dem
Munde eines Einzelnen und aus dem Munde der Mehrheit vernommen; besser

also, die Wortè des Einzelnen zu lassen und die Worte der Mehrheit festzuhalten»
(Edujöth V., 6, 7). In diesem beispielhaften Verhalten wird ein Doppelprinzip
deutlich, das für jede echte Demokratie Geltung behalten sollte: keine Verleugnung

eines Standpunkts aus Opportunitätsgründen, doch die Bereitschaft, sich
dem klaren Willen der Mehrheit dann zu beugen, wenn diese eindeutig
entschieden hat und es sich nicht um unabdingbare Gewissensgrundsätze, sondern
um Ueberlieferungen oder praktische Entscheidungen handelt.

Im anderen Falle aber, das heißt wenn letzte sittliche Entscheidungen in Frage
stehen, gilt, nach jüdischer Lehrmeinung, das Mehrheitsprinzip ausdrücklich nicht.
Schon die Thorah lehrt: «Sei nicht hinter den vielen, um Böses zu tun.|..»
(Exodus, 23, 2), und der Talmud behandelt die Frage der Vertretung, also
derjenigen Institution, auf der die echte Demokratie beruht, in Beziehung auf den
Fall, daß jemand einen anderen ausschickt, um statt seiner eine Sünde zu tun.
Er entscheidet, daß in diesem Falle keine Vertretung statt hat und stellt die
rhetorische Frage: «Die Worte des Herrn (Gottes) und die Worte des Schülers
(des eine Vertretung in Sündendingen heischenden Menschen) — wessen Worte
hört man?» Die Antwort ist klar: die Worte Gottes; denn «es gibt keine
Vertretung in Dingen der Sünde» (Kidduschin, 42b).

Nur eine solche Demokratie darf als echt angesprochen werden und wird
Bestand haben, in der die einzelnen Mitglieder der Masse Einzelne bleiben und
den göttlichen Funken der Wahrheit, der jedem Menschen eingeboren ist,
nirgends und niemals verleugnen. Das Widerstandsrecht des Gewissens gehört als

notwendiges Gegenstück zum Vertretungsbegriff der Demokratie.
Dieses Widerstandsrecht jeweils zu vertreten ist die Funktion des Propheten

oder des prophetischen Geistes im demokratischen Staat. Als der erste Präsident
des jungen Staates Israel, Dr. Chaim Weizmann, sein Amt antrat, berief er sich
auf jene urjüdische Tradition und ermahnte die geistigen und geistlichen Führer
des Volkes, es niemals an jenem notwendigen Mut vor den Gewalthabern fehlen
zu lassen. Denselben Gedanken sprach er in noch schärferer Form aus, als die
Vertreter von Israels Oberrabbinat ihn in seinem Heim zu der erfolgten Wahl
beglückwünschten: er ermahnte sie, der prophetischen Tradition treu zu bleiben.
Jedoch, so wertvoll derartige Ermahnungen sind, ganz zur Wirkung kommen
können sie nur bei Erfüllung einer schwierigen psychologischen Bedingung. Wir
Menschen sträuben uns, diejenigen Dinge in ihrer Wahrheit zu erkennen, deren
Erkenntnis uns geistige, sittliche oder gar körperliche Beschwerden auferlegen
würde. Daher muß jede Demokratie wissen, daß sie in ständiger Gefahr ist,
abzugleiten in eine ihrer Dekadenz-Erscheinungen. ernst simon

GE S CHI CHT S NAHE SAGE

Martin Bubers Buch «Moses» (Verlag Gregor Müller, Zürich) erweist sich nicht
bloß als bedeutende Darstellung eines großen Mannes und echten Führergeistes,
der in seiner einmalig unverwechselbaren Individualität «dem Kammersystem der

Typologie enthoben» ist, wie es in dem Buch selbst heißt —, es ist darüber hin-

646



aus ein revolutionierendes Werk. Die Geschichtswissenschaft wird revolutioniert;
die religiöse Erfahrung setzt sich auf jener rationalen Ebene durch, von der man
sie immer wieder ängstlich zurückhalten wollte, um sie in mystologisches Dunkel
zu sperren. «Ich bekenne mich zur rationalen Suche nach Wirklichkeit», schreibt
Bubèr... und ich weiß nicht, wen er mit solch einem Satz mehr überraschen
wird: seine Gegner oder jene phraseologisch allzu geschulten Anhänger, die ihn
so oft mißverstanden haben. Denen aber, die ihn und sein großes Wirken
verstehen, rückt er mit dem neuen Buch (es quillt mitten hervor aus der reichen
Produktion seiner Reifezeit) noch näher als bisher ans Herz.

Er sucht einen neuen Weg, um den Sinn der Bibel, des biblischen Berichts vor
allem, zu erfassen. Zwei Wege lehnt er ab: den der Tradition, die jedes Wort
wörtlich, als historisch gemeinte Aussage nimmt — ebenso aber auch den Weg
«einer selbstsicheren Fachlichkeit», die alles, was in den Schriften steht, «als bloße
Literatur verstehen will und es mit literarischen Kategorien zulänglich erfassen

zu können .vermeint». Zu diesem zweiten Weg gehören all die Aufspaltungen des

Alten Testaments in «Quellschriften», in den Komplex des «Elohisten», des «Jah-
visten» mit vielen Nebengruppen und geradezu ins Unendliche sich verästelnden
Unterabteilungen, wie sie seit Wellhausen sich selbst ad absurdum führen. Geistreiche

Konjekturarbeit,- die kaum mehr Grundlagen im Text sucht und ein
willkürliches L'art-pour-l'art-Spiel inszeniert, wird hiebei allzuoft mit
Wissenschaftlichkeit verwechselt.

Buber hat für sich (und uns) einen dritten Weg gefunden, einen «kritischen
Zugang» zur Wirklichkeit, «indem wir uns fragen, aus was für eine/n menschlichen
Verhältnis zu wirklichen Begebenheiten allmählich, auf vielen Wanderungen
und Wandlungen, das Schriftwerk erwachsen konnte, das wir lesen». — Sehr vieles
in der Bibel, also auch in den Erzählungen über Moses, ist echter Geschichtskern,
der in einigen Fällen auch durch archäologische Funde, wie in Tel Amarna, mit
geradezu überraschender Präzision bestätigt wurde. Anderes konnte sich in der
Gesta'tung, in der es erzählt wird, niemals abgespielt haben, das stellt Buber mit
erfrischender Offenheit fest. Wenn er, nach kurzer theoretischer Einführung in
sein Thema, das Leben Mosis erzählt (und neben dem wissenschaftlichen
Fortschritt stellt das Buch auch ein ungemein fesselndes und lebendiges Kunstwerk
erzählerischer Kraft vor den Leser), dann weist er mehrmals auf solche
Unmöglichkeiten hin. So zum Beispiel sehr klar bei dem Bericht über das Auftreten
Mosis vor Pharao, bei Verkündung der berühmten ägyptischen «Plagen». «In
solchen Formen können sich in dem uns historisch bekannten Aegypten die

Verhandlungen zwischen dem König und dem Vertreter der Zwangsarbeiter nicht
abgespielt haben, auch dann nicht, wenn dessen frühere Beziehungen zu diesem

Hof dabei ins Gewicht fallen.» (Nebenbei wird an anderer Stelle Siegmund Freuds
Versuch, Moses als Aegypter zu agnoszieren, aïs haltlose Hypothese abgetan.) —
Sind nun solche Berichte, die sich auf Vorgänge beziehen, deren tatsächlicher Ablauf

jedenfalls anders war als der berichtete — sind sie gänzlich ohne Wahrheitswert?

— Das ist die Frage, auf die Buber exakt eingeht und die seine Arbeit
grundlegend von Versuchen, wie etwa dem dreibändigen Werk Mereschkowskijs
über den «Unbekannten Jesu», abhebt, das ja in der Intention manches Aehnliche
aufweist. Auch Mereschkowskij unterscheidet das Historische und die Legende.
Aber er mischt sie nachher um so entschlossener in den gleichen Topf. Buber hält
die Scheidung, die Spannung zwischen beiden Polen aufrecht. Die Heilige Schrift
bringt neben echtem Geschichtsbericht auch Elemente sagenhafter Art. Aber es

ist zu beachten, daß «Sage und Geschichtsschreibung vom selben Punkt ausgehen,

vom Ereignis». Auch in der Sage ist nicht etwa Willkür, Phantasterei am
Webstuhl, sondern es bleibt echte geschichtliche Erinnerung bewahrt, Erinnerung an

647



das, «was das Gemüt des Erlebenden rührte». Jacob Grimm hat von «objektiver
Begeisterung» gesprochen. «Es ist ein Urstaunen, das alle bildnerischen Kräfte der
Seele ins Werk setzt. Was sich hier vollzieht, ist somit nicht eine Umdichtung
des Wahrgenommenen durch eine frei schaltende Phantasie, sondern die Erfahrung

selbst ist eine bildnerische.» «Das Geschichtswunder ist keine Interpretation;
es wird gesehen.» — Es sei mir gestattet, darauf zu verweisen, daß diese
Auffassung Bubers sich eng mit der meinen berührt, die ich in meinem Buche «Diesseits

und Jenseits» als «Vollkommenheitserlebnis» in bezug auf die Erscheinung
des feurigen Wagens des Propheten Elias gegeben habe. Die beiden Bücher, das

über Moses und das, in dem episodisch von einem der großen Propheten die Rede
ist, sind völlig unabhängig voneinander entstanden; ihre Uebereinstimmung ist
daher gegenseitige Stütze, ein Hinweis auf die ein-einzige Wahrheit. Das wirkliche
und nicht etwa bloß symbolische Gesehenwerden des Wunderbaren in einer ganz
konkreten Erlebnissituation ist beiden Anschauungsweisen gemeinsam.

«Wenn all der Zauber zerstiebt, der in der biblischen Erzählung Mose und
seinem Gott zugeschrieben wird», dann bleibt doch immer noch ein fester Kern.
Das ist die Grundposition Bubers. Die Forschung muß versuchen, zu dem
ursprünglichen, ereignisnahen Kern der Sage vorzudringen. Eines der Hauptmittel,
das Buber verwendet und in dessen Meisterung er einzig dasteht, ist das wirkliche

Ernstnehmen des hebräischen Textes, nicht bloß dem Sinn nach, sondern
in seinen formalen Bestandteilen. Seine neuen Ergebnisse erobert Buber durch
intensivste Befassung mit dem alten Text, den er gemeinsam mit Rosenzweig in
einer viel zu wenijg gewürdigten, ebenso eigensinnigen wie tiefgehaltvollen Ueber-

setzung sich zu eigen gemacht Jiat — diese Uebersetzung darf primär nicht auf
ästhetischer Ebene gewertet werden, sie ist vornehmlich als ernsthaftester
Wortfür-Wort-Kommentar zu betrachten und lebt erst dann wahrhaft auf, wenn man
sie neben den Urtext hält und mit ihm vergleicht. — Bei seinen Deutungen im
vorliegenden Buch über «Moses» berücksichtigt er nun als Frucht früherer Mühen
vorzugsweise auch die Wortwahl, die ursprüngliche Bedeutung, den Bedeutungswandel

der Worte, den Satzbau, die signifikative Wiederholung, die dort, wo sie

anklingt, nach der Absicht des Autors gegenseitige Entsprechungen der betreffenden

Abschnitte unterstreichen soll, endlich auch Rhythmus und Musik der einzelnen

Sätze. Vom Wort her und aus anderen Indizien hervor scheidet Buber die
geschichtsnahe Sage, «die ihrem Wesen nach enthusiastischer Bericht ist», von der
geschicbtsfernen Sage oder späteren Ergänzung in vielen aufeinanderfolgenden
Schichten, «die der Tendenz entstammt, das Vorgefundene zu ergänzen». Sein

Prinzip gibt er dabei wie folgt an: «Auch das Sagenhafte, soweit es den Charakter
der Geschichtsnähe hat, ist geschichtlich wichtig als Dokument der Aufnahme des

Geschehenen im Gemüt derer, denen es geschah». Also als Bericht über ein
wesentliches Erlebnis. Doch auch das später Hinzugekommene ist nicht etwa
einfach auszuscheiden, auch in ihm wirkt noch jener «urzeitliche Antrieb» des

großen entscheidenden Erlebnisses nach. Sehr glücklich faßt Buber diese Beziehung
in das Gleichnis — eines der unzähligen, von denen die besondere Prägnanz des

neuen Buches überströmt: «Während die Hand ergänzt, horcht das Ohr in die
Tiefe der Vergangenheit.» Eine solche Auffassung, die die alten Schriften in
ihrem Werden einem «fortdauernden Kristallisationsprozeß» vergleicht, ist natürlich

etwas ganz anderes als jenes «Zusammentragen und Zusammenschweißen aus
mehreren Quellen», das die Bibelkritik konstatieren zu müssen meint.

Buber sieht im Grund eine einzige Urschrift der Bibel, sie ist von späteren
Schichten überdeckt; diese Schichten gilt es schonend, mit leiser Hand, wie die
Asche von Herkulanum, abzutragen, damit die eigentlichen Funde tief unten
nicht verletzt werden, wie es leider in Pompeji geschah. Auch in den Oberschich-

648



ten steckt Gehalt an echtem Erz, der weder zu über- noch zu unterschätzen ist;
zuletzt aber, auf der Talsohle gleichsam, offenbart sich diesem «reduktiven
Verfahren» die lautere Wirklichkeit — «wie es eigentlich gewesen ist» —, nicht in
allen Details, beileibe nicht, dennoch in den Grundzügen, die das Bild bestimmen.

Auf solche Art gelangt Buber zu einer erstaunlich sicheren Umrißzeichnung der
Kindheitslegende, in der sich die Verknüpfung Mosis mit dem inneren Kreis
ägyptischer Macht und Kultur als biographisch faßbares Motiv heraushebt. Deutlich

wird die Flucht des künftigen Befreiers in die Wüste und vor allem die

Begegnung mit dem alten Gott der Väter im Milieu der den Vätern sittenverwandten

midjanitischen Hirten. Ich halte das, was Buber zur Erkenntnis des

Wahrheitsgehaltes dieser Bibelkapitel geleistet hat, für die klassische Darlegung des

Wesens jüdischer Religion. Daß von da aus auch die sehr dunkle, rätselhafte
Dämonie des Ueberfalls durch Jahwe in der nächtlichen Herberge ein L'cht
gewinnt, gehört zu den Großtaten des Buches. «Die Frühzeit der israelitischen
Religion kennt keinen Satan; wenn auf den Menschen eine Macht stößt und ihn
bedroht, gilt es auch in ihr, sie sei noch so nächtig-grauenhaft und grausam, Gott
wiederzuerkennen und ihm standzuhalten.» Auch die Politik wird als eine solche

Macht erkannt. Und von gleicher Größenordnung wie die Feindesmacht zeigt
sich die Tragik des gewaltigen Menschen Moses, seine Einsamkeit, seine Hilflosigkeit

mitten in angespanntester Aktivität, ja sein zeitweiliges rührendes Versagen.
«Das Stammeln ist es, das die Stimme des Himmels zur Erde bringt.» Die Nicht-
geläufigkeit der Rede im Munde des Riesen wird ein Abbild seiner ungeheuren,
dennoch nie im bloßen Entwurf steckenbleibenden Pläne, wie sie noch nie von
den Plänen eines Menschen überboten worden sind.

Diese Pläne sind auch da, wo sie sich auf altasiatische Weisheit stützen, doch
in einem charakteristischen Punkte neu und höchstpersönlich; sie sind nämlich
ein vordem nie gewagtes Ernstmadien mit großen Ausblicken, die zwar auch in
anderen Völkern des Alten Orients ihre Verkünder gefunden haben, die aber bei

Moses aus der Sphäre des bloß Gewünschten, visionär Geschaüten, Angedeuteten
in den Bereich des unmittelbar Durchgeführten, der staatlichen Regelung jetzt
und hier treten. Gegenüber der heute so häufigen Ueberschätzung des babylonischen

Einflusses auf die Urgestalt des Judaismus weist Buber überzeugend Punkt
für Punkt nach, wie etwa der siebente Tag zwar schon in Babylon ausgezeichnet

war, aber erst bei Moses ein «Tag der Stabilität, der ungetrübten Weihe» wurde

— oder wie der Begriff der Königsherrschaft Gottes wohl schon in Mesopotamien
Gestalt gewann, wie aber «das biblische Bodenrecht das Vorgefundene in eine

realistische Auffassung überführt, die sich mit keiner bloßen Symbolik begnügt».
Man könnte etwa sagen, wie mir scheint, daß in Babylon und Aegypten der König
zum Gott erhoben, bei Moses aber Gott als geistlich-sittliches Prinzip in die

Königsherrschaft auf Erden eingesetzt wird, was doch viel mehr und sogar etwas

ganz anderes bedeutet. Der Satz des Neuen Testamentes, daß das «Königtum
Gottes herangekommen» sei, erweist sich dann vielleicht, trotz der eschatologi-
schen Beifärbung, als gleichsinnig gerade mit dieser ältesten Konzeption — der

sofortige Erfolg, die Realität der Verheißung wird gewollt, es ist etwas hier mit
im Spiel, was Buber mit dem Ausdruck «heilige Dreistigkeit» zu erahnen strebt.
Moses führt das Volk aus Aegypten in die Wüste, damit es der weltlichen Herrschaft

eines ungerechten Königs und den auf Machtkonstellationen ruhenden

Gesetzen entrückt werde. «Die Freiheit, in die sie ziehen, wird von ihrem Führer als

Gottesfreiheit, und das heißt: als Gottesherrschaft, verstanden. Historisch be-

traditet, bedeutet das: Herrschaft des Geistes auf Grund der im Namen des

Geistes erlassenen gerechten Gesetze.» Ith weiß nicht, ob je in unseren Tagen konkret

historisches Geschehen mit solcher Universalität, mit solch selbstverständlicher

649



Hinwendung zum Gesamt der Menschheit gedeutet worden ist. Das Königtum
Gottes, das ist: das Regime dés Schöpfergeistes in seiner Güte und Gerechtigkeit,
wurde von Moses für die Sphäre des täglichen persönlichen wie staatlichen Lebens
gefordert. Mit einem geringeren Postulat wollte sich dieser Freieste aller Menschen
nicht zufrieden geben, mit nichts anderem als mit der «Freude des Freien» am
«Königsjubel», das der unmittelbaren Anwesenheit Gottes inmitten des Vplkes
gilt. «Mose wollte das ungespaltene Menschenleben, als die rechte Antwort auf
die göttliche Offenbarung.» «Der geschichtliche Mose, soweit wir ihn zu erblicken
vermögen, scheidet nicht zwischen religiösem und politischem Bereich, und sie

sind in ihm ungeschieden.» — Hier die Größe dieses Heros, hier seine noch kaum
gesichtete Zukunftsbedeutung, die aus der «Geläufigkeit», mit der man die Bibel
zu lesen gewohnt ist, von Buber befreit wird und die bei so machtvoller Intuition
des modernen Interpreten, bei seiner Vertrautheit mit den alten Texten wie mit
der ganzen neuen sacheinschlägigen Literatur in das scharfe Licht eines gleichsam
erstmaligen Erlebnisses rückt. MAX BROD

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Deutsche Lassalles Vorträge über Verfassungswesen sollten in deutschen

Außenpolitik Zeitschriften zur Belehrung der Bundesregierung nach diesem Saar¬

krieg wieder abgedruckt werden. Bewundernswert knapp,
wissenschaftlich und allgemeinverständlich bewies Lassalle, daß jedes Land eine
Verfassung besitzt, nämlich die tatsächlichen Machtverhältnisse. Widerspricht die
wirkliche Verfassung der papierenen, so zieht diese den kürzeren; denn wenn
jemand im Staat einmal die Macht hat, etwas zu tun, hat er das zweitemal das

Recht dazu. Und früher oder später wird er sein Recht zu Papier bringen, das

heißt konstitutionell machen. So werden also auch die Alliierten die Bestimmung
des Bundesstatuts, der eigentlichen Verfassung von Westdeutschland, nicht lange
aufrechterhalten können, laut der die Außenpolitik zum Reservat der Hohen
Kommissäre gehört. Wenn diese selbst Acheson und Schuman mit dem Bundeskanzler

zu außenpolitischen Besprechungen zusammenführen, so entsteht ein
Scheinkonstitutionalismus, der die Deutschen ganz von selbst dazu veranlaßt, sich

freiere Positionen auszuhandeln. Und ganz richtig hat Hanns-Erich Haack in der
Deutschen Rundschau (7) vorausgesehen, daß in einer Regierung ohne
Außenministerium dem Bundeskanzler die Außenpolitik zufällt, die überparteilich sein
müßte. Nur irrt Haack mit seiner Annahme, die Weimarer Außenpolitik habe

infolge parteipolitischer Gegensätze versagt. Nein, grade diese fehlten ganz. Es

gab nur taktische Nuancen; denn insgeheim war man einmütig darin, keine
Reparationen zu zahlen, schwarz zu rüsten und sich in Rapallo mit Rußland
gegen die französische Hegemonie des Friedens zu verbünden.

Die Deutschen erleben, daß die realen Kräfte stärker sind als eine
Scheinkonstitution, deren Tinte noch nicht trocken ist, und haben dennoch in ihrer
unzeitgemäßen Diskussion um die Saar kein Vertrauen zu den umwälzenden
Wirkungen einer echten und direkten deutsch-französischen Verständigung
bewiesen. Daß Deutschland sie auch nach diesem Kriege mit Opfern erkaufen muß,
konnte wahrlich niemand überraschen. Aber dieselben Politiker, die sich so schnell
über den Buchstaben des Bundesstatuts hinwegsetzen durften, fürchten auf einmal

den Buchstaben eines Saarstatuts, als ob das Bedürfnis Frankreichs, sich beim
Bezug der Kohle von der angelsächsischen Kontrolle unabhängig zu machen,

650



nicht der Schicksalswink an Deutschland wäre, eine Verflechtung der deutschen
und der französischen Wirtschaft herbeizuführen, die sehr bald die Grenzen der
heutigen Part'kularstaaten unsichtbar machen würde. Die Geschichte stellt so ihre
Forderungen zum zweitenmal und bietet Deutschland in verkleinertem Maßstab
die Chance, die 1918 frevelhaft ausgeschlagen wurde.

Man liest daher gerade jetzt mit Bewegung die schöne Studie von Albert Lebrun
über Poincaré in Hommes et Mondes (42), die dieser durch und durch rechtlichen,
im besten Sinn klassischen Persönlichkeit der Dritten Republik, die verdienten
Ehren erweist. Wie fehlt heute Frankreich ein Staatsmann, der Ordnung im
eigenen Haushalt zu machen versteht, um Frankreich eine Stellung in Europa zu
geben, die sammelnd wirken könnte. Eindrucksvoll sind die Zitate aus Poincarés
aufrüttelnden Sonntagsreden von 1922—1923. Mögen sie wenigstens jetzt
beweisen, daß der viel verleumdete Mann von Deutschland nichts als den Wiederaufbau

der zerstörten Departements verlangte, durch den sich Deutschland spottbillig

in enger Zusammenarbeit mit seinem westlichen Nachbarn die europäische
Position erarbeitet hätte, auf die es kraft seiner Leistungen einen berechtigten
Anspruch hatte. Aber in einer Zeitschriftenchronik, wie wir sie hier führen, muß
auch daran erinnert werden, daß damals die gesamte deutsche Presse Poincarés
Reden verfälschte oder verschwieg und nur zwei Zeitschriften die Pflicht korrekter

Information des deutschen Volkes und richtiger Interpretation der französischen

Politik auf sich nahmen: Die Zukunft von Maximilian Harden und die
Sozialistischen Monatshefte von Josef Bloch, dessen Europakonzeption damals

von Harden, und via Harden—Vossische Zeitung von Richard Coudenhove-

Kalergi angenommen wurde. Ihr Ziel war deutsch-französische Kooperation durch

Reparation; die Aufgabe ist geblieben1.

Rückblicke auf die Tragödie des Zwischenkriegs leiden gewöhnlich darunter,
daß die Autoren die Vergangenheit im einseitigen Licht der damaligen öffentlichen

Meinung erlebten. So behauptet Haadk in einem weiteren Leitartikel der
Deutschen Rundschau (10), daß «der europäische Gedanke für das in engen nationalen

und leider nicht selten chauvinistischen Begriffen denkende Frankreich alles
andere als eine Lieblingsidee ist». Als ob nicht gerade Frankreich sich mehr als

jedes andere Land der Welt die Konzeption Europas politisch und geistig
assimiliert hätte! Wie gering sind die Europakenntnisse dieser neugebackenen Europäer,

daß sie die Bedeutung des Europagedankens für Rousseau, Abbé de Saint-
Pierre, Napoleon, Saint-Simon, Victor Hugo, Renan, Zola, Jaurès, Rolland, Péguy,
Morand, Giraudoux, Valéry noch nicht entdeckt haben und daher auch nicht
wissen, daß Clemenceau und Poincaré die Zusammenfassung aller kontinental
europäischen Kräfte einschließlich Deutschlands lange vor Briand zum Ziele hatten.
Daher sieht auch Ferdinand Lion in seinen wie immer noblen Betrachtungen zum
deutsch-französischen Problem im Merkur (22) die Wirklichkeit durch die

damalige Brille der «Linken». Es kann aber gar keine Rede davon sein, daß die
deutsche Sozialdemokratie die Kräfte einer Friedenspartei enthielt, der zum

Wer von Anfang an, wie der Verfasser dieser Diskussionen, an den politischen und ideologischen

Kämpfen um ein Vereüvgtes Europa teilgenommen hat, liest mit Verwunderung in der fcss. Inden

Lebensgeschichte von Coudenhove «Kampf um Europa» (Atlantis-Verlag), daß es Coud nhove n'cht
schwer fiel, «Maximilian Harden zu überzeugen». Ich fürchte, Coudenhove hat Hardens meisterhaft

gespielte Höflichkeit mißverstand, n. Harden ist Coudenhove vorausgegangen und hat seine Ueber-

zeugung mit dem Leben bezahlt. Er stand schon vor Coudcnhoves Zeiten in geistigem Kontakt mit
den Kontincntalpclitikem der «Sozialistischen Monatshefte», die seit 1915 intensiv für einen

europäischen Verständigungsfrieden wirkt n. Es berührt auch wenig schön, daß Coudenhove in der Reihe

seiner Vorkämpfer und Mitstreiter Bloch totschweigt, wie er es schon in seiner historischen
Darstellung «Europa erwacht!» gutbefand. Der wissenschaftliche Anstand sollte andere Gesetze haben,
als der politische Tageskampf. Im übrigen habe ich selbst Coudenhove und Bloch zusammengeführt.

651



Gegenspieler nur die französische Sozialdemokratie als Regierungspartei fehlte.
Grade die Mehrheitssozialisten hoben 1918 die Republik der Revanche aus dem
Taufbecken und blieben bis zum Zusammenbruch von 1933 die hartnäckigsten
Gegner einer deutsch-französischen direkten Verständigung. Es war Stresemann,

woran Lion erinnert, der das Gespräch mit Briand unter vier Augen in Thoiry
zustandebrachte, aber vor den mächtigen Gegenkräften kapitulierte. Ueberhaupt
wäre es geboten, Rückblick und Ausblick von parteipolitischen, von «linken»
oder «rechten», von «kapitalistischen» oder «sozialistischen» Postulaten frei zu
halten und den tragenden Kräften der Dinge endlich zu vertrauen. War die
deutsche Sozialdemokratie damals prinzipiell gegen die direkte deutsch-französische

Verständigung, so ist sie heute gegen die «deutsch-französische AG». Aber
nachdem der europäische Sozialismus so lange Europa verkannt und verhindert
hat, die Vorkämpfer der Kontinentalpolitik der Sozialistischen Monatshefte
von ihrer eigenen Partei desavouiert oder nach bestem Können totgeschwiegen
wurden, kann er heute nicht erwarten, daß ihm Europa so serviert wird, wie er
es sich wünscht. Ganz richtig korrigiert Walter Dirks in den Frankfurter tieften
(12) in einer Polemik gegen Kurt Schumacher die falsche Alternative: sozialistisches

oder reaktionäres Europa, durch die richtige Alternative: «Europa — oder
Untergang, Europa sofort, Europa in wenigen Jahren — oder Untergang». Er
sieht deutlich, daß nur ein starkes Europa Rußland und Amerika (richtiger: «und
die angelsächsischen Imperien») auseinanderhalten könnte, der Marshall-Plan nur
gesamteuropäisch gesteuert heilsam wirken wird und Europa ohne Afrika nicht
lebensfähig ist. Daher muß Europa lebensfähig werden, bevor der russisch-amerikanische

Konflikt lebensgefährlich wird; bevor der Marshall-Plan an der
europäischen Kleinstaaterei scheitert; bevor Amerika und Rußland den europäischen
Schaffenskräften Afrika entziehen. Der christlichsoziale Walter Dirks erweist sich

so im besten Sinne, wenn auch scheinbar mit gewissen Vorbehalten, als Adept der
eurafrikanischen Konzeptionen von Josef Bloch, der überparteilich denkend, nun
auch überparteilich und über Europa hinaus immer weitere Kreise posthum und
anonym beeinflußt. Man kann nur hoffen, daß seine Konzeptionen, die einst

vom sozialistischen Revisionismus ausgegangen sind, auf dem Umweg über Japan,
Italien, über britisch-konservative Weltpolitiker wie L. S. Amery, über den
österreichischen und deutschen Katholizismus, auch die deutsche Außenpolitik erreichen
werden.

Rilke und Rilkes Uebertragungen von Valéry sind den Ausbrüchen der Elegien
Valéry und der Sonette vorausgegangen und haben dem Dichter die Gewiß¬

heit gegeben, daß die Dinge, die ihn magisch umschwebten, um von
ihm zum Wort erweckt zu werden, existierten, auch wenn er sich ihrer noch nicht
bemächtigen konnte. Die poetische Aequivalenz von Vorlage und Uebertragung
hat Rilke tief befriedigt, wie man in seinen Briefen aus Muzot an Lou lesen
kann. Inzwischen sind aber Rilkes Uebersetzungen auch auf Sinn und Richtigkeit
überprüft worden, und Geneviève Bianquis hat in den verdeutschten Sonetten

von Louise Lahe Mängel gefunden, deren Zahl Duschan Derndarsky in den
Romanisdoen Forschungen (LX/1) noch vermehrt hat. Bei den Uebertragungen
Valérys hatte aber Rilke bereits eine Meisterschaft erreicht, von der man mit
Recht erwartete, daß ihr ein Maximum von poetischer und begrifflicher Koinzidenz

gelang. A. Grosser (Paris) hat in den Etudes Germaniques (4) die berühmte
Uebersetzung des Cimetière Marin Wort für Wort analysiert und ist des Ruhmes
voll für die rhythmisch-melodische Entsprechung, die Rilke mit wenigen
Ausnahmen erreichte. Rilkes Uebersetzung gewährt dem Ohr des Hörers dieselben

652



oder sehr verwandte klangliche Sensationen wie die 24 Strophen Valérys. Anders
steht es aber mit der Wiedergabe des Inhalts. Man kann von kleinen Versehen
aus keine Schlüsse ziehen, sondern nur feststellen, daß Curtius einzelne Stellen

richtiger wiedergegeben hat. Rilke konnte auch gewisse Klangbildlidikeiten
begrifflicher Natur nicht wiedergeben, weil sie außerhalb seiner Sprachform
liegen. Genauer besehen, hat Rilkes Uebertragung von Valérys Gedicht aber eine
Reihe von Mängeln, die den Leser nicht stören, aber den philosophischen Gang
des Gedichtes verhüllen, ja sogar an einigen Stellen unverständlich machen. Bei
einer Zusammenstellung der wirklichen, vermeidbaren Fehler der Uebersetzung
drängt sich dem französischen Kritiker die Frage auf, warum Rilke grade an
diesen Stellen versagt hat, und ob er überhaupt einige Grundgedanken Valérys
richtig verstand, bevor er sie sprachlich realisierte. So verschieden einzelne Verse
Valérys gedeutet werden, so herrscht doch über den großen Gedanken des

Gedichts unverkennbar und weisend das Epigraph aus der Pindarschen Ode:
«Oh, meine Seele, trachte nicht nach Unsterblichkeit, sondern erschöpfe diese

Welt des Möglichen.» Der gedankenlosen Natur steht der lebende Mensch allein
mit Gewissen, Reue, Zweifel, Zwang gegenüber. Die Toten sind dagegen in die

Natur, in die Ewigkeit eingegangen, in das Gedankenlose.

Rilke verfehlt nun gerade den Grundgedanken dieser Betrachtung. Wenn er
in Strophe 2 vom Frieden spricht, der «sich seiner Kraft besinnt», so
unterschiebt er dem Midi einen DenkVorgang, den Valéry nicht kennt, und eine

«Kraft», die ihm nicht eigen ist; ebenso, wenn bei Rilke des Wassers Auge
etwas «bedenkt». Valérys Worte drücken in beiden Fällen einen reinen
Naturzustand aus. Auch den beginnenden Gegensatz zwischen Gedanken und Sein

hat Rilke bei seinem ersten Erscheinen verkannt, denn eine richtige
Uebersetzung wäre schon möglich gewesen. Valéry spricht in dem Vers «Quel front
l'attire à cette terre osseuse» von der Stirn, der Seele des Menschen, die ihn
selbst erdwärts zieht, während Rilke mit der Uebersetzung «zu welcher Stirn
ich mich nach abwärts wende», von einer Stirn, einer Seele spricht, die aus der
Erde her den Leib des Dichters zu sich herabzieht — also gerade das Gegenteil
dessen, was den Gedichtsinn ausmacht.

Das kommt noch deutlicher in der 14. Strophe zum Ausdruck. Grosser wirft
Rilke vor, zwei Verse besonders verfehlt zu haben:

Mes repentirs, mes doutes, mes contraintes
Sont le défaut de ton grand diamant

Rilke übersetzt:
den Zwang, den Zweifel —, alle die Gewalten
sind wie ein Fleck in deines Demants Wert!

Die Possessivpronomen, die das nur dem Mensch gewährte Eigentum ausdrücken,
hätten nicht fehlen dürfen; die Worte Zwang und Gewalt geben «contraintes»
zweimal wieder; die «repentirs» fehlen. Sie alle sind aber nicht ««» défaut»,
sondern «le défaut» der Widerspruch schlechthin zwischen Bewußtsein und Sein.

Andere «défauts» kennt dieses Gedicht nicht, es ist auf dieses «Loch im Sein»,
wie Sartre es ausdrückt, konzentriert.

Die unklare, vielleicht sogar unwillige Beziehung Rilkes zum Grundgedanken des

Gedichts, nach dem das Bewußtsein uns von den Toten trennt und der Wurm des

Lebens nicht die Toten benagt, sondern uns in allen Formen des Bewußtseins,
verschuldet den Fehler, daß Rilke «sa dent», den Zahn des nagenden Wurmes,
mit «ihr» Zahn übersetzt, weil er ihn irrtümlich auf die Liebe bezieht. Ein
Fehler, den keine andere Uebersetzung hat.

653



Valéry: Amour, peut-être, ou de moi-même haine?
Sa dent secrète est de moi si prochaine
Que tous les noms lui peuvent convenir!

Rilke: Die Liebe zu mir selber — oder Hassen?
Ihr Zahn greift tief und weiß so nah zu fassen,
daß ihm (dem Zahn oder dem Wurm?) kein Name wirklich widerstrebt!

Curtius: Ist's Liebe, ist es Haß, was ich hier wähne,
So tief zuinnerst nagen seine Zähne (des Wurms),
Daß jeder Name ihm gehörig ist.

Grosser erklärt diese und verwandte Fehler der Uebersetzung durch die
verschiedene Interpretation des Lebens durch Valéry und Rilke. Rilke akzeptierte
von seinem Wesen aus einen Teil der Themen dieses Gedichts, und die gab er
vollwertig wieder: Tod und Zerstreuung, Lebenswille, Widerspruch zum
Unsterblichkeitsglauben. Der Konflikt zwischen Sein und Bewußtsein aber, ein
durchgehender Gedanke der.Philosophie Valérys, ist Rilke fremd; daher finden
sich alle Irrtümer Rilkes dort, wo dieses ihm fremde Element erscheint. Ein
handwerklicher Uebersetzer hätte diese Fehler vermieden; der Dichter, der in
Valéry seine eigene Antizipation erlebte, versagte sich aber Trennendem, um
sich selbst zu behaupten. Deutlicher als Rilke übersah der Dichter des Cimetière
Marin, was ihn vom Dichter der Elegien trennte; er führte das in «Rilke et la
France» auf den weltanschaulichen Unterschied zwischen Franzosen und Deutschen
zurück. •

Affären Die auch heute unverminderte Bereitschaft der Franzosen, literarischen
Ereignissen den Charakter einer Affäre zu geben, bestätigt das alte

Bonmot von André Siegfried, daß Literatur für Frankreich so viel bedeute wie
für England der Football. Und die Boulevardkomödie rings um die Chasse
spirituelle zeigte von der heitersten Seite ein Frankreich, das nicht nur in der
Industrie die Ziffern von 1938 erreicht und überholt hat, sondern audi wieder so
weit ist, heftiger einen falschen Text von Rimbaud zu diskutieren als einen
echten des Generals de Gaulle. Das von Verlaine verlegte Manuskript der «Chasse

spirituelle» wird von der großen Gemeinde der Rimbaldiens ungeduldig erwartet,
weil die eine, Seite, die den Rimbaud voyant mythisiert, aus einem Wort von
Verlaines Schwester schließt, daß Rimbaud hier schon 1872 zu Gott gefunden habe,
während die andere Seite von dem Rimbaud voyou Bekenntnisse aus seinem Liebesleben

mit Verlaine erwartet. Falsche Rimbauds zirkulierten bereits, bevor sein
Prosawerk 1886 veröffentlicht wurde, aber ein Spezialist der Rimbaud-Wissenschaft

und -Fälschung in einer Person, Pascal Pia, genießt dennoch ein so hohes
Ansehen, daß die Editions du Mercure de France die wiederentdeckte «Chasse

spirituelle» in einer Luxusausgabe mit einem Vorwort von ihm veröffentlichten.
Aber da es scheinbar schwerer ist, Rimbaud zu fälschen als Vermeer und van
Gogh, fiel den Kennern, von André Breton bis Stanislas Fumet, nicht bloß auf,
daß Rimbaud von einem «bec de gaz» spricht, der damals noch nicht existierte,
sondern daß der Text auch mehr durch Rekapitulation Rimbaudscher Worte als
durch neue rimbaldisch wirkte. Die Skeptiker hatten die Partie gewonnen, als
zwei Komödianten, Nicolas Bataille und Mlle Akakia, sich als Verfasser des Textes
bekannten. Sie hatten gewisse Rimbaud-Kenner aufs Glatteis führen wollen, die
sie früher einmal bei ihrer Vorführung der «Saison en Enfer» ungebührlich
verrissen hatten. Aber wie der Arzt von Molière seinen geheilten Kranken am
Zipfel hält, da er einen Patienten nicht verlieren will, wollten weder Pascal Pia

654



noch Maurice Nadeau «ihren» Rimbaud-Text preisgeben. Der Name von Mlle
Akakia erinnert scheinbar nicht ohne Absicht an Gogol; denn es könnte sein, daß
sie tote Seelen an Pascal Pia verkaufte, die dieser selbst, ein anerkannter
Pasticheur, fabriziert hatte. Diese These belegt Marc Beigbeder mit einer Fülle von
Argumenten im Esprit (7), zu denen auch die Erinnerung gehört, daß Pascal Pia
(weder Pascal noch Pius) den gefälschten Nachlaß von Apollinaire, der unter dem
Titel «Poèmes Libres» erschien, nach der allgemeinen damaligen Annahme, fabriziert

hatte.
Dennoch scheint es echte Fragmente der «Chasse spirituelle» zu geben. Luc

Decaunes vermutet in den Cahiers du Sud (295), daß die neuen
Prosafragmente, die zum erstenmal in der Schweizer Gesamtausgabe von Rimbauds
Werken in den Éditions du Grand-Chêne erschienen sind, zu dem Stück «Beth-
saïda» gehören und dje einzig authentischen Reste des verlorengegangenen Werkes
sind. Das Vorwort zu dieser Ausgabe von Tristan Tzara gibt eine neue und
überzeugende Deutung von Rimbauds Lebenswende, die von den Visionen der
Kolonialpolitik des bürgerlichen Frankreichs entscheidende Impulse empfing.

Bedeutsamer als die Lancierung fingierter Rimbauds ist die umwälzende
Entdeckung des Rimbaud-Forschers Henry de Bouillane de Lacoste, daß Rimbauds
literarische Existenz nicht mit der Saison en Enfer und dem darin enthaltenen
Abschied an die Poesie schließt, sondern daß die Illuminations Rimbauds letztes
Werk von 1874 sind. Damit ist die Chronologie der gesamten Rimbaud-Forschung

über den Haufen geworfen. Ob auch ihre Folgerungen? Allgemein wird
anerkannt, auch von Albert Béguin in Empkdocle (3), daß de Lacoste seine These
im Mercure de France überzeugend graphologisch bewiesen habe. Die graphologische

Expertise genügt aber Aimé Patri nicht, der in einer gründlichen Studie
in seiner Zeitschrift Paru (57) das Manuskript für eine spätere Abschrift hält
und durch Methoden geistiger Analyse die traditionelle Chronologie rechtfertigt.
Zum gleichen Resultat kommt Etiemble, der vor dem Krieg in seinem Rimbaud
zusammen mit Yasso Gauclère «Illuminations» und «Enfer» in. einer magistral-en
Arbeit konfrontiert hatte, jetzt in Sartres Zeitschrift Les Temps modernes (49).
Das Rätsel Rimbaud setzt den Mythos Rimbaud auf eine neue Probe und führt im
rechten Augenblick von der Affäre auf die Paradoxie des Genius in unserer Zeit
zurück. Sein Bedürfnis, sich in das Gedächtnis der Welt einzuschreiben, bestand
audi nadi seinem Abschied von den «Illuminations». Henri Stierlin hat in Luxor,
im alten Tempel von Amon, in dem Saal, der sich dem Heiligtum Alexanders des

Großen anschließt, in vier Meter Höhe im Stein eine sorgfältig eingemeißelte,
ein Meter lange Inschrift des Namens A. Rimbaud gefunden. Er berichtet über
seine Entdeckung in dem wunderschönen Aegyptenheft von Formes et Couleurs

(1), wo das Mal, das s'ch Rimbaud dort setzte, reproduziert ist. Stierlin weist
nach, daß Rimbaud 1887 Luxor und Karnak passierte.

Hat das Zuchthaus von Reading die Namen von Oscar Wilde und Lord Alfred
Douglas unsterblich vereint? Man sollte es glauben, denn Herbert Read nennt im
listener (1089) De Profundis, von dem erst jetzt eine ungekürzte Ausgabe von
50 000 Worten Umfang erschienen ist — gegenüber bisher 20 000 —, ein Dokument,

das zu den unsterblichen Stücken der englischen Literatur zählen wird.
Wilde erforscht in diesem Brief an Douglas die Tiefen seines Schicksals und seine
zweifache Schuld. Sie besteht darin, daß er sein Leben von einer unintellektuellen
Freundschaft beherrschen ließ, und daß er die Kräfte der Gesellschaft zu seinem
Schutz in Bewegung setzte, denen er sich selbst nicht unterordnen wollte. Eine
abfällige Bemerkung Reads über Douglas löste eine Briefdebatte im Listener aus
(1093, 94, 95), in der mit einer nun schon englisch gewordenen Offenheit die

655



Frage homosexueller Beziehungen besprochen wurde. Man erfuhr außerdem, daß

Kenner die Sonette von Lord Douglas, die kürzlich im BBC gesendet wurden, zum
höchsten Besitz der Sonettenliteratur nach Shakespeare rechnen.

Die Verleihung des nach C. G. Jung benannten 1000-5-Bollingen-Preises der
«Fellows in American Letters» der Library of Congress an Ezra Pound für das
beste 1948 veröffentlichte lyrische Werk, die Pisan-Cantos, wird seit sechs

Monaten in den Literaturblättern aller Länder unablässig diskutiert. Pound ist ein
65jähriger Amerikaner, der seit seinen 23. Jahre in Europa lebte, Gedichte aus
dem Lateinischen, Provenzalischen, Französischen, Italienischen, Chinesischen,
Japanischen übersetzt und in sein Werk in den Originalsprachen eingeflochten hat,
und der erst 1945 wieder nach Amerika kam: als Gefangener, um als faschistischer
Rundfunkredner gegen sein Vaterland vor ein Kriegsgericht gestellt und schließlich

in ein Irrenhaus gesperrt zu werden, in dem er sein preisgekröntes Werk
geschaffen hat. Das lyrische Genie, das seinem auf hundert Cantos angelegten
Dantischen Oeuvre zugesprochen wird — vierundachtzig sind bereits erschienen —,
wird von niemand als Alibi einer Gesinnung angesehen, die George Orwell in der
Partisan Review «einfach ekelhaft», Edouard Roditi im Monat (10) «infam»

nannte, und die aus einem Abschaum von Haß gegen Amerika, England und das

Judentum besteht, dessen Abschlachtung Pound in seinen Rundfunkreden gefeiert
hat. Auf welche Weise und auf wen auch Ezra Pound seinen aboriginären Haß

gegen das Bestehende, seinen Kult der Latinität und des fernen Ostens projizieren
mag — Mussolini und Mosley sind keine überzeugend positiven Gegenbeispiele —,
so ist sein Werk offenbar doch ein kraftvoller Versuch, den chaotischen Zustand
der heutigen verruchten Welt in einer Zusammenballung von Licht und Schmutz,
Ekstase und Anekdote, Göttesglut und persönlicher Verkommenheit als ein
Ganzes wiederzugeben. In Amerika war zuerst die linke Radikaldemokratie, so
Dwight Macdonald in Politics, entzückt über die Objektivität, die die
amerikanische Elite dem Dichter, ungeachtet seiner wahrhaft unamerican activities,
unter Führung von T. S. Eliot bekundete; aber dieser Objektivität fehlt wohl
noch der I-Punkt, solange sie keine Hymne auf Stalin mit einem Preis der Congress

Library als reine Lyrik krönt. Daher wandten sich in der Partisan Review
William Barrett, Carl Greenberg, Karl Shapiro gegen eine ihnen ruchlos scheinende

objektive Verehrung des Aesthetischen ohne jede Berücksichtigung seiner Inhalte.
Hier erhebt sich aber die Frage, ob man den Inhalt eines Gedichts nur nach seinen

negativen Substanzen bewerten soll oder nicht auch nach seinen positiven. Was
für ein ergreifendes Gedicht ist nicht die Nacht-Litanei, die eben in einer
melodischen Ucbertragung von Heinz Politzer in der Neuen Rundschau (16) zu lesen
ist. In diesem Ezra Pound hausen wirklich Teufel und Engel hart im Räume
beisammen. Schließlich riß aber Saturday Review of Literature eine neue Spaltung

mit einer Artikelserie auf, die nicht bloß Pound wegen seiner allzu
verständlichen Inhalte, sondern auch wegen seiner den Massen allzu unverständlichen
Formensprache als Träger des höchsten amerikanischen Lyrik-Preises ablehnte.
Die Diffamierung der ganzen modernen Lyrik als «faschistisch» durch eine
polemische Kombination von Eliot, Jung, Pound und Mellon, führte zu einer Protestadresse

von 84 führenden amerikanischen Autoren in The Nation (25) und zur
Aufhebung des Bollingen-Preises und aller anderen Preise der Congress Library
durch das Repräsentantenhaus. Die Meinungen sind geteilt, ob mehr Grund zum
Stolz besteht auf die Objektivität der Preisverteilung oder auf die Entrüstung,
die sie erregte. felix stössinger

656


	Kleine Rundschau

