
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 17 (1949-1950)

Heft: 10

Artikel: Eine Diskussion über Peter Meyers europäische Kunstgeschichte

Autor: Oeri, Georgine / Brock, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758811

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758811
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EINE DISKUSSION ÜBER PETER MEYERS

EUROPÄISCHE KUNSTGESCHICHTE

VON GEORGINE OERI UND ERICH BROCK

Es wird heute wenige Köpfe geben, die ein so umfassendes Wissen
verfügbar haben, wie sie eine derartige Arbeit voraussetzt. Und es wird
noch weniger Köpfe geben, die diesen umfassenden Wissensstoff mit
solcher Lebendigkeit in ihrem geistigen Besitz haben und dazu mit der
Fähigkeit begabt sind, ihn mit solcher Klarheit zu überblicken und zu
ordnen wie derVerfasser. Peter Meyers «Europäische Kunstgeschichte»,
ist eine systematische Leistung ersten Ranges. Sie hat darüber hinaus
den unschätzbaren Vorzug, in einem Stil-von vorzüglicher Prägnanz
und Anschaulichkeit geschrieben zu sein, mit einem verstandesklaren
Temperament, dem die Spannkraft für seinen Gegenstand nie
verlorengeht. In jeder Zeile ist das Bestreben spürbar, den traditionellen
Kulturbesitz dem heutigen Bewußtsein zu vergegenwärtigen, die
Gesamtheit eines gefährdeten Erbes zu einer großartigen Aktualität zu
erheben.

Eine kulturgeschichtlich wichtigere Aufgabe als diese kann es heute
kaum geben. Und es ist nicht nur begreiflich, sondern sogar notwendig,
daß der Verfasser sie geradezu als Mission auffaßt. Es geht ihm darum,
die Kontinuität unserer Kultur, ihre «Einheit im Raum und in der
Zeit» aufzuzeigen und darzustellen. Dabei muß man sich klar sein —
und der Verfasser ist sich dessen durchaus bewußt —, daß in der
Tatsache, daß überhaupt nach dieser Kontinuität und ihrem Wesen gefragt
wird, das Eingeständnis ihrer Fragwürdigkeit liegt. Sie versteht sich

nicht mehr von selbst; deshalb muß sie beschworen werden.
Daraus ergibt sich eine Ausgangslage von innerer Widersprüchlichkeit,

über die die glänzende Methodik des Verfassers fast
hinwegtäuschen könnte. Der Sinn des erstrebten Kontinuitätsnachweises wäre,
die Kulturwerte, die für die Vergangenheit verpflichtend waren, für
die Gegenwart neu zu gewinnen, eine Brücke von der Vergangenheit

\

1 Peter Meyer: Europäische Kunstgeschichte. In zwei Bänden. Band I:
Vom Altertum bis zum Ausgang des Mittelalters. Mit 567 Abbildungen.
Band II: Von der Renaissance bis zur Gegenwart. Mit 511 Abbildungen.
Schweizer Spiegel Verlag, Zürich 1947 und 1948.

603



zur von ihr abgetrennten oder von ihr abgetrennt empfundenen Gegenwart

zu schlagen. Gleich wichtig wie die Aufgabe, das kulturelle Erbe
der Vergangenheit in seinem Gegenwärtigkeitswert zu würdigen, wäre
demnach die, auf gleich eindringliche und überlegen interpretierende
"Weise lebendiges und organisches Verständnis für die Gegenwart und
ihre Kunst zu eröffnen. Das setzt zum mindesten eine grundsätzliche
Zustimmung zur Gegenwart voraus, die im einzelnen beliebig kritisch
sein kann. Hier sdiiebt sich indessen der Verfasser selber den Riegel.
Er lehnt die Gegenwart und ihre Kunst aus tiefstem Herzensgrund
ab. Er läßt alle ihre Erscheinungsformen ohne Ausnahme unter dem

bannfluchartigen Generalschimpf des «technischen Materialismus» zur
Grube fahren und betont den Bruch mit der kulturellen Tradition bei

jeder Gelegenheit, die sich ihm bietet. Damit nimmt er die Gegenwart
aus «Europas Einheit im Raum und in der Zeit» aus, und damit spricht
er ihr im Grunde genommen die Möglichkeit oder die Fähigkeit ab,
die Werte der europäischen Vergangenheit aufzunehmen und für sich

fruchtbar und wirksam werden zu lassen. Die Gegenwart wäre also

gerade für das unnahbar geworden, was er ihr nahebringen will: das

Bewußtsein der europäischen Existenz.
Es hängt nun alles davon ab, was man unter dieser europäischen

Existenz versteht. Was ist europäisch? In was besteht die unverwechselbare

und einmalige Leistung des Kulturraums, den wir unter dem

Begriff Europa zusammenfassen? Kultur meint: eine Form (unter vielen

möglichen) der erkenntnismäßigen Selbstverwirklichung des
Menschen. Was also ist die Besonderheit, die essentielle Kostbarkeit der
europäischen? Diese Frage ist es, um die Peter Meyers Bemühung und
seine Darstellung der europäischen Kunstgeschichte kreist.

Um dieser Frage beizukommen, bedient sich der Verfasser eines

Begriffspaares, das den skizzierten Widerspruch in seiner Ausgangsposition

widerspiegelt. Er unterscheidet zwischen «Historie» und
«Prähistorie», und zwar innerhalb der geschichtlichen Wirklichkeit der
europäischen Kultur. Er definiert damit nicht nur eine zeitliche Schichtung,

sondern zugleich auch zwei verschiedene seelische Bewußtseinsstufen,

die in einer jeweiligen Epoche und in jedem einzelnen Menschen
neben- oder übereinander bestehen. Sein Begriffspaar ist dem der
modernen Psychologie vom Bewußten und Unbewußten verhängnisvoll

verwandt, indem es zu dem Irrtum verführen könnte, ja sogar den
Verfasser manchmal dazu zu verführen scheint, daß die «Prähistorie»
— sei sie nun zeitlich kulturell oder zeitlos seelisch verstanden —, dem
Unbewußter! gleichzusetzen sei. Mindestens so gefährlich am Begriffspaar

«prähistorisch»/«historisch» ist, daß es sich auch immer wieder
mit der Antithese irrational/rational zu decken scheint. Peter Meyer
will zwar mit seiner Unterscheidung zwei verschiedene Formen mensch-

604



licher Bewußtheit kennzeichnen. Daß man sie aber so ausdrücklich

gegen die beiden anderen, weit umfassenderen Begriffspaare abgrenzen
muß, macht sie verdächtig. Es gibt kein Kunstwerk, dessen Entstehung
nicht sowohl an den Bereichen des Bewußten und des Rationalen, als
auch an denen des Unbewußten und des Irrationalen teilhätte, wenn
auch die Anteile verschieden groß sein können. So drängt sich der
Verdacht auf, daß Peter Meyer auch durch die Begriffe «Historie» und
«Prähistorie» verkappterweise Dinge trennen will, die Teile ein und
derselben menschlichen Totalität sind, und daß er mit seiner eindeutigen

Vorliebe für die «Historie» in Gefahr ist, einen Teil auf Kosten
des Ganzen zu verabsolutieren.

Denn es ist das Bestreben Peter Meyers, die «historische» Art des

Bewußtseins als die europäische klarzulegen und nachzuweisen. Europa
beginne mit dem geschichtlichen Denken, mit jener rationalen Ordnung
durch das begriffliche Erfassen der Welt, wie sie die einmalige Leistung
der Griechen gewesen sei. Es ist ein einzigartiges Schauspiel, dem der
Leser stellenweise mit atemloser Spannung folgt, diese seltsame Kulturblüte

Griechenland in die Klarheit der Anschauung wachsen zu sehen.

Der Verfasser 'hebt sie aus ihren orientalischen und nordischen Her-
künften heraus, isoliert diese mit einemmal erwachte griechische
Neugierde des Menschen nach der Erkenntnis seiner selbst als im Grunde
unbegreifliche Erscheinung aus den dahinter liegenden «Prähistorien».
Er zeigt das Völkerwogen der großen Völkerwanderungszeit als

allmähliche, in großen Auseinandersetzungen sich vollziehende Ueber-
wältigung des geographischen europäischen Raumes durch das
Griechentum, das mit der Ausbreitung des römischen Reiches besiegt
siegreich sich ausbreitete. Mit einer für den Leser genußvollen souveränen
Uebersicht macht er deutlich, daß die Kultur des klassischen Altertums
eine vorzeitliche — von Irland bis Iberien, Süditalien und Mykene
reichende — Kulturschicht (Megalithkultur) absorbierte und
überdeckte — bis es einen durchzuckt: hier, in dieser «Prähistorie», könnte
ja ein mindestens ebenso legitimes Element der europäischen
Substanz bezeugt sein, die unter dem griechisch klassischen verloren oder
fast verloren ging!

Diesen gedanklichen Kurzschluß herauszufordern ist sicherlich nicht
die Absicht des Verfassers. Als Historiker verfügt er mit
Selbstverständlichkeit über die Kenntnis dieser Zusammenhänge, soweit sie

heute der Forschung noch und schon wieder erkennbar sind, aber sie

sind ihm gleichsam nur ein Mosaik, in dem außer der einen Musterung,

die zählt, alles andere nebensächlich ist. Seine Aufmerksamkeit
ist ganz auf die Manifestation des klassischen Griechischen gerichtet,
das er als das ausschließliche europäische Ereignis darzustellen
bestrebt ist.

605



Im Laufe der Lektüre wird es immer aufregender und faszinierender,

diese geradezu eigensinnige und absolut stilsichere Voreingenommenheit

des Verfassers gegen die «Prähistorie» zu verfolgen. Denn
gerade er selber ist es, der, auf eine sonderbare Art des Widerspruchs
zu sich selbst, die Aufmerksamkeit des Lesers immer wieder auf die
ständige verkappte Präsenz des von ihm «prähistorisch» genannten
Elements in der Geschichte des europäischen Geistes lenkt. Durch seine

Darstellung, in der er die europäische Kunstgeschichte — zum mindesten

bis und mit dem Mittelalter — als eine einzige große Auseinandersetzung

zwischen der antik-historischen und der prähistorischen Welt
aufzeigt, wird es als vielleicht widersacherisch geschichtsbildende, aber
unheimlich fruchtbare Kraft im schöpferischen Wesen Europas sichtbar.

Und paradoxerweise und gegen seinen Willen liegt vielleicht darin
eines der Hauptverdienste seines Buches.

Er ist sich durchaus darüber im klaren, daß das Ereignis der klassischen

Antike ein großartiger, nach seiner Meinung eben der das
Europäische in der Folge repräsentierende und erfüllende Einzelfall war.
Es geht aus zahlreichen Stellen seines Textes hervor:

«.Klassisch' bedeutet den bewußten Verzicht auf viele Möglichkeiten
zugunsten einiger weniger, die zur höchsten Vollkommenheit
entwickelt werden.»

«Klassizität bedeutet immer Disziplin, Beschränkung auf einen
'bestimmten Stoffkreis und Formenkreis, der dafür aufs äußerste
verfeinert wird.»

Diese Beschränkung auf einen bestimmten Stoff- und Formenkreis
ist gleichbedeutend mit der Beschränkung auf die Manifestationen des

rationalen Denkens, gleichbedeutend mit dem schließlich in der Renaissance

endgültig siegreichen «Selbsterhaltungstrieb des rationalen
Bewußtseins», gleichbedeutend mit dem «leidenschaftlichen Willen zur
bewußten geistigen Durchdringung und Durchformung der Materie,
zur Präzisierung alles Ungefähren, zur Läuterung alles Undurchsichtigen».

Der klassische «Impuls zur Beherrschung der Wirklichkeit durch
die Kunst» ist für den Verfasser der entscheidende, dem seine innere
Zustimmung gehört. «Alles Klassische ist fundamental: es appelliert an
den ganzen Menschen und fordert keine spezielle Bildung, um im
Wesentlichen verstanden zu werden.» In diesem Zusammenhang wäre
immerhin zu bedenken, daß selbstverständlich jedes Kunstwerk,
sofern es wirklich eines ist, an den ganzen Menschen appelliert. Wenn
das klassische Kunstwerk keine «spezielle» Bildung erfordert, so
deshalb, weil wir seit vierhundert Jahren in Europa überhaupt keine
andere Bildung als die rational klassische kennen. Denn der «Bruch
mit der organischen Tradition», den Peter Meyer mit der Französischen
Revolution vollzogen sieht, vollzieht sich, wenn schon, mit dem

606



Abschied vom Mittelalter, mit der rational anthropozentrischen Weltsicht

der Renaissance. Damals ging das vom Verfasser als «prähistorisch»

bezeichnete Element der europäischen Tradition endgültig
verloren.

Die rationale, in der Kunst realistisch sich auswirkende Linie also
sieht Peter Meyer als die fundamental europäische an. Dementsprechend

hebt er ihre Höhepunkte in der europäischen Kulturgeschichte
heraus: den karolingischen Klassizismus («programmatisch betonte
Erneuerung der weströmisch-frühchristlich-konstantinischen Tradition
in Politik und Kunst»); die romanische Kunst; die Renaissance. Er
präpariert diese Höhepunkte sorgfältig aus der ständig sie umlauernden

und heraufdrängenden «prähistorischen» Welt heraus, und weist
in ihrer historisch klaren Bewußtheit die europäische Kulturkontinuität
nach.

Nun liegt es aber natürlich im Wesen dieser Betrachtungsweise, daß,
indem das Historisch-Klassische vom Prähistorischen geschieden wird,
auch das Prähistorische selbst, und sei es auch nur als das Nicht- oder
Anti-Klassische, bestimmt wird. Tatsächlich hat wohl kaum jemand
wie der Verfasser die Zeugnisse der europäischen «Prähistorie» so
angelegentlich, obwohl mit einer Art faszinierter Feindlichkeit, studiert.
Es gibt wohl kaum eine allgemeine Kunstgeschichte, aus der man so
viel sachlich Wesentliches — wenn auch unter einem Gesichtspunkt
der Deutung, der wohl kaum ihr Wesen trifft — über die kretisdh-
mykenische Vasenornamentik (von der aus ein hochinteressanter und
vielsagender Analogieschluß zum Jugendstilornament gezogen wird!),
über die frühmittelalterliche Buchornamentik, über die irischen
Handschriften, über die Spätgotik erfährt, die nach des Verfassers Konzeption

in den «prähistorischen» Bereich gehören. Die Perioden, in denen
das «Aufsteigen des Grundwassers» auch künstlerisch effektiv und
wirksam wird, in denen die «prähistorische» Bewußtseinsstufe zum
Ausdruck gelangt, sagen sich also wesentlich im Ornament aus, oder
weiter gefaßt- ausgedrückt, in der angewandten Kunst. Es sind Zeiten,
die das Bild des Menschen in seiner Selbstherrlichkeit, wie 'die Antike
geschaffen hat, nicht kennen, die das Diesseits, die Materie wenn nicht
verleugnen, so doch nicht als absolute Größe ernst nehmen, die insoweit
«unmenschlich» (unhumanistisch!) sind, als sie etwas «Uebermensch-

lidies», Jenseitiges visieren. Es sind die nicht-naturalistischen, nicht-
realistischen Zeiten, die sich «abstrakt», in Sinnbildern ausdrücken, und
zwar in Sinnbildern, welche Stenogramme für geistige Sachverhalte
übertragen, die sich dem rationalen Denken, der Logik entziehen, ja,
in Peter Meyers Beleuchtung, sie zum Narren haben. Er zeigt — und
es ist wiederum aufregend, seiner klaren und bildhaften Interpretation
zu folgen —, daß das «prähistorische» Ornament, im Gegensatz zum

607



klassischen, begrifflich-logisch nicht ablesbar, strukturell nicht
eindeutig, sondern vexierspielartig vielsinnig ist. Es erlaubt nicht nur,
es erstrebt die optische Vertauschbarkeit von Grund und Muster; es
ist nicht haftbar zu machen; es hält sich, logisch betrachtet, zeitlich
und räumlich im Unverbindlichen.

Im Grunde genommen ist es das transzendierende Wesen, das dem
Bedürfnis Peter Meyers nach Ueberschaubarkeit und begrifflicher
Faßlichkeit im tiefsten suspekt ist. Und es verführt ihn dazu, auch überall
dort, wo in der europäischen Malerei jener Durchbruch gewagt ist,
gewissermaßen allergisch zu reagieren, so daß so außerordentliche
Erscheinungen wie Grünewald und Leonardo nur als «verzweifelt
unverbindliche» Ekstatiker und «Hexenmeister» gewürdigt werden.

Nun hat sich die europäische Geistigkeit, in deren Tradition Peter
Meyer sich fühlt und steht, wohl tatsächlich immer wieder für die
Welt des rationalen Bewußtseins entschieden. Mit einer wachsamen

Konsequenz hat sie alle Initiativen zum Aus- und Durchbruch auf den
Index gesetzt. Und mit der Renaissance — für deren Deutung als
geistiges Ereignis, als «Entdeckung eines neuen Weltteils der Wirklichkeit»,

als Beginn «der geistigen und praktischen Verarbeitung der
irdischen Wirklichkeit» dem Verfasser nicht umsonst die hervorragendsten
Formulierungen gelingen —, ist der Rationalismus endgültig siegreich
geblieben. Die «Prähistorie» war auf Jahrhunderte hinaus aus der
Welt geschafft.

In diesem Umstand ist der tiefere Grund dafür zu suchen, warum
das für die Betrachtung der Antike und des Mittelalters noch einigermaßen

ausreichende Begriffspaar «prähistorisch»/«historisch» für die
Darstellung der Neuzeit nicht mehr verwendbar ist. Denn seit der
Renaissance gibt es ja keine «Prähistorie» mehr. Das Barock ist ihr
letzter Manifestationsversuch, während seither die europäische Kunst
(und Kultur überhaupt) diesen Widerpart verloren hat. Mit dem —
nicht zuletzt von Peter Meyer beklagten — «Erfölg», daß auch die
Klassik ihre elementare Totalität einbüßt und zu Klassizismen
verblaßt, und daß der rührende und heroische Versuch der Romantik, zu
den verlorenen «prähistorischen» Quellen zurückzufinden, vielleicht
wohl in einzelnen Fällen, aber nicht gesamthaft kulturell zu einer
echten Wiederherstellung der ununterbrochenen «organischen Tradition»

geführt hat. Niemand nimmt das der Romantik übler als der
Verfasser, der — gleichzeitig zu Recht und zu Unrecht —die Romantik

und alle romantischen Geistesformen im Laufe des 19. Jahrhunderts
als Fluchtversuche, als Verirrungen ins Abseitige, als geistige
Kapitulationen Europas deutet.

Auf Grund dieser Haltung ist ihm der Zugang zur Gegenwart
versperrt. Es müßte Gegenstand einer weiteren Untersuchung für sich sein,

608



mit Peter Meyers Ablehnung der Gegenwart sich auseinanderzusetzen.
Es läßt sich aber zum mindesten sagen, daß es denkbar wäre, daß sich

die von Peter Meyer in «prähistorisch» und «historisch» auseinandergelegten

Bewußtseins- und Denkprinzipien heute von neuem und in
einem neuen Sinn verschränken. Der Verfasser spricht es nicht
ausdrücklich aus, aber er läßt ahnen, daß er die Gegenwart für eine illegitime,

eine Pseudo-Prähistorie (er braucht im Zusammenhang mit der
Gegenwart lieber das Wort «ahistorisch») und zugleich für eine letzte
naturwissenschaftlich-technische, materialistische Ueberspitzung des

Rationalismus hält. Man könnte ihn hier beim Wort nehmen: Wenn
man beiden negativ gemeinten Charakterisierungen positive
Vorzeichen gäbe, käme so etwas wie eine neue Sicht und mögliche Synthese
heraus. Wenn der Verfasser sagt: «Der Rationalismus spitzt sich zum
technischen Materialismus zu, der in den technischen Formen
selbständige, von jeder kulturellen Tradition abgelöste und damit ihrer
Absicht nach ahistorische Formen zu entwickeln sucht» — wenn er
weiter sagt: «Für die moderne naturwissenschaftliche Betrachtung ist
die organische Totalität (und damit das klassische Menschenbild)
uninteressant» — so besteht demgegenüber mindestens die Möglichkeit,
den gleichen Sachverhalt folgendermaßen zu sehen und auszudrücken:

Tatsächlich ist der Rationalismus, als für Europa schicksalshafte
Erkenntnisform, bis zur Ueberspitzung, das heißt bis zu seinem eigenen
Ende gegangen. Die moderne (Natur-)Wissenschaft steht im Begriff,
auf rationalem Wege zu beweisen, daß es die Materie nicht gibt,
beziehungsweise daß sie zugleich etwas anderes ist. Die Entdeckung, daß
die Materie «nur» aus Atomen besteht, ist gleichbedeutend mit der
Entdeckung, daß sich die Materie in Energie umsetzen läßt, in Energie in
einem sehr weiten und pathetischen Sinn. Durch die rationale Erkenntnis

der empirischen Wirklichkeit, durch die Materie hindurch ist die
Materie überwunden. Das bedeutet wohl einen analytischen, zugleich
aber auch einen eminent synthetischen Vorgang, auf Grund dessen zwar
ein altes Weltbild zerfällt, aber ein neues Weltbild im Entstehen
begriffen ist. Für «die moderne wissenschaftliche Forschung» ist deshalb
eben gerade und vor allem «die organische Totalität» interessant.
«Uninteressant», beziehungsweise nicht interessanter oder gleich
interessant wie andere Erscheinungsformen der Kunst, des menschlichen
Geistes überhaupt, wird das klassische Menschenbild. Es hat nicht mehr
den Charakter eines absoluten Maßstabes. Denn tatsächlich entwickelt
die Moderne «selbständige (aber nicht nur technische) Formen, die ihrer
Absicht (das heißt ihrer Welthaltung) nach ahistorische Formen» sind.
Sie sind dadurch nicht «von jeder kulturellen Tradition abgelöst», wohl
aber von der klassischen, weil sie auf einem andern, neuen, auf dem

rationalen Wege der Erkenntnis erreichten Glauben an die «Einheit

6 C 9



im Raum und in der Zeit» 'beruhen. Was damit vor sich geht, ist eine

enorme, zweifellos halsbrecherische, schöpferische Anstrengung Europas,

aus seiner spezifischen geistig-kulturellen Struktur heraus zu einer
neuen Verwirklichung seiner selbst zu kommen. Vorsichtigerweise muß
man sagen, daß wir nicht wissen, ob sie gelingt. Vermutlich ist die
Menschheit zu keiner Zeit dessen sicher gewesen. Mensch zu sein, war
zu allen Zeiten gefährlich, und zu allen Zeiten, so auch heute, sind
dabei Irrtümer und Mißverständnisse unterlaufen. Es ist nicht schwer,
geistige Eroberungen an ihren Mißverständnissen und Irrtümern zu
erledigen, man sagt aber damit noch nichts gegen die jeweilige geistige
Eroberung aus. Eine solche geistige Eroberung zu bewältigen ist heute

unser Teil. Und es läßt sich darauf eine Formulierung Peter Meyers
anwenden, die er auf die Renaissance geprägt hat, wo er die
transponierende Sinnveränderung aller Erscheinungen als Ereignis unvergleichlich

erfaßt hat, weil ihm die genügende Distanz erlaubte, sie zu
erfassen. Seine Formulierung stimmt auf die Situation der Gegenwart
Wort für Wort: «Es ging um noch viel mehr als um die Erschließung
eines neuen Weltteils der Wirklichkeit, nämlich um eine neue Struktur
des gesamten Weltbildes, einschließlich alles dessen, was man schon

vorher wußte.»
Georgine Oeri

Wir dürfen diejenigen Einwände Georgine Oeris gegen Meyers
«Kunstgeschichte» kurz zusammenfassen, an die wir unsere
Gegenbemerkungen anknüpfen wollen:

Meyer will die Stetigkeit der europäischen Kultur aufweisen und
Verbaut sich das gerade dadurch, daß er die Gegenwart verneint. Allerdings

bricht diese sich bewußt von der Ueberlieferung und ihren
Elementen ab. Es handelt sich da um Meyers Scheidung der «historischen»

von der «prähistorischen» Schicht. Letztereist weitgehend identisch mit
dem Unbewußten, Irrationalen; erstere mit dem rationalistisch-klassischgriechischen

Ideal in allen seinen Verwandlungen. Aber auch das
Prähistorische ist ein Element Europas; es wird gegen Meyers Willen als
eine widersacherisch geschichtsbildende Kraft klar. Meyer interessieren

nur die rationalen Höhepunkte der Geschichte. In seiner Darstellung
werden alle Strebungen zum Aus- und Durchbruch ins Nichtnaturalistische,

Nichtrealistische, logisch Unverbindliche, das Nichthumane,
welches auf ein Uebermenschliches geht, an die Wand gedrückt.

Hiernach würde man sich angesichts einer Darstellung von primitivem

Konservatismus vermuten, einer Verteidigung des formalsten
Klassizismus. Wenige Blicke in diese Bände lehren das Unzutreffende

610



solcher Beschuldigung. Ein besonders sprechendes Beispiel ist die schneidende

Kennzeichnung des Klassizismus um 1800 in seiner überheblichen

Naturlosigkeit (II. 251 ff.). Immer wieder wird die Gefahr aller
klassischen Vollendung angeprangert, ins Leere abzusinken, immer das

Lebendig-Kraftvolle als unentbehrlicher Faktor aller Formwerdung
aufgezeigt und, wo es sich selbständig gemacht hat, seine dämonische

Inständigkeit ins Licht gestellt (I. 148, 203). Und in einer solchen

anspruchsvollen Theorie müssen auch beide Faktoren an den höchsten
Werken der Kunst hervortreten: «Organische Belebtheit und rationale

Bewußtheit» (I. 45); auch in der Renaissance sei die Antike wieder
so verstanden worden (II. 13), und auch die andere große Kundgebung
des Klassischen, das Grand-Siècle Frankreichs, kennzeichne sich so

(II. 229). Alles andere wäre eine Primitivität, die in der Kunstbetrachtung

vielleicht einem schöpferischen Geist wie Goethe erlaubt sein mag
(ohne daß er ihren Gefahren darum entronnen wäre); aber einem
Kunsttheoretiker der heutigen unschöpferischen Zeit zweifellos nicht.
Alle Theorie überhaupt beginnt ernsthaft bei der polaren Zweiseitigkeit

der Betrachtung. Im Grunde bedeutet dies besonders für die
Kunsttheorie das Schema, welches die Pythagoräer zuerst aufgestellt haben:
das zwischen Begrenzendem und Unbegrenztem. Diese beiden
Prinzipien sind aufeinander angewiesen, jedes für sich ist zerstörerisch, weil
keines selbstgenugsam ist; aber die Form, die Ratio, hat die Oberhand
und Leitung. Diese pythagoräische Grundanschauung ist doch wohl die
Mindest-Ausgangsposition aller Kunsttheorie. Nehmen wir uns noch
das neuere (und doch schon uralte) dialektische Denken hinzu, so ergibt
sich eine periodische Atembewegung zwischen den beiden Polen,
zwischen der vernünftigen Form und der unendlichen Lebendigkeit, welch
letztere dann dabei die Rolle der Antithesis spielt. Es ergibt sich so

jeweils die fortschreitende Unterstellung des Lebensdranges unter die
Form, durch den Höhepunkt des Gleichschwebens («Harmonie»
nannten es die Pythagoräer) hindurch bis zur Erstarrung der Form
durch Aufzehrung des durch sie verfügbaren Lebens. Hierauf sprengt
das derartig eingeengte Gesamtleben als reine Negation die abgestorbene

Form, die ihm Gewalt getan hat, und die Vernunft scheint einen

Augenblick selbst ganz zersprengt und zerstört, ihre Stetigkeit chaotisch

zerrissen. Dann aber zeigt es sich, daß der Durdibruch des Lebens
tatsächlich in einen neuen und weiteren Form-Raum hinein erfolgte; denn
ohne Form stirbt das Leben auch. Infolgedessen ist jede reine konservative

Geschichtsbetrachtung, welche die Revolution, die Aus- und
Durchbrüche leugnet oder als rein negativ betrachtet, eine solche des

Todes und des Unglaubens. Es wäre also wohl falsch (hier geben wir
G. O. recht), alles von vorneherein an der geschichtlichen Stetigkeit der
europäischen Kunst zu messen — jene hängt, allerdings mit der Ratio

611



wesentlich zusammen. In einem Augenblick, wo der Zusammenhang
mit der großen Vergangenheit so leer, dürr, unmächtig geworden ist
wie heute, wäre ein Durchbruch in einen neuen, möglichst neuen Sinn-
Raum hinein sehr begrüßenswert, auch wenn die Stetigkeit mit dem

früheren, die sich nachher immer herausstellt, nur sehr allgemein wäre.
Allerdings dürfte es nicht ein Durchbruch ins Leere sein. Wenigstens
potentiell sollte die neue Regierung entworfen sein, wenn die alte

gestürzt wird. Oft zwar ist schon die größere Sprengkraft Maß
der Kraft neuer Gestaltung. Was die Form berechtigtermaßen sprengt,
ist eine Ueberfülle von ihr nicht mehr umgreifbaren Lebens; und wenn
dieses Leben, mit dem kämpfend die Form erst Form wird, in seiner
Schwellkraft nicht da ist, so hat es keine Bedeutung, ob wir dann aus

Langeweile die Form von außen einschlagen. Das ist eben der
entscheidende Punkt. Wenn die Kraft des Elementaren-, die aller neuen
Formelemente schwanger ist, wie sie den wilden Ueberschwang
urtümlicher, prähistorischer Kunst schuf, heute wirklich zu bemerken
wäre, so ließe sich der Entwicklung mit einem gewissen Vertrauen
zusehen. Aber wer (wie wir glauben, meistens wider besseres Empfinden)
diese Fülle heute zu sehen behauptet, der wird weithin von den
Neutönern der letzten fünfzig Jahre selbst eines andern belehrt. Es ist so
verzweifelt wenig Sturm und Drang bei ihnen, so wenig sich Tragen-
lassen-Wollen von reiner Bewegung, so wenig Hingabebereitschaft an
selbstgenugsames Strömen! Das meiste, was wir sehen, hat etwas so

Herausgepreßtes, die Anarchie ist weithin eine so künstlich montierte
und auf den Weg gebrachte, das Phantastische und Fragmentarische
wird so oft durch Ausstreichen innerhalb der banalen Wirklichkeit
hervorgebracht, der Ausbruch wird so weithin verwechselt mit der
hirnmäßigen Sehnsucht nach dem Ausbruch! Vom Jugendstil in aller
seiner Bürgerlichkeit kann man noch viel eher etwas Unmittelbares

aussagen: er wollte einfach das «Leben» und glaubte an die
Selbstgenügsamkeit von dessen gestaltloser Fülle. Man vergleiche Meyers
Einzeldeutungen der unbestimmt verlebendigten Stromlinien seiner

Spiele (II. 296). Aber was uns heute und schon länger hauptsächlich
entgegentritt, sind Programme, Systeme, methodische Experimente,
Deduktionen, Sichversagen gegenüber der Fülle der Wirklichkeit,
Zurückstreben, Verdünnungen, Verarmungen, Fesselungen, Verein-
deutigungen, Abstraktionen. Man hat gesagt: Nach einiger Zeit wird,
was heute doktrinär und schwierig für das Publikum ist, das Leichteste
und Natürlichste sein. Das hat sich nicht bewahrheitet. Die neue Kunst
ist eine alexandrinische Ars docta geblieben, welche sorgfältige
Einführungen und Verhaltungsanweisungen verlangt; ebenso übrigens die

neue Musik.
Das Gemeinsame ist fast überall der Eindruck des zerebralen Ur-

612



Sprungs. Dieser spaltet sich dann in zwei sich widersprechende
Richtungen. Die eine sucht die «Wahrheit» des Objekts und findet sie

hinter seiner «Schönheit», seiner «Form» in seiner Materialität. Die
andere sucht die Wahrheit des Subjekts, welches allem Objektiven
diktiert und es als Gegebenes beiseite schiebt oder zerstört, um es dann

neu zu erschaffen. Auf Grund des gemeinsamen Glücks eines
grundsätzlichen Neuerer-Bewußtseins ergeben sich zahlreiche Ueberschnei-

dungen zwischen beiden Richtungen. Die erste der beiden beginnt
schon bei der ungeheuerlichen Verhäßlichung der Städte und > vieler
Landschaften seit hundert Jahren; auch darin war eine unbewußte
Selbstabbildung der herannahenden Zersetzung. Heute reicht dieses

Streben von den Bildnissen, die den Menschen in der Tiefe als einen
Haufen Verderbnis und Verwesung entlarven (II. 338) bis zu den

Eingeweide-Bloßlegungen eines Dali. Aber diese tiefenpsychologische
«Wahrheit» hat schon das Bedenken gegen sich, daß durch die
systematische Aufreißung des Unterbewußten nicht die Ratio vitalisiert,
sondern das unterbewußte Leben rationalisiert wird, und damit wendet
es sich in seine reine Negativität hinein. Im Gebiete der reinen Materie
reicht das Wahrheitsstreben von den «Collages», dem Aufkleben von
Gegenständen auf die Malerleinwand, bis zu der Nacktheit zeitgenössischer

Großbaukunst. Daß die bloße Materie nicht Fülle, sondern Leere

ist, und in jedem Falle eine Art Metaphysik des Intellektes, wird davon
aufgewiesen, daß man in 'dem Gefühl, in «Kombischrank»-Häusern
könnten nicht mehr Menschen leben, sondern nur mehr verbuchende
Hinweise auf Menschen, Gerüste von Menschen, Formeln von Menschen

— so wie der totalitäre Staat die Menschen allein gebrauchen
kann —, daß man solchem Bewußtsein dann sich Menschen deduktiv
konstruieren muß, welche in diesen Häusern arbeiten oder wohnen
können und wollen (II. 350). Es sind Lagerschuppen für Menschen, wo
sie unter ihrer laufenden Nummer eingeordnet sind. Wenn der Mensch

magaziniert wird, so verlangt die «Wahrheit», daß alles lastend,
gedrückt aussehe und das Leichte, souverän nach oben Strebende
verneint werde. Es ist ein Zeichen des schlechten Gewissens, welches heute
den geistigen Menschen ergriffen hat, wenn die neue Basler Universität
wie ein Lagerschuppen aussieht, wie ein Bauwerk, dessen Waagrechte
dazu da sind, um die Senkrechten am Nach-oben-Schwingen zu
verhindern und mit abwärtsstrebender Materialität niederzudrücken. Wie
sehr hier das Objekt alles ist, das Subjekt nichts, zeigt sich auch darin,
daß man sich angesichts des neuen Zürcher Geschäftsviertels unwillkürlich

fragt: Wozu noch Architekten? Wäre es nicht einfacher, diese

Häuser kubikkilometerweise im Gußverfahren herzustellen?

Wie auch sonst die unorganisch losgelösten Extreme ineinander
umschlagen, so verliert sich hier auch das Subjekt, dem die Zügel ganz

613



übergeworfen wurden, im Nichts. Das Hochgefühl so vieler
zeitgenössischer Kunst, die Schöpfung, die als vorhandene ihr uninteressant
ist, durchaus neu von unten heraufführen zu wollen, ist Geist vom
Geiste Fichtes und des jungen Schelling mit ihrem maßlosen Hochmut
gegenüber der Erfahrung. Dabei ist aus dieser ja doch das geringste
Teilchen Stoff entnommen, welches hier überhaupt noch verarbeitet
wird. Eine absolute Freiheit ist nur im Nichts. Und nach Buchenwald
und Hiroschima dürfen wir kein Vertrauen mehr dazu haben, daß die
äußere Welt, der menschliche Organismus stehenbleiben werde, wenn
wir sie nicht mehr bejahen, bestätigen, immer neu miterbauen, sondern
sie (zunächst einmal theoretisch) in die Luft sprengen (II. 339). Uns
stellt sich das Verhältnis folgendermaßen dar: Die Dinge sind keineswegs

Materie, die mit der Maurerkelle hingeklatscht worden ist und
nun an ihrem Platze träge kleben bleibt. Die Dinge erwarten von
uns, daß wir sie sehen, fühlen, ermessen, wiederholen, ehren, daß wir
sie zu sich selbst bringen. Und dieses Wiederholen ist das eigentlich
Schöpferische. Denn die Dinge sind unendlich, und menschliche
Sinngebung ist endlich, vermag das Unendliche nur sinnbildlich zu erfassen.
Kunst ist endliches Sinnbild des Unendlichen. Wohl wurde der Mensch
vermutlich in die Welt gesetzt, um dieselbe und ihren Sinn nicht
einfach zu genießen oder zu erleiden, sondern um beides aus der Freiheit
und Kraft des Glaubens und sittlichen Willens wenigstens grundsätzlich

nach- und neuzuerschaffen. Der Mensch erhält bruchstückhafte
Hinweise auf einen tieferen Sinn aus der Erfahrung; diese Bruchstücke
muß er aus sich zu einem tragenden Ganzen machen. Aber so wenig
Kunst ohne gläubige Hingabe an Unsichtbares sein kann, so wenig ist
sie nur das. Es ist das Wesen der Kunst, daß sie, was die andern Menschen

nur unendlich glauben können, in der perspektivischen Verkürzung

eines irgendwie in Raum und Zeit gerahmten Bildes als
gegenwärtig zu erleben gibt. Dies ist aber nur möglich, wenn der gegebene
Stoff der Welt ernst genommen wird.

Das ergibt das Verhältnis zum Gegenständlichen. Aus jener pytha-
goräischen Grundspannung folgt, daß das bloß Lebendige mindestens
so ernst genommen werden muß wie die Form. Abgesehen davon ist
der Stoff keine «Wahrheit», und die Form keine Wirklichkeit. Halten
wir uns in irgendeiner Art von Wirklichkeit, die unsere gewagtesten
Aufschwünge und Ausbrüche noch umfängt, so zeigt sich, daß die Dinge
tausend Gesichter haben, ohne aufzuhören, genau sie selbst zu sein. Die
Dinge einfach aufzubrechen und ineinanderzuschieben erinnert an sich

an die gesuchte Wesenserkenntnis der Kinder, wenn sie ihrer Puppe
den Bauch aufschneiden, um enttäuscht Sägemehl darin zu finden.
Natürlich liegt meistens nichts anderes zugrunde als die Verzweiflung
über die Seelenlosigkeit und Vereinzelung alles Seienden am Ende

614



des mechanistischen Zeitalters. Aber ein Maler wie Chardin wußte eine

große beglückende seelenhafte und dabei sogar streng gebaute
Gegenseitigkeit alles Seins herzustellen, ohne den Dingen ein Haar zu krümmen,

ja indem er sie desto stärker in ihr Eigenstes einführte.
Wahrscheinlich könnte man alles, Was die heutigen Radikalen suchen, innerhalb

des Gegenständlichen machen — wenn man es machen kann. Es

hat Grünewald und die deutsche Spätgotik gegeben, Dinge wie die
katalanische Apokalypse von S. Sever1 und manches andere der Art:
das heißt eine Kunst, welche die Qual der ungestillten, unstillbaren
Bewegung, die Geworfenheit gültig gegeben hat, gerade darum, weil
sie sie zuletzt doch eben noch im ernst genommenen Objektiven
zusammenhält. Sobald dieses von der Bewegung ganz zerrissen wird,
bricht sie ins Leere und wird künstlerisch belanglos, unfaßbar. Es gibt
daneben auch das «Tiergeschling», das deutsche Renaissance-Ornament
— wo frei mit Elementen der gegenständlichen Welt gespielt wird.
Aber erstens hält sich das immer irgendwie im Rahmen des «Schönen»,

Geformten, und zweitens ist es Verzierung und nicht Sache selbst,

Ornament und nicht absolutes Kunstwerk. Damit ist noch keineswegs

gesagt, daß es ein minderwertiges Element wäre. Es taucht in der Form
des «rein Aesthetischen» in die größten gegenständlichsten Kunstwerke

empor; aber seltsam bewährt sich das Umschlagen der losgelösten
Extreme ineinander hier wieder. Denn das «rein Aesthetische», inhaltlich

Bedeutungslose (II. 340/1) zeigt sich gerade als der Seite der Form
zugehörig. Es sind die formalen Bildverhältnisse in der Malerei, die

Ausgewogenheit der Farben, das Kräftespiel der Linien, das geometrische

Gerüst, die Spannungen und Lösungen, der ruhende Rhythmus.
Hierin erst kommen die großen, das Gegenständliche überströmenden

Urgebärden des Lebens, seine tiefsten Verdammnisse und Erlösungen
zu Worte. In der Philosophie vermochten die großen Denker der Frühe
diese alles tragenden Urhaltungen unmittelbar zu geben. Sein und

Nichtsein, Wadisen und Schwinden, Scheidung und Vergänzung, Spannung

und Lösung, Grenze und Unendlichkeit — das sind Begriffe,
welche den Weltstoff tiefer aufschließen als die inhaltlich ausgeführten
Systeme der Späteren. Aber die Kunst arbeitet nicht mit Begriffen,
sondern mit dem Gegenwärtigen. Wie in der Arznèikunde es bei den

Einsichtigeren klar geworden ist, daß ein natürlicher Heilstoff im
allgemeinen wesentlich besser in der Verunreinigung seiner natürlichen

Bindung wirkt als chemisch rein herausgezogen, so ist es auch in der
Kunst. Irgendeine Gestalt auf einem Bilde, sagen wir von Rubens oder
einem andern Meister seines Elementar-Ranges, die, inmitten einer

aufgeregten und verwickelten Handlung, vielleicht nur auf eine besondere

1 In der Pariser Nationalbibliothek.

615



Weise dasteht, die Hand hebt, dabei äußerlich und novellistisch am
Rande bleibt, kann vielleicht in völlig erschütternder Weise die Bewegung

des Lebens selbst in seiner Schönheit und Ewigkeit in sich
sammeln und darleben. Und das doch wohl auf eine unendlich durchdringendere

Weise, als wenn uns ein Gefüge von Rechtecken vorgeführt
wird mit der Zumutung, uns davon zu den innersten Spannungs- und
Lösungsgefühlen des Daseins anregen zu lassen. Aeußerstenfalls
gelangen wir so zu dem, was «beiher spielt» (Hegel), was nicht Sache

selbst, sondern Beispiel ist, was die tragende, im Gegenständlichen
gebettete Mittellinie des Lebens umrankt — eben als ein Ornament,
als ein Kunstgewerbe (II. 296) —, welches aber für sich allein keine
Einbeziehungskraft gegenüber der Breite des Lebens hat. Kunstgewerbe
will schmücken; es will die formalen ästhetischen Reize nicht mit letzter
lebenaufrufender Macht geben, sondern nur als Spiel andeuten, an
Gegenständen, deren Ernst oft ein praktischer Gebrauch, eine
Verrichtung ist.

Nun kann man das große Beispiel der Musik dagegen ausspielen.
Bekanntlich sagt Schopenhauer, die Musik sei unmittelbar der Weltwille,

und richtig ist daran wohl, daß hier die Spannungen und Lösungen,

Stauungen und Durchbrüche des Lebens selbst mit einer Unmittelbarkeit

geformt und erlebt werden, der die bildende Kunst nichts an
die Seite zu stellen hat. Ob diese darum überhaupt nicht zu einem
Inständigkeitsgrade anstreben kann, wie ihn die Musik 'besetzt, sei

dahingestellt; es ist auch möglich geworden, daß ein von der Gegnerschaft

gegen die unreinliche Bezauberung durch Richard Wagner
bestimmter Geist, Eduard Hanslick, die Musik daraufhin ganz auf das
Ornament zurücknehmen wollte. Aber jedenfalls bedeutet es einfach
eine Tatsache, daß Last und Größe der bildenden Kunst ist, im
Gegenständlichen zu wirken, und nichts entbindet sie davon — das glauben
wir allerdings. Könnte einer ein Bild von Klee ebenso wie große Musik
erleben, so würden wir soweit vor ihm verstummen. Aber für die
überwältigende Mehrheit bliebe es das Wesen des Gesichtssinns, Dinge zu
bilden, wie das auch das Wesen der Vernunft ist; und diese Rationalität

des Gesichtes, welche schon die Alten klar erkannt hatten, ist darum
und soweit auch Recht und Pflicht der Kunst. Darum glauben wir, daß

wenn der Künstler stark ist, er durch das Gegenständliche alles
Ungegenständliche und Widergegenständliche sagen kann, was
wesentlicherweise gesagt werden muß. Denn die Dinge leihen sich ins
Unendliche jeder wesenhaften Deutung. Wer jedoch Deutungen gibt,
welche die Dinge an ihre Grenze treiben, der sollte den Ausweis
besitzen, daß er das Mittlere, «Normale» technisch vermöchte. Wer die
Natur gewaltsam vereinfacht oder gar verbiegt, auch noch in den
Grenzen ihrer Federkraft, sollte nur in Frage kommen, wenn er nicht

616



aus der Not eine Tugend macht, sondern wenn er an sich eine
«korrekte» und reiche Zeichnung der Natur zu liefern wüßte. Es gibt
«unnatürliche» Abschilderungen im Laufe der Kunstgeschichte, die aus
bewußtem Stilwillen hervorgingen, andere, die aus reiner Unbehilflidi-
keit stammen; heute kanonisiert man vielfach beide unterschiedslos.
Und noch zwei andere Ausweise sollten wir verlangen. Wer die Dinge
zerfetzt und leiden macht, sollte zum Erweis bringen, daß er damit
auch sich selber zerfetzt (oder zerfetzen läßt) und leidet — und es mithin

nicht aus kaffeehäuslerischer Frivolität tut. Und auch selbst noch
dieses Leiden hätte den Nachweis seiner Schicksalshaftigkeit, Notwendigkeit,

Unprivatheit zu erbringen. Der Schreibende besitzt eine Platte
des schönen und heiteren Trompetenkonzerts von Haydn, technisch
bewundernswert gespielt von dem Engländer George Eskdale. Der
ganze Umlauf der Welt ist hier still in eine göttliche Serenität
hineingerafft, in der alles zusammenstimmt und versöhnten gleichen Schrittes

mitzieht. Der Trompeter aber macht an der beglückendsten Stelle
ein Ritardando, um sein «Gefühl» anzudeuten, und bringt alles in
Unordnung. Uns ergreift jedesmal ein Zorn gegen ihn als einen
Unglückseligen, der sich von dem Erlösenden abseits hält, um einer leeren

jämmerlichen Selbstzuwendung willen, die er dem Hörer aufdrängt.
Genau dieselbe Empfindung überfällt uns, wenn Matisse (um auch hier
einen Könner zu nennen) den menschlichen Gestalten Püffe versetzt,
bis sie verbogen und verbeult in ihren Angeln hängen.

Also nun zurück in den «Steinbruch der Stilarten» (II. 288)? In
das altmeisterliche Getue der achtziger Jahre? In den Heimatstil
(II. 352)? Darüber ist kein Wort zu verlieren. Auf der einen Seite

gibt es für die Kunst Recht und heute weithin auch Pflicht, die
chaotische, der Gegenwart unter so dünner Decke lauernde Tiefe
anzurühren — unter der einzigen Bedingung, daß es eben Kunst bleibt,
daß das Chaos irgendeine alleräußerste Formung erfährt; denn das
Chaos selbst ist schon da, und auch ihm gegenüber gibt es keinen
bloßen Naturalismus in der Kunst, so wenig wie dem auf süße Weise
Schönen gegenüber. Kunst ist bis zum Alleräußersten Formung, und
Formung ist Rationalisierung; das ist Grenze und Kraft der Kunst.
Aber es gibt zum Beispiel die Walchensee-Landschaften von Corinth;
es gibt «Aurelia» von Gérard de Nerval und das «Schloß» von Kafka;
es gibt bestimmte große Gestaltungen von Reger, die das aufbrechende
Chaos im letzten Augenblick, noch eben diesen Augenblick zur Form
umklaftern (neben anderm, das bereits jenseits im absolut Gestaltlosen
ist). Aber all dies kann nur mit der größten Kraft, und mit Furcht
und Zittern aufgerissen werden. Nicht aber aus einer bloßen Angst der
Auswegslosigkeit: Das Alte ist so fertig wie nie ein Altes fertig war;
es muß radikal Neues her, das alle vorgängige Festlegung und Ein-

617



Ordnung zerreißt; wir können nicht mehr in den bürgerlichen Pferch
zurück; von flacheren und selbst spießbürgerlichen Beweggründen zu
schweigen. Aber man kann zu den Dingen zurück; nochmals: die
Dinge sind durchaus unerschöpflich, keine berufene unmittelbare
Bemühung an ihnen ist verloren. Sollte es aber keine Kunst geben, welche
dem drohenden Weltuntergang gewachsen und überlegen wäre, so gibt
es doch wesenhafte mittlere Aufgaben für die Kunst. Das ist sehr viel;
sollte es dennoch nicht genügen, so wäre erst nachzuweisen, daß es

unbedingt neue Kunst geben muß, Biegen oder Brechen, gleichgültig,
ob die Zeit nicht schon jenseits ihrer Möglichkeit überhaupt steht. Wir
bezweifeln dies beides; denn es gibt noch die Dinge, es gibt noch das

Menschliche, und beides ist immer ganz neu und ganz alt. Aber
vielleicht wäre es besser, einmal eine Weile zu schweigen, als einen Leerlauf

zu vollziehen, damit die kulturellen Belange in Schwang bleiben.
Kein absolutes programmatisches Prinzip wird uns aus dem Leerlauf

erlösen.
Das Neue an der heutigen Lage ist eben, daß wir jetzt wissen, es

gebe kein Ausruhen in einem absoluten Normalprinzip. Zwei
Jahrtausende, grob gerechnet, hatten dieses Prinzip im Geist gefunden,
darauf zwei Jahrhunderte in der Natur. Wir wissen, daß beides, Geist
und Natur, für sich giftig und zerstörend ist. Aber unter allen Umständen

arbeiten wir mit Giften, und unsere Aufgabe ist, sie derart
abzuwägen und in Harmonie zu setzen, daß das Zerstörende aufbauend
wirkt. Das gilt auch restlos für die Kunst. Es hat keinen Wert, da zu
tun, als müßte man nur blindlings in eine Richtung drücken, um das

Heilbringende zu finden. Die Natur ist nicht selbstgenugsam, und der
Geist ist nicht selbstgenugsam. Aber der Geist im allerweitesten Sinne
enthält einen Leitfaden, der zur Gründung eines notwendigen
Verhältnisses der beiden Faktoren hinführen kann, wie es die Kunst
braucht — wenn er es auch nicht beherrscht. Weitere 'dogmatische
Voreingenommenheiten sind nicht am Platze, kommen sie nun von rechts
oder links. Wir sind so arm geworden, daß wir uns allem Starken
und Schönen dankbar öffnen und erst darnach unsere Theorien
einrichten sollten. Wenn jemand bei radikaler neuzeitlicher Kunst nicht
durch Terror, und darum nur vermeintlich, sondern unmittelbar und
wirklich Glück, Erkenntnis und Kraft findet, so lasse er sich das von
nichts und niemandem ideologisch verderben. Es ist ja möglich, daß
wir und unseresgleichen uns in einer völlig katastrophalen Weise irren;
denn wer kann davor in einer Sache, die noch immer in die Zukunft
hineinragt und dort erst ihren Sinn-Mittelpunkt enthüllen könnte,
ganz sicher sein? Aber allerdings halten wir das keineswegs für
wahrscheinlich; sonst hätten wir diese Ausführungen nicht niedergeschrieben.

Erich Brock

618


	Eine Diskussion über Peter Meyers europäische Kunstgeschichte

