Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 17 (1949-1950)

Heft: 9

Artikel: Eine Philosophie des Chaos

Autor: Eschmann, Ernst Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758808

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758808
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EINE PHILOSOPHIE DES CHAOS

VON ERNST WILHELM ESCHMANN

Das griechische Urwort «Chaos» kann in doppeltem Sinn gebraucht
werden. Im negativen bezeichnet es einen Endzustand, in den das
Geformte durch Zerstiickelung und Zersprengung verfillt, einen Zu-
stand volliger Auflgsung. In positiver Meinung ruft es das Bild eines
groflen, ungestalteten « Vorher» herauf, in dem alle Wesen, Formen und
Mbglichkeiten noch unerwedkt schlumrnern Chados in diesem Sinne i ist
ein von Kriften und Zukunft trichtiger Begriff . .

Wer heute von Chaos, von chaotischen Zustanden redet, meint es,
der Weltsituation entsprechend, wohl immer negativ. Er denkt nicht
mehr daran, daf} «Chaos» noch anders genommen werden konnte, als
ein Bereich oder eine Macht, die vor allem Werden, vor aller Form
liegen. So, in dieser positiven Bedeutung, fassen ihn die alten Mythen
der Volker, faflt ihn die Genesis, fafit thn Hesiod. Es mag wirklich
ein Charakteristikum der Moderne sein, daf in dem heute vom Begriff
«Chaos» hervorgerufenen Wortgefithl das Ende und die Zerstorung,
den Sinn des Anfangs, richtiger des vor allem Anfang Liegenden, ver-
dunkelt haben. .

Gerade die Moderne aber ist in der Wissenschaft wie in der Kunst
zu Schichten der Wirklichkeit gelangt, die dem, was das mythische
Denken fritherer Zeiten unter «Chaos» begriff oder ahnte, recht nahe
kommen. An erster Stelle dringt sich erklirlicherweise, weil ihre Er-
gebnisse am bedrohlichsten erscheinen, der Gedanke an die neuere
Physik vor. Auf ihrem konsequenten Weg seit dem 17. Jahrhundert
ist sie schlieflich zur Auflésung des Atoms und damit in eine unter-
atomare Welt gelangt, deren das Atom bildende Krifte sie erst frei-
gedacht und dann praktisch freigemacht hat. Diese Krifte scheinen
keinerlei berechenbarer Bindung zu unterliegen. Sie erwecken zunichst
den Eindruck des Spontanen, Willkiirlichen, und dies in einem Mafe,
dafl sogar der unrichtige, und vor ‘allem unphilosophische Einfall auf-
tauchen konnte, hier seien die Grenzen des Prinzips der Kausalitit
erreicht. Diese subatomare Schicht der Wirklichkeit zu fassen, fehlt es
dem Menschen nicht nur an Vorstellungsvermogen, das hier vielleicht
am besten fiir immer ausgeschaltet bleibt, sondern auch vorliufig an
den richtigen Denkmitteln.

Wenn heute die verschiedensten und unter sich feindlichsten poli-

3 : 545



tischen Richtungen bestimmte Gruppen der modernen Kunst als «chao-
tisch» verurteilen, so ist damit sicher kein Kompliment gemeint. Wir
mochten aber doch eines darin sehen. Denn diese Gruppen, wie immer
man sie bezeichnen mag, als «abstrakt», als «nicht-gegenstindlich»
usw., haben lingst jene «Richtungen» am Anfang des 20. Jahrhunderts
iiberwunden, wo die altbekannten Gegenstinde nur unter neuem Blick-
winkel mit einer neuen Methode des Sehens angeschaut und dargestellt
wurden. Sie sind auch iiber jene mehr gegen die Mitte des Jahrhunderts
hin gelegene Epoche hinausgewachsen, wodurch eine scheinbar zufillige,
wenn auch nach kiinstlerischen Gesetzen selten willkiirliche Zusammen-
stellung aus zertrennten und wieder zusammengefiigten Elementen der
gewohnten Wirklichkeit eine neue eindrucksvolle «Ueberwirklichkeit»,
ein «Surreales» geschaffen wurde. Hier handelt es sich nicht mehr um
noch so individuell und «neu» gesehene Abbilder der Wirklichkeit und
schon gar nicht mehr, wie einst im Expressionismus, um den Ausdruck
innerer Seelenvorginge, sondern um Dinge, wenn man dieses allzu kon-
krete Wort gebrauchen will, d1e vor allem Bekannten, Geformten
stehen.

Man kann sagen,daﬁ hier eine «neue Natur neben der alten geschaffen
wird» (Ulrich Gertz), wie Kunststoffe oder kiinstliche, in der Natur
nicht vorhandene Diifte einen sich immer verbreiternden kiinstlichen
Kosmos neben den nicht vom Menschen geschaffenen setzen. Man
kommt aber vielleicht dem Phinomen dieser abstrakten, nicht-
gegenstindlichen Kunst noch niher, wenn man sie als kithne Wieder-
gabe einer vorgeburtlichen Wirklichkeit bezeichnet. Manche dieser
Linien, sich eben ins Wahrnehmbare begebenden Farben und im Augen-
blick der Verwandlung iiberraschten Bewegungen ungeschaffener Dinge
— es sei nur an die Werke des Ziircher Malers Dalvit oder des Baslers
Jurg Spiller erinnert — erwecken die merkwiirdige Gewifheit, daf so,
gerade so, die Formen und Korper vor ihrem Eintritt in unsere Wirk-
lichkeit aussehen miissen, im Uebergang vom Chaos zur Eindeutigkeit
des Gewordenen angetroﬁen

Ueber die Méglichkeit und Dauer einer solchen Kunst als Kunst ist
hier nicht zu sprechen. Aber auch wer sie von vornherein ablehnt, wird
vielleicht zugeben, daf} er in bestimmten seelischen Zustinden von dhn-
lichen unnennbaren, unbezeichenbaren Gestalten {iberfallen wurde, wie
sie die abstrakte Gruppe der modernen Kunst auf die Leinwand oder
in Gips und Bronze, Marmor und Draht zu iibertragen versucht. Es
sind jene Zeitspannen Zuflerster Ermiidung, in denen man dennoch
nicht einschlafen kann und aus dem plétzlich klaffenden Spalt zwischen
Wachen und Schlaf solche Formen und Farben emporsteigen, Gegen-
stinde und Kombinationen von Gegenstinden ohne jeden denkbaren
Sinn oder Zweck, bis dann der Schlummer endlich doch von diesen

546



beunruhigenden Erscheinungen befreit. Damit haben wir die Briicke
betreten, die von der Chaosnihe bestimmter Richtungen der modernen
Kunst zur Tiefenpsychologie fithrt. Auch sie ist chaosnah, wenngleich
in einer verstindlicheren, gestalthafteren Weise als die abstrakte, nicht
gegenstandliche Malerei. Ja, man kann sagen, daf} die Entwidklung der
modernen Psychologie eben durch zunehmende Anndherung zum Chaos
im positiven, moghchkeltstrachtlgen Sinn bestimmt ist.

C. G. Jung zeigte, Freud weiterfithrend, wie das Unterbewufltsein
nicht nur der Aufbewahrungsort des «Verdringten» ist, sondern die
Ursprungsstitte des seelischen Lebens, des Werdens der Personlichkeit
tiberhaupt. Ueber das Unbewufite und Unterbewuflte des Individuums
hinaus kam er zu der Erkenntnis eines kollektiven Unbewufiten, dessen
Erz- und Urbilder, die Archetypen, den Menschen ebenso bedringen
wie vorwirtsfithren. Im Vergleich zu den véllig gestaltlosen, unvor-
stellbaren Kriften der subatomaren Welt und den fiir ein sicher sehr
grofles Publikum nicht fafbaren Gebilden der modernen abstrakten
Kunst sind freilich diese Archetypen, etwa die des Fiihrers, des alten
Mannes, des Konigs, der groflen Mutter, des «puer aeternus» etwas
Figiirliches, Formvollendetes, durchaus den Idealen der klassischen
Kunst Entsprechendes. Doch wie bereits angedeutet: aus den Unter-
griinden der Psyche regt sich so.manches, was weit unterhalb dieser
geformten Archetypen liegt, Vegetatives, Animalisches, ja sogar Kri-
stallinisches. Hat doch C. G. Jung die Vermutung ausgesprochen, daf}
vieles aus der im menschlichen Bewufitsein und Unterbewufitsein leben-
digen Formenwelt der Reflex organisch-physischer Strukturen und
selbst der jeder organischen Bildung zugrundeliegenden Molekiile und
Atome in der Seele sei.
~ Man darf also durchaus von einer «chaotischen» Situation in ein-
zelnen Gruppen der modernen Kunst und manchen Disziplinen der
Wisserischaft sprechen, ohne damit die negative Wertung zu verbin-
den, an die gewohnlich bei diesem Ausdruck gedacht wird. Die auf
das «Chaos» bezogene Richtung jener Erkenntnis- und Schaffensgebiete
ist gewif} in vielen schon sichtbaren Konsequenzen beunruhigend. Auf
der anderen Seite aber bedeutet sie fiir die Erkenntnis des Menschen
iiber sich selbst und das Ganze eine in ihren Mdglichkeiten noch gar
nicht abschitzbare Entwicklungsstufe. Uniibertrefflich hat dies Paul
Valéry in dem posthum erschienenen «Mein Faust» formuliert, wenn
er Faust dem verdutzten Mephisto die neue Lage erkliren liflt:

Faust: «Stell dir vor, dafl sie im Innersten der Materie, gleichsam

mitten in ihrem Diesseits, das alte Chaos wieder entdeckt haben ...
Mephistopheles: Das Chaos? Dasselbe, das ich noch gekannt habe?
Faust: Man wird sich anheischig machen, es dir zu zeigen.»

547



Was aber doch veranlassen kénnte, von einer chaotischen Situation
in negativer Bedeutung zu sprechen, ist die Tatsache, dafl weder der
Zusammenhang dieser Phinomene erblickt wird noch auch der Begriff
des «Chaos» selbst in einem neuen, oder richtiger gesagt in einem sehr
alten Sinne erfafit scheint. Dieser Eindruck ist freilich irrig. Denn
wihrend der ganzen Jahrzehnte, in welchen die Kunst den Weg vom
Impressionismus iiber den Surrealismus zur reinen Abstraktion ging,
wihrend die das Atom bildenden Krifte freigesetzt wurden und die
Tiefenpsychologie immer ferner liegende, immer weniger menschlich-
individuelle Schichten des Unbewufiten erschlofl, hat die von der
Situation geforderte Philosophie des Chaos bereits existiert. In Fried-
rich Graves «Das Chaos als objektive Weltregion»* und in der meta-
physischen Schau desselben Autors «Chaotica ac Divina»® ist sie in
aller Exaktheit und Universalitit gegeben worden. Das «Chaos» als
objektive Weltregion fand die o6ffentlich ausgesprochene Zustimmung
Eduard Sprangers; auf «Chaotica ac Divina» hat Hermann Hesse
seinerzeit mit Begeisterung hingewiesen. Der Dichter sprach von «einem
jugendlich glithenden Wurf.» Als die beiden Biicher herauskamen, schien
es, als wiirde die philosophisch orientierte QOeffentlichkeit sich ihrer
Wichtigkeit bald und in bedeutendem Umfang bewufit werden. Nach
den ersten iiberraschten und anerkennenden Begriiflungen aber senkte
sich Schweigen iiber den hier geschehenen Aufbruch.

Wie kam es, dafl eine Philosophie, die so sehr dem inneren Zeit-
geschehen entsprach, und die in ihren Ankiindigungen und grund-
sdtzlichen Forderungen so vieles vorwegnahm, was von den Einzel-
wissenschaften erst danach als Theorie aufgestellt und im praktischen
Versuch bestdtigt wurde, ohne wirklichen Widerhall blieb und heute
vor einer Neuentdeckung steht? Einer der Griinde mag in der per-
sonlichen Art und dem personlichen Schicksal des Verfassers liegen.
Als angesehener Jurist mitten in einer prosperierenden Bremer An-
waltspraxis plotzlich von der Erfahrung der Philosophie ergriffen, ver-
lie er Beruf und Vaterstadt, um in siidlichen Gegenden ein Wander-
leben zu fithren, Durch unstete Gesundheit an der Ausarbeitung seiner
Themen vielfach gehemmt, wihlte er sich schlieflich vor vielen Jahren
die Schweiz als endgiiltige Heimat und schuf sich dort eine eifer-
siichtig gehiitete Verborgenheit. Es mag bezeichnend fiir diesen Denker
scheinen, dafl dies weder in dem gewdhnlichen Riickzugsgebiet der
Geistigen, dem Tessin, geschah, noch auch in den Zentren des intellek-
tuellen Lebens wie Ziirich oder Basel, sondern mitten in einer Stads,

1 Berlin und Leipzig, 1924.

? Jena 1926; geschrieben 1922, Eine Neuherausgabe beider Schriften durch
den Verfasser dieses Aufsatzes ist in Vorbereitung,

548



die mit ihrer vorwiegenden Bezogenheit auf Politik und Verwaltung
dem Philosophen eigentlich wenig entgegenkommt.

Friedrich ‘Grave hat, was fiir den Verfasser einer Philosophie des
Chaos nicht niher begriindet zu werden braucht, keiner der philo-
sophischen Schulen angehért, die seit dem Beginn des 20. Jahrhunderts
als Neukantianismus, Phinomenologie, Lebensphilosophie und Exi-
stentialismus einander folgen. Er hat zu all diesen Schulen in Oppo-
sition gestanden und, oft in wenigen aphoristischen Bernerkungen, ihre
Schwichen aufgedeckt. Aber er hat seinerseits auch nie etwas getan,
eine Schule um sich zu versammeln; ja, er hat all das fast sorgsam ver-
mieden, was sich auch der bescheldenste Denker, dem an dem Bekannt-
werden seiner Ergebnisse liegt, gleichsam unbewufit-automatisch an
helfenden Verbindungen, forderndem Austausch, vergroﬁerndem Echo
schafft.

Einen anderen Grund bildet die ungewohnliche Art der beiden
Biicher selbst. «<Das Chaos als objektive Weltregion» ist eine streng
philosophische Abhandlung von absichtlicher, kiihler Trockenheit.
«Chaotica ac Divina» aber stellt sicher eines der merkwiirdigsten
Werke nicht nur der Philosophiegeschichte, sondern der deutschsprachi-
gen Literatur iiberhaupt dar. Erinnern herrliche Aphorismen an Nova-
lis, so ist der Charakter des ganzen Buches nur mit den spateren
Werken Nietzsches vergleichbar, von denen es allerdings eine fast
schiichterne Bescheidenheit und ein unablenkbares Festhalten am den-
kerischen Maf} unterscheidet. Die Eigentiimlichkeit der «Chaotica ac
Divina» liegt darin, dafl hier das Denkergebnis und das philosophische,
oft die mystische Erfahrung streifende Denkerlebnis, aus dem es
stammt, ineinander und ohne Riickhalt dargestellt sind. Die Erschiitte-
rung bei der Kristallisation der Erfahrung zum Gedanken ist so stark,
dafl der Verfasser hiufig zum Scherz, zur Spielerei, ja zur Clownerie
greift, um sie und sich, den durch das Einbrechen der Ideen Verwun-
deten, zu verbergen. Oft zieht der Verfasser selbst eine freiwillige
Narrenkappe iiber die Augen aus Scheu vor dem, was er erblickt und
wohin er den Leser fiihrt. Neeben den letzten Werken Nietzsches sind
die «Chaotica» wohl das einzige Buch, das den radikalen Doppelvor-
gang des Denkens ohne Verhiillung darstellt, wie er halb visionir
von iiberwirklichen Quellen gespeist wird und halb bewufit aus dem
eigenen Genius des Denkers und den verantwortlich erinnerten philo-
sophischen und dichterischen Schitzen der Vorginger aufsteigt.

Aber es gibt noch mehr Ursachen fiir Beunruhigung und Abwehr
des Lesers. Die «Chaotica» sind aphoristisch; aber der in den Aphoris-
mus Verliebte wird gezwungen, systematisch zu denken. Sie sind syste-
matisch, mit grofter Strenge sogar; aber der Systemsucher findet nichts
von der Sicherheit darin, die er von einem System verlangt, sondern

549



wird immer wieder dazu gefithrt, dem Walten der schopferischen
Prinzipien ins Gesicht zu blicken. Eros des Denkens, wer ertrdgt ihn
im Grunde ... Der Konservative findet in den umfangreichen Zitaten
die thm vertraute Tradition, muff aber plotzlich sehen, wie thm Dinge
darin enthalten gezeigt werden, die er dort nie vermutete und die ihn
zu einer unbequemen Vertiefung seines Denkens zwingen. Der nach
neuen Dingen Begierige wiederum will nicht auf-ein Altes, Bestin-
diges zuriickgefiihrt werden, will sich nicht, um vorwirts zu schreiten,
zuniichst nach riidewdirts anschliefen lassen. Wer geneigt ist, sein Ohr
einer bedeutenden und sich nicht genierenden Subjektivitdt zu leihen
und bereit, dafiir allerhand Konzessionen zu machen, wird plotzlich
erschreckt sein iiber die Masse des Objektiven, Unbedingten, das ihm
hier entgegentritt. Und der nach dem Objektiven unterwegs Befind-
liche wird sich nicht leicht damit abfinden, daﬁ es 1hm mit so iiber-
wiltigendem Gefiihl enthiillt wird.

Das bekannte Hohlengleichnis Platos erwelternd stellt Grave am
Eingang seiner ersten Schrift zur «Philosophie des Chaos» ein anderes,
modernes auf. Er setzt den Fall, dafl es in einem Geschof des Eiffel-
turmes oder eines hnlichen Bauwerkes menschenzhnliche Wesen gibe,
deren Erkenntnisfeld eben durch dieses Geschof8 vollstindig begrenzt
sei; und weiter, dafl diese Wesen die Voraussétzungen ihres Daseins
und die Struktur ihres Stockwerkes untersuchten. Einige von ihnen
wiirden zu der Vermutung kommen, dafl dieses ihr Stockwerk nur als
Teil eines grofleren Ganzen denkbar sei, wiirden damit aber den Spott
ithrer Genossen hervorrufen, die vielleicht sogar die wissenschaftlich-
moralische Forderung erheben, daf man nicht iiber das Stockwerk
hinausdenken diirfe. Dieses Gleichnis vom Turm gibt nicht nur die
allgememe Erkenntnissituation des Menschen und die besondere der
gegenwirtigen Philosophie eindrucksvoll wieder, sondern kann auch
als Bild fiir die Gravesche Weltschau dienen.

Der Turm hat vier Stockwerke, nimlich die Weltregionen der
«Chaotica», der «Concreta», der «Abstracta» und der «Divina».
Von unten nach oben aufgezdhlt, baut sich auf der objektiven
Weltregion des Chaos die der konkreten Natur auf, gegliedert
in die Reiche der «offenen Natur» — des amorphen Stoffes — und
der «geschlossenen Natur» von Kristall, Pflanze und Tier. Dariiber
liegt die Region der «Abstracta», der platonlschcn Ideensphire ent-
sprechend, die Heimat der seibstand1gen «Ideen» und derer niederen
Ranges, der Urbilder aller Gegenstinde, Beschaffenheiten und Vor-
ginge.

So weit gelangt, miissen wir allerdings das B11d vom Turm als
unzureichend zuriicknehmen. Denn die nun folgende Region der
«Divina», der gottlichen Dinge, baut sich ja nicht auf den drei unteren

550



Regionen auf. Diese sind vielmehr das Echo ihrer schopferischen
Gewalt in der Wirklichkeit. In der Realitdt unserer offenbarten Welt
ruht das Hohere auf der breiten Fliche des Niederen. Metaphysisch
aber steht alles Niedere auf einem Hoheren, das es hilt, durchdrmgt
belebt. Dieses begriindende «Hineinstehen» alles Hoheren in das Nie-
dere, die «Instanz», bildet einen der Hauptbegriffe des Graveschen
Denkens. Er iiberragt das Kausalprinzip, das nur eine irdisch bedingte
Geltung hat.

Friedrich Grave selbst entwirft seine Weltschau, wie alle Meta-
physiker nach der geometrischen Form strebend, in Gestalt eines
Doppelkegels, dessen unterer Teil von den Regionen des Chaos, der
Natur und der Ideen gebildet wird, die in zunehmender Verengung,
Verdichtung, Hoherbildung zunichst «unterwirklicher» Tatbestande
aufsteigen. Die Region der gottlichen Dinge dagegen dehnt sich von un-
ten nach oben aus. Hier tritt der metaphysische Sinn der Dreieinigkeit
hervor. Die unterste Stufe, die des Gottessohnes, ist die verkdrpertste;
iiber ihr liegt das Reich des Heiligen Geistes und iiber diesem wiederum
das des schopferischen Vatergottes. Jenseits dieser «Instanzen» der
Dreieinigkeit aber herrscht das Reich der absoluten, unmanifestierten
Gottheit, des «Abgrundes» (Meister Eckhart), des «Deus absconditus»
der Scholastik und Luthers, des «Brahman» der Inder oder wie Grave
es fast beunruhigend schlicht ausdriicke, der Ewigkeit.

Am Beriihrungspunkt der beiden Kegel steht der Mensch. IThre
Achse, die Weltachse des Erkennens geht durch ihn hindurch. Das
Gravesche Denken, das als objektive Metaphysik im Gegensatz zu der
neuzeitlichen Philosophie nicht um den Menschen kreist, erkennt so
doch eine Wiirde, eine zentrale Stellung in ihm, die thm sonst nur von
religiosen Systemen gegeben wird, die er aber als das angstvoll iso-
lierte, von seinem Ursprung getrennte Individuum der modernen Phi-
losophie nicht besitzen kann.
 Erblickt man mit einem barocken Auge im Aufrifl des Doppel-
kegels die Sanduhr der Ewigkeit, so steht der Mensch an ihrer Kehle,
durch die, sich verengend, der Zeitfluf lduft. Und nur im Zeitflufl
treten die metaphysischen Weltstufen auseinander: es liegt an den
besonderen Bedingungen der im Rahmen der Zeit ablaufenden mensch-
lichen Erkenntms, daR sie hintereinander oder iibereinander erblicken
muf}, was in Wahrheit ineinander ist.

Dieser Hinweis bewegt sich auf dem fragwiirdigsten Weg. Er tut
der Philosophie, auf die er die Aufmerksamkeit lenken will, Unrecht,
indem er nichts von der Groflartigkeit der Weltschau, um die es hier
geht, vermitteln kann; er beansprucht den Leser, ohne ithm doch mehr
geben zu konnen als die Mitteilung, dafl hier etwas Bedeutsames und
seltsam Aktuelles vorliegt. Wenn es aber dieser Skizze notwendig an

551



Fiille und Weite fehlt, so kann der Gegensatz, in dem Friedrich Graves
Denken zur herrschenden Mehrheit der modernen Philosophie steht,
ihr wenigstens die richtige Perspektive geben. Graves Denken ist
objektiv; es geht von den vom Menschen unabhingigen physischen und
metaphysischen Realititen aus. Eins seiner auffallendsten Charakte-
ristika ist der Rang, die Wichtigkeit, die es dem «Ding», der «Sache»
gibt. Die moderne Philosophie nicht nur, sondern auch die moderne
Lebensstimmung sind iiberwiegend subjektiv. Von Descartes iiber
Kant zu Nietzsche und seinen Zeitgenossen und Nachfolgern in den
verschiedenartigsten Ideologien steigert sich fortwihrend die Tendenz,
die Welt wie sie uns umgibt und nun gar die religidsen und meta-
physischen Traditionen als eine bloffe Schépfung des Menschen und
seines Bewufltseins aufzufassen. Die Philosophie des Chaos ist sym-
bolisch; in jeder Erscheinung wird die Anwesenheit der metaphysischen
Weltstufen nicht nur, sondern auch eine jeweils besondere, spiegelnd-
durchsichtige Beziehung zur Region der gottlichen Dinge erschaut.
Graves Denken ist metaphysisch; es geht von der Wirklichkeit geistiger
Ordnungen und Michte oberhalb wie innerhalb der realen Welt aus.

Die groflartige Schau, welche in der neueren Philesophie zum ersten-
mal wieder jene Wirklichkeit der iiberrealen geistigen Ordnungen und
Michte, die Reiche des Menschen und der konkreten Natur und die
Sphire der in der Dreieinigkeit manifestierten gottlichen Dinge zu-
sammensicht, gewinnt Abschluff und Fundament zugleich durch die
Aufzeigung des Chaos als vierter, objektiver Weltregion.® Hier liegt
die absolute Neuartigkeit und die erregende Notwendigkeit der Philo-
sophie Friedrich Graves. Aus dem Chaos entstammt alles; es ist gleich-
sam die ewige Schopfungsreserve Gottes, ein vor allen Anfdngen lie-
gender Zustand, der immer da ist. Es ist die Region der «Urelemente,
nicht im physikalischen oder chemikalischen, sondern metaphysischen
Sinn», die unverinderlich allem Sein zugrunde liegen. In jedem Gegen-
stand, und sei er noch so entfaltet, ausgeformt, ausgearbeitet, ist ein
chaotisches Element, dessen Erfassung «unsere Kenntnis der Natur der
Moglichkeit nach erweitert», |

Grave selbst bezieht die objektive Weltregion auf das Goethesche
Reich der «Miitter». Der Vergleich erhellt die Tiefensphire, um die es
'sich handelt. Er darf aber nicht {iber den exakt metaphysischen Cha-
rakter dieser Region tduschen, in der auf dem Fundament der «Qua-
litat» sich die «Reiche» der « Dimension», der «Gestaltung», der «Bilde-

3 Die Drei, in die nach einem psychologischen und sicher nicht nur
psychologischen Gesetz der Mensch die Dinge gliedert, erginzt sich zur
Vier — ein sinnbildlicher Vorgang von allgemeiner Bedeutung, der auch
in C.G. Jungs Arbeiten seit Jahren einen immer stirkeren Platz ein-
nimmt.

552



formen» aufbauen, wo die Zeit den Raum trigt und aus diesem sich
die geometrischen Figuren entwickeln, wo die «Ur- und Elementar-
gestalten» der Welle etwa oder «der Anordnungen in den organischen
Gebilden» enthalten sind, der «Stoff zu Triumen» und die Form-
gehalte der Kunst, und sich dem Denken Sitze von solcher Konzen-
tration ergeben wie «Materie ist gestaltete Qualitdt» — der duflerste
Gegensatz zu jedem Materialismus.

Die Behauptung, dafl in der Graveschen Philosophie des Chaos
bereits eine Bindigung zum mindesten von intellektuellem Chaos im
negativen Sinn vorliegt, mufl auf Grund dieser wenigen Andeutungen
kiihn erscheinen. Dieser Eindruck vergeht, wenn man entdeckt, daf die
«chaotischen Situationen» einzelner Kunstrichtungen und Wissen-
schaftsgebiete der Gegenwart in ihr einen so eindeutigen Platz erhalten
wie bekannte Elemente in einer aus dem Unbekannten auftauchenden
Elemententafel. Dabei ergibt sich das iiberraschende Resultat, daf} die
Dynamismen, welche offenbar den Atomen zugrunde liegen, nicht so
chaosnah sind, wie das voreilige Ausdeutungen der modernen Physik
behaupten, die hier schon das Metaphysische — das eben doch.ein
Meta-Physisches, etwas auflerhalb der Physik ist — erreicht glauben.

Nach der Graveschen Anschauung wiirden diese Dynamismen erst
am Uebergang der chaotischen zur Region der konkreten Naturdinge
stehen. Die jetzt noch verborgenen Ordnungen aber, welche die unter-
atomare Welt bestimmen, gehdren wie der Traum und die Kunst der
dritten Stufe dieser objektiven Weltregionen an, der «Gestaltung».
Interessant nun, dafl Grave bei diesem chaotischen Ursprung der Kunst
wieder zwischen «hoherer» und «niederer» Kunst unterscheidet. Die
«niedere» Kunst entspricht dem, was man eine Zeitlang als «Kunst-
formen der Natur» zu bezeichnen liebte, oder auch den geometrischen
Ornamenten, dem Formenreichtum der Meeresfauna usw. Sie ent-
spricht auch genau der abstrakten, nicht gegenstindlichen Kunst der
Gegenwart. Diese ist aber auch darum noch chaosnaher als der Traum
oder gar die moderne Physik, weil sie Elemente noch tieferer Chaos-
stufen, der «Dimension» und der «Qualitdt» darstellt, etwa die Dyna-
mik geometrischer Strukturen und die Spiegelung reiner Qualititen
im Bewufitsein des Kiinstlers.

Sicher wird es in der Geistesgeschichte selten sein, dafl eine Philo-
sophie nach einem Vierteljahrhundert Verschwiegenheit sich als Ant-
wort auf inzwischen libermichtig gewordene Probleme erweist. Aber
Deutung solcher pldtzlicher, unvorbereiteter Anndherungen an das
Chaos, Einreihung und Sinnerleuchtung sonst zusammenhangloser,
hochst beunruhigender Ergebnisse der modernen Forschung und Kunst:
das ist nicht das Einzige und nicht einmal das Wichtigste, wenn auch
vielleicht das Aktuellste und «Interessanteste», was von einer den-

553



kerischen Bindigung des Chaos in der Philosophie Friedrich Graves
zu sprechen erlaubt. Das Entscheidende ist, dafl diese neuentdeckte
objektive Weltregion nicht, wie es so nahe gelegen hitte, verabsolu-
tiert und als der Grund alles Daseins gesetzt wird. Das Chaos, die
ewige metaphysische Schopfungsreserve fiir die konkrete Welt er-
scheint von vornherein, wie es nicht anders sein kann, in einer grofieren,
umfassenden Ordnung einbegriffen. Die vierte Weltregion verschlingt
nicht die {ibrigen drei. Sie tragt die Reiche der Natur und des Menschen
und die Region der Ideen. Aber sie ist ihrerseits nur die erste, vor-
bereitende Werkstdtte der Gottheit fiir die Vorformen des Seins.
Friedrich Grave ist auch hier ein Philosoph, der mehr hilt, als et zu ver-
sprechen vorgibt; sein leidenschaftlicher Anruf, nach Jahrhunderten
fortgesetzter Denkzerstiickelung und immer #ngstlicher werdenden
menschlichem Subjektivismus die Fiille des Ganzen wieder denkerisch
zu erfassen, ist in begluckendem Maf} schon die Antwort auf diese
Forderung selbst. Hier ist wirklich ein Blick auf die Weltarche gewor-
fen, wie sie aus dem metaphysxschen Hintergrund des Kosmos in
jedem Augenblick der Zeit ins Dasein f3hrt,

AUS FRIEDRICH GRAVES WERKEN

‘Ueber aller Gegenwart ruht ein Glanz ohnegleichen.

Es ist der Glanz der «steilstehendens, stillstehenden Flamme, in der
Zunahme und Abnahme sich ununterbrochen verbrennen. ,

Die Natur im Glanze der Gegenwart ist wie eine iiberall gleich-
mifig schimmernde Haut zwischen dem Gestern und dem Morgen.
Selbst wenn es darin unterschiedliche «Stellen» gibe: sie kann nicht
aus sich selbst herausspnngen und dies ergriinden wollen, auch wenn
sie sich im Menschen ein Auge anschafft, das — beinahe! — bis zur
Gottheit zu schauen vermag. Denn dieses Auge, selbst zu ihr gehdrig
und in ihr ruhend — wohin wiirde das wohl blicken...?

%

Der Selbstmord ist nicht die Beférderung, sondern die Verkriip-
pelung des Sterbens (ein Gegenstiick zu krankhaft iiberhastetem Wachs-
tum, das schon bei Kristallen zu Mif8bildungen fithren kann), genau
wie die freventliche Totung des Mitmenschen. Daher die heilige Scheu
vor dem Toten selbst Unheilbar-Kranker. Man nimmt ihnen das letzte
aller Rechte, sich selbst zu ihrer Vollendung zu gestalten; man bricht
eine Form ab, wie man es bei der Pflanze auf keine Weise konnte.

»

554



. Erwarten wir von der Kunst also — um den Faden aufzunehmen —
auch nicht weniger, als sie zu geben hat! erwarten wir nicht primitive
Gestaltenmuster in nuce! denken wir nicht, daf irgendein Urmuster
des Schmalgestreckten, Windig-beweglichen, Schliipfenden fiir sich
allein «Forellen komponieren» konnte, sondern dafl dazu noch mehr
gehort das in die Reihen sowohl der leblosen wie der lebendigen Natur
weit hineinreicht. Und das gilt ebenso von der Pyramlde, ebenso von

der korinthischen Siule.
*

Bitte, keine «wie aus einem Kocher hervorgeholten ritselhaften
Wortgebilde» statt einer ‘Auskunft! Keine Begriindungen, die durch
immer neue Wendungen Schicht um Schicht legen um einen winzigen
scheinhaften Kern, der in Wahrheit oft nur eine Liicke ist, die durch
sie gestopft wird. Ist und bleibt doch das Letzte aller Theorie der
schlichte Hinweis auf die geschauten oder geglaubten Tatsachen, ja
noch genauer: ist es doch das Ganze der Tatsachen selbst, deren Begriin-
dung nur in dem Halt besteht, den sie im Ganzen finden!

*

Es wurde das Forellenquintett Schuberts gespielt, das seinen Namen
den eigenartig kunstvoll gefiigten Figuren des vierten Satzes ver-
dankt. Auf dem Heimwege bemerkte eine Dame: «Wie wunderbar ist
doch hier eine Naturerscheinung vom Komponisten erfafit worden!» —
«Wie meinen Sie das?» fragte ich. — «Nun, ich staune, wie ein Kom-
ponist es fertiggebracht hat, einen geschauten Vorgang in T6ne um-
zusetzen und gleichsam in Musik darzustellen.» — «Hat er, glaube ich,
gar nicht getan; hat wohl gar nicht — iiberhaupt — an Fische gedacht.»
— «Wie wire das moglich!» — «Ich glaube, er war im Schaffen sozu-
sagen — selber — Fisch; oder — der liebe Gott am Schopfungstage

dieser Tiere; es lag alles in ihm.»
' ) *

Da nahest du aus Tiefen des: Lichtithers und mochtest wagen den
Wurf einer Welt. Um dich wolbt sich das siebenfarbige Tor des Regen-
bogens Laut verkiindet es, der Ze1t und des Raumes wilder Ozean
sei zahm geworden.

Moge er behutsam mit deinen Gisten umgehen und jeden nur so
ergreifen, wie er’s ertragen kann!

Schon fallen Rlegel — und mit Donnergekrach entstiirzt deinem
dampfenden Schof} ein kreisender Ball, ein eanlges Glutgebirge. Ge-
Waltlge Erdmassen dichten sich zur Feste.

555



Zwischen thnen funkelt’s hier und da von geschliffenen Kostbar-
keiten.
Und heraus dringt und quillt berauschende Fiille ersten Lebens, d1c

sogleich alle Flichen iiberbreitet, Hohen erklimmt, Tiefen iiberflicht
und selbst die geuferten Gewisser ausfiillen will.

Was dann noch kommt —: mein Auge vcrgcht vor Wundern iiber
Wunder — — Es hiipft, es lauft €s fhcgt, im Weltraum — «wim-
melt’s»!

«Welch Schauspiel!»
O ihr! eure Gehc1mn1sse' vernetc jedes mir wohl das seine?

556



	Eine Philosophie des Chaos

