
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 17 (1949-1950)

Heft: 9

Artikel: Eine Philosophie des Chaos

Autor: Eschmann, Ernst Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758808

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758808
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EINE PHILOSOPHIE DES CHAOS

VON ERNST WILHELM ESCHMANN

Das griechische Urwort «Chaos» kann in doppeltem Sinn gebraucht
werden. Im negativen bezeichnet es einen Endzustand, in den das

Geformte durch Zerstückelung und Zersprengung verfällt, einen
Zustand völliger Auflösung. In positiver Meinung ruft es das Bild eines

großen, ungestalteten «Vorher» herauf, in dem alle Wesen, Formen und
Möglichkeiten noch unerweckt schlummern. Chaos in diesem Sinne ist
ein von Kräften und Zukunft trächtiger Begriff

Wer heute von Chaos, von chaotischen Zuständen redet, meint es,
der Weltsituation entsprechend, wohl immer negativ. Er denkt nicht
mehr daran, daß «Chaos» noch anders genommen werden könnte, als
ein Bereich oder eine Macht, die vor allem Werden, vor aller Form
liegen. So, in dieser positiven Bedeutung, fassen ihn die alten Mythen
der Völker, faßt ihn die Genesis, faßt ihn Hesiod. Es mag wirklich
ein Charakteristikum der Moderne sein, daß in dem heute vom Begriff
«Chaos» hervorgerufenen Wortgefühl das Ende und die Zerstörung,
den Sinn des Anfangs, richtiger des vor allem Anfang Liegenden,
verdunkelt haben.

Gerade die Moderne aber ist in der Wissenschaft wie in der Kunst
zu Schichten der Wirklichkeit gelangt, die dem, was das mythische
Denken früherer Zeiten unter «Chaos» begriff oder ahnte, recht nahe
kommen. An erster Stelle drängt sich erklärlicherweise, weil ihre
Ergebnisse am bedrohlichsten erscheinen, der Gedanke an die neuere
Physik vor. Auf ihrem konsequenten Weg seit dem 17. Jahrhundert
ist sie schließlich zur Auflösung des Atoms und damit in eine
unteratomare Welt gelangt, deren das Atom bildende Kräfte sie erst
freigedacht und dann praktisch freigemacht hat. Diese Kräfte scheinen
keinerlei berechenbarer Bindung zu unterliegen. Sie erwecken zunächst
den Eindruck des Spontanen, Willkürlichen, und dies in einem Maße,
daß sogar der unrichtige, und vor allem unphilosophische Einfall
auftauchen konnte, hier seien die Grenzen des Prinzips der Kausalität
erreicht. Diese subatomare Schicht der Wirklichkeit zu fassen, fehlt es
dem Menschen nicht nur an Vorstellungsvermögen, das 'hier vielleicht
am besten für immer ausgeschaltet bleibt, sondern auch vorläufig an
den richtigen Denkmitteln.

Wenn heute die verschiedensten und unter sich feindlichsten poli-

35 545



tischen Richtungen bestimmte Gruppen der modernen Kunst als «chaotisch»

verurteilen, so ist damit sicher kein Kompliment gemeint. Wir
möchten aber doch eines darin sehen. Denn diese Gruppen, wie immer
man sie bezeichnen mag, als «abstrakt», als «nicht-gegenständlich»
usw., haben längst jene «Richtungen» am Anfang des 20. Jahrhunderts
überwunden, wo die altbekannten Gegenstände nur unter neuem
Blickwinkel mit einer neuen Methode des Sehens angeschaut und dargestellt
wurden. Sie sind auch über jene mehr gegen die Mitte des Jahrhunderts
hin gelegene Epoche hinausgewachsen, wodurch eine scheinbar zufällige,
wenn auch nach künstlerischen Gesetzen selten willkürliche Zusammenstellung

aus zertrennten und wieder zusammengefügten Elementen der
gewohnten Wirklichkeit eine neue eindrucksvolle «Ueberwirklichkeit»,
ein «Surreales» geschaffen wurde. Hier handelt es sich nicht mehr um
noch so individuell und «neu» gesehene Abbilder der Wirklichkeit und
schon gar nicht mehr, wie einst im Expressionismus, um den Ausdruck
innerer Seelenvorgänge, sondern um Dinge, wenn man dieses allzu
konkrete Wort gebrauchen will, die vor allem Bekannten, Geformten
stehen.

Man kann sagen,daß hier eine «neue Natur neben der alten geschaffen
wird» (Ulrich Gertz), wie Kunststoffe oder künstliche, in der Natur
nicht vorhandene Düfte einen sich immer verbreiternden künstlichen
Kosmos neben den nicht vom Menschen geschaffenen setzen. Man
kommt aber vielleicht dem Phänomen dieser abstrakten,
nichtgegenständlichen Kunst noch näher, wenn man sie als kühne Wiedergabe

einer vorgeburtlichen Wirklichkeit bezeichnet. Manche dieser

Linien, sich eben ins Wahrnehmbare begebenden Farben und im Augenblick

der Verwandlung überraschten Bewegungen ungeschaffener Dinge
— es sei nur an die Werke des Zürcher Malers Dalvit oder des Baslers

Jürg Spiller erinnert — erwecken die merkwürdige Gewißheit, daß so,

gerade so, die Formeh und Körper vor ihrem Eintritt in unsere
Wirklichkeit aussehen müssen, im Uebergang vom Chaos zur Eindeutigkeit
des Gewordenen angetroffen.

Ueber die Möglichkeit und Dauer einer solchen Kunst als Kunst ist
hier nicht zu sprechen. Aber auch wer sie von vornherein ablehnt, wird
vielleicht zugeben, daß er in 'bestimmten seelischen Zuständen von
ähnlichen unnennbaren, unbezeichenbaren Gestalten überfallen wurde, wie
sie die abstrakte Gruppe der modernen Kunst auf die Leinwand oder
in Gips und Bronze, Marmor und Draht zu übertragen versucht. Es

sind jene Zeitspannen äußerster Ermüdung, in denen man dennoch
nicht einschlafen kann und aus dem plötzlich klaffenden Spalt zwischen
Wachen und Schlaf solche Formen und Farben emporsteigen, Gegenstände

und Kombinationen von Gegenständen ohne jeden denkbaren
Sinn oder Zweck, bis dann der Schlummer endlich doch von diesen

546



beunruhigenden Erscheinungen befreit. Damit haben wir die Brücke
betreten, die von der Chaosnähe bestimmter Richtungen der modernen
Kunst zur Tiefenpsychologie führt. Auch sie ist chaosnah, wenngleich
in einer verständlicheren, gestalthafteren Weise als die abstrakte, nicht
gegenständliche Malerei. Ja, man kann sagen, daß die Entwicklung der
modernen Psychologie eben durch zunehmende Annäherung zum Chaos
im positiven, möglichkeitsträchtigen Sinn bestimmt ist.

C. G. Jung zeigte, Freud weiterführend, wie das Unterbewußtsein
nicht nur der Aufbewahrungsort des «Verdrängten» ist, sondern die
Ursprungsstätte des seelischen Lebens, des Werdens der Persönlichkeit
überhaupt. Ueber das Unbewußte und Unterbewußte des Individuums
hinaus kam er zu der Erkenntnis eines kollektiven Unbewußten, dessen

Erz- und Urbilder, die Archetypen, den Menschen ebenso bedrängen
wie vorwärtsführen. Im Vergleich zu den völlig gestaltlosen,
unvorstellbaren Kräften der subatomaren Welt und den für ein sicher sehr

großes Publikum nicht faßbaren Gebilden der modernen abstrakten
Kunst sind freilich diese Archetypen, etwa die des Führers, des alten
Mannes, des Königs, der großen Mutter, des «puer aeternus» etwas
Figürliches, Formvollendetes, durchaus den Idealen der klassischen
Kunst Entsprechendes. Doch wie bereits angedeutet: aus den
Untergründen der Psyche regt sich so. manches, was weit unterhalb dieser
geformten Archetypen liegt, Vegetatives, Animalisches, ja sogar
Kristallinisches. Hat doch C. G. Jung die Vermutung ausgesprochen, daß
vieles aus der im menschlichen Bewußtsein und Unterbewußtsein lebendigen

Formenwelt der Reflex organisch-physischer Strukturen und
selbst der jeder organischen Bildung zugrundeliegenden Moleküle und
Atome in der Seele sei.

Man darf also durchaus von einer «chaotischen» Situation in
einzelnen Gruppen der modernen Kunst und manchen Disziplinen der
Wisserischaft sprechen, ohne damit die negative Wertung zu verbinden,

an die gewöhnlich bei diesem Ausdruck gedacht wird. Die auf
das «Chaos» bezogene Richtung jener Erkenntnis- und Schaffensgebiete
ist gewiß in vielen schon sichtbaren Konsequenzen beunruhigend. Auf
der anderen Seite aber bedeutet sie für die Erkenntnis des Menschen
über sich selbst und das Ganze eine in ihren Möglichkeiten noch gar
nicht abschätzbare Entwicklungsstufe. Unübertrefflich hat dies Paul
Valéry in dem posthum erschienenen «Mein Faust» formuliert, wenn
er Faust dem verdutzten Mephisto die neue Lage erklären, läßt:

Faust: «Stell dir vor, daß sie im Innersten der Materie, gleichsam
mitten in ihrem Diesseits, das alte Chaos wieder entdeckt haben

Mephistopheles: Das Chaos} Dasselbe, das ich noch gekannt habe?
Faust: Man wird sich anheischig machen, es dir zu zeigen.»

547



Was aber doch veranlassen könnte, von einer chaotischen Situation
in negativer Bedeutung zu sprechen, ist die Tatsache, daß weder der
Zusammenhang dieser Phänomene erblickt wird noch auch der Begriff
des «Chaos» selbst in einem neuen, oder richtiger gesagt in einem sehr
alten Sinne erfaßt scheint. Dieser Eindruck ist freilich irrig. Denn
während der ganzen Jahrzehnte, in welchen die Kunst den Weg vom
Impressionismus über den Surrealismus zur reinen Abstraktion ging,
während die das Atom bildenden Kräfte freigesetzt wurden und die
Tiefenpsychologie immer ferner liegende, immer weniger menschlich-
individuelle Schichten des Unbewußten erschloß, hat die von der
Situation geforderte Philosophie des Chaos bereits existiert. In Friedrich

Graves «Das Chaos als objektive Weltregion»1 und in der
metaphysischen Schau desselben Autors «Chaotica ac Divina»2 ist sie in
aller Exaktheit und Universalität gegeben worden. Das «Chaos» als

objektive Weltregion fand die öffentlich ausgesprochene Zustimmung
Eduard Sprangers; auf «Chaotica ac Divina» hat Hermann Hesse
seinerzeit mit Begeisterung hingewiesen. Der Dichter sprach von «einem

jugendlich glühendenWurf.» Als die beiden Bücher herauskamen, schien

es, als würde die philosophisch orientierte Oeffentlichkeit sich ihrer
Wichtigkeit bald und in bedeutendem Umfang bewußt werden. Nach
den ersten überraschten und anerkennenden Begrüßungen aber senkte
sich Schweigen über den hier geschehenen Aufbruch.

Wie kam es, daß eine Philosophie, die so sehr dem inneren
Zeitgeschehen entsprach, und die in ihren Ankündigungen und
grundsätzlichen Forderungen so vieles vorwegnahm, was von den
Einzelwissenschaften erst danach als Theorie aufgestellt und im praktischen
Versuch bestätigt wurde, ohne wirklichen Widerhall blieb und heute

vor einer Neuentdeckung steht? Einer der Gründe mag in der
persönlichen Art und dem persönlichen Schicksal des Verfassers liegen.
Als angesehener Jurist mitten in einer prosperierenden Bremer
Anwaltspraxis plötzlich von der Erfahrung der Philosophie ergriffen, verließ

er Beruf und Vaterstadt, um in südlichen Gegenden ein Wanderleben

zu führen. Durch unstete Gesundheit an der Ausarbeitung seiner
Themen vielfach gehemmt, wählte er sich schließlich vor vielen Jahren
die Schweiz als endgültige Heimat und schuf sich dort eine
eifersüchtig gehütete Verborgenheit. Es mag bezeichnend für diesen Denker
scheinen, daß dies weder in dem gewöhnlichen Rückzugsgebiet der
Geistigen, dem Tessin, geschah, noch auch in den Zentren des intellektuellen

Lebens wie Zürich oder Basel, sondern mitten in einer Stadt,

1 Berlin und Leipzig, 1924.

' Jena 1926; geschrieben 1922. Eine Neuherausgabe beider Schriften durch
den Verfasser' dieses Aufsatzes ist in Vorbereitung.

548



die mit ihrer vorwiegenden Bezogenheit auf Politik und Verwaltung
dem Philosophen eigentlich wenig entgegenkommt.

Friedrich Grave hat, was für den Verfasser einer Philosophie des

Chaos nicht näher begründet zu werden braucht, keiner der
philosophischen Schulen angehört, die seit dem Beginn des 20. Jahrhunderts
als Neukantianismus, Phänomenologie, Lebensphilosophie und
Existentialismus einander folgen. Er hat zu all diesen Schulen in Opposition

gestanden und, oft in wenigen aphoristischen Bemerkungen, ihre
Schwächen aufgedeckt. Aber er hat seinerseits auch nie etwas getan,
eine Schule um sich zu versammeln; ja, er hat all das fast sorgsam
vermieden, was sich auch der bescheidenste Denker, dem an dem Bekanntwerden

seiner Ergebnisse liegt, gleichsam unbewußt-automatisch an
helfenden Verbindungen, förderndem Austausch, vergrößerndem Echo
schafft.

Einen anderen Grund bildet die ungewöhnliche Art der beiden
Bücher selbst. «Das Chaos als objektive Weltregion» ist eine streng
philosophische Abhandlung von absichtlicher, kühler Trockenheit.
«Chaotica ac Divina» aber stellt sicher eines der merkwürdigsten
Werke nicht nur der Philosophiegeschichte, sondern der deutschsprachigen

Literatur überhaupt dar. Erinnern herrliche Aphorismen an Novalis,

so ist der Charakter des ganzen Buches nur mit den späteren
Werken Nietzsches vergleichbar, von denen es allerdings eine fast
schüchterne Bescheidenheit und ein unablenkbares Festhalten am
denkerischen Maß unterscheidet. Die Eigentümlichkeit der «Chaotica ac
Divina» liegt darin, daß hier das Denkergebnis und das philosophische,
oft die mystische Erfahrung streifende Denkerlebnis, aus dem es

stammt, ineinander und ohne Rückhalt dargestellt sind. Die Erschütterung

bei der Kristallisation der Erfahrung zum Gedanken ist so stark,
daß der Verfasser häufig zum Scherz, zur Spielerei, ja zur Clownerie
greift, um sie und sich, den durch das Einbrechen der Ideen Verwundeten,

zu verbergen. Oft zieht der Verfasser selbst eine freiwillige
Narrenkappe über die Augen aus Scheu vor dem, was er erblickt und
wohin er den Leser führt. Neben den letzten Werken Nietzsches sind
die «Chaotica» wohl das einzige Buch, das den radikalen Doppel
Vorgang des Denkens ohne Verhüllung darstellt, wie er halb visionär
von überwirklichen Quellen gespeist wird und halb bewußt aus dem
eigenen Genius des Denkers und den verantwortlich erinnerten
philosophischen und dichterischen Schätzen der Vorgänger aufsteigt.

Aber es gibt noch mehr Ursachen für Beunruhigung und Abwehr
des Lesers. Die «Chaotica» sind aphoristisch; aber der in den Aphorismus

Verliebte wird gezwungen, systematisch zu denken. Sie sind
systematisch, mit größter Strenge sogar; aber der Systemsucher findet nichts
von der Sicherheit darin, die er von einem System verlangt, sondern

549



wird immer wieder dazu geführt, dem "Walten der schöpferischen
Prinzipien ins Gesicht zu blicken. Eros des Denkens, wer erträgt ihn
im Grunde... Der Konservative findet in den umfangreichen Zitaten
die ihm vertraute Tradition, muß aber plötzlich sehen, wie ihm Dinge
darin enthalten gezeigt werden, die er dort nie vermutete und die ihn
zu einer unbequemen Vertiefung seines Denkens zwingen. Der nach

neuen Dingen Begierige wiederum will nicht auf ein Altes, Beständiges

zurückgeführt werden, will sich nicht, um vorwärts zu schreiten,
zunächst nach rückwärts anschließen lassen. Wer geneigt ist, sein Ohr
einer bedeutenden und sich nicht genierenden Subjektivität zu leihen
und bereit, dafür allerhand Konzessionen zu machen, wird plötzlich
erschreckt sein über die Masse des Objektiven, Unbedingten, das ihm
hier entgegentritt. Und der nach dem Objektiven unterwegs Befindliche

wird sich nicht leicht damit abfinden, daß es ihm mit so
überwältigendem Gefühl enthüllt wird.

Das bekannte Höhlengleichnis Piatos erweiternd, stellt Grave am
Eingang seiner ersten Schrift zur «Philosophie des Chaos» ein anderes,
modernes auf. Er setzt den Fall, daß es in einem Geschoß des

Eiffelturmes oder eines ähnlichen Bauwerkes menschenähnliche Wesen gäbe,
deren Erkenntnisfeld eben durch dieses Geschoß vollständig begrenzt
sei; und weiter, daß diese Wesen die Voraussétzungen ihres Daseins
und die Struktur ihres Stockwerkes untersuchten. Einige von ihnen
würden zu der Vermutung kommen, daß dieses ihr Stockwerk nur als

Teil eines größeren Ganzen denkbar sei, würden damit aber den Spott
ihrer Genossen hervorrufen, die vielleicht sogar die wissenschaftlichmoralische

Forderung erheben, daß man nicht über das Stockwerk
hinausdenken dürfe. Dieses Gleichnis vom Turm gibt nicht nur die
allgemeine Erkenntnissituation des Menschen und die 'besondere der
gegenwärtigen Philosophie eindrucksvoll wieder, sondern kann auch
als Bild für die Gravesche Weltschau dienen.

Der Turm hat vier Stockwerke, nämlich die Weltregionen der
«Chaotica», der «Concreta», der «Abstracta» und der «Divina».
Von unten nach oben aufgezählt, baut sich auf der objektiven
Weltregion 'des Chaos die der konkreten Natur auf, gegliedert
in die Reiche der «offenen Natur» — des amorphen Stoffes — und
der «geschlossenen Natur» von Kristall, Pflanze und Tier. Darüber
liegt die Region der «Abstracta», der platonischen Ideensphäre
entsprechend, die Heimat der selbständigen «Ideen» und derer niederen

Ranges, der Urbilder aller Gegenstände, Beschaffenheiten und Vor-
gänge.

So weit gelangt, müssen wir allerdings das Bild vom Tujnm als

unzureichend zurücknehmen. Denn die nun folgende Region der
«Divina», der göttlichen Dinge, baut sich ja nicht auf den drei unteren

550



Regionen auf. Diese sind vielmehr das Echo ihrer schöpferischen
Gewalt in der Wirklichkeit. In der Realität unserer offenbarten Welt
ruht das Höhere auf der breiten Fläche des Niederen. Metaphysisch
aber steht alles Niedere auf einem Höheren, das es hält, durchdringt,
belebt. Dieses begründende «Hineinstehen» alles Höheren in das
Niedere, die «Instanz», bildet einen der Hauptbegriffe des Graveschen
Denkens. Er überragt das Kausalprinzip, das nur eine irdisch bedingte
Geltung hat.

Friedrich Grave selbst entwirft seine Weltschau, wie alle Meta-
physiker nach der geometrischen Form strebend, in Gestalt eines

Doppelkegels, dessen unterer Teil von den Regionen des Chaos, der
Natur und der Ideen gebildet wird, die in zunehmender Verengung,
Verdichtung, Höherbildung zunächst «unterwirklicher» Tatbestände
aufsteigen. Die Region der göttlichen Dinge dagegen dehnt sich von unten

nach oben aus. Hier tritt der metaphysische Sinn der Dreieinigkeit
hervor. Die unterste Stufe, die des Gottessohnes, ist die verkörpertste;
über ihr liegt das Reich des Heiligen Geistes und über diesem wiederum
das des schöpferischen Vatergottes. Jenseits dieser «Instanzen» der
Dreieinigkeit aber herrscht das Reich der absoluten, unmanifestierten
Gottheit, des «Abgrundes» (Meister Eckhart), des «Deus absconditus»
der Scholastik und Luthers,, des «Bra'hman» der Inder oder wie Grave
es fast beunruhigend schlicht ausdrückt, der Ewigkeit.

Am Berührungspunkt der beiden Kegel steht der Mensch. Ihre
Achse, die Weltachse des Erkennens geht durch ihn hindurch. Das
Gravesche Denken, das als objektive Metaphysik im Gegensatz zu der
neuzeitlichen Philosophie nicht um den Menschen kreist, erkennt so
doch eine Würde, eine zentrale Stellung in ihm, die ihm sonst nur von
religiösen Systemen gegeben wird, die er aber als das angstvoll
isolierte, von seinem Ursprung getrennte Individuum der modernen
Philosophie nicht besitzen kann.

Erblickt man mit einem barocken Auge im Aufriß des Doppelkegels

die Sanduhr der Ewigkeit, so steht der Mensch an ihrer Kehle,
durch die, sich verengend, der Zeitfluß läuft. Und nur im Zeitfluß
treten die metaphysischen Weltstufen auseinander: es liegt an den
besonderen Bedingungen der im Rahmen der Zeit ablaufenden menschlichen

Erkenntnis, daß sie hintereinander oder übereinander erblicken
muß, was in Wahrheit ineinander ist.

Dieser Hinweis bewegt sich auf dem fragwürdigsten Weg. Er tut
der Philosophie, auf die er die Aufmerksamkeit lenken will, Unrecht,
indem er nichts von der Großartigkeit der Weltschau, um die es hier
geht, vermitteln kann; er beansprucht den Leser, ohne ihm doch mehr
geben zu können als die Mitteilung, daß hier etwas Bedeutsames und
seltsam Aktuelles vorliegt. Wenn es aber dieser Skizze notwendig an

551



Fülle und Weite fehlt, so kann der Gegensatz, in dem Friedrich Graves
Denken zur herrschenden Mehrheit der modernen Philosophie steht,
ihr wenigstens die richtige Perspektive geben. Graves Denken ist
objektiv; es geht von den vom Menschen unabhängigen physischen und
metaphysischen Realitäten aus. Eins seiner auffallendsten Charakteristika

ist der Rang, die Wichtigkeit, die es dem «Ding», der «Sache»

gibt. Die moderne Philosophie nicht nur, sondern auch die moderne
Lebensstimmung sind überwiegend subjektiv. Von Descartes über
Kant zu Nietzsche und seinen Zeitgenossen und Nachfolgern in den
verschiedenartigsten Ideologien steigert sich fortwährend die Tendenz,
die Welt wie sie uns umgibt und nun gar die religiösen und
metaphysischen Traditionen als eine bloße Schöpfung des Menschen und
seines Bewußtseins aufzufassen. Die Philosophie des Chaos ist
symbolisch; in jeder Erscheinung wird die Anwesenheit der metaphysischen
Weltstufen nicht nur, sondern auch eine jeweils besondere, spiegelnd-
durdisichtige Beziehung zur Region der göttlichen Dinge erschaut.
Graves Denken ist metaphysisch; es geht von der Wirklichkeit geistiger
Ordnungen und Mächte oberhalb wie-innerhalb der realen Welt aus.

Die großartige Schau, welche in der neueren Philosophie zum erstenmal

wieder jene Wirklichkeit der überrealen geistigen Ordnungen und
Mächte, die Reiche des Menschen und der konkreten Natur und die
Sphäre der in der Dreieinigkeit manifestierten göttlichen Dinge
zusammensieht, gewinnt Abschluß und Fundament zugleich durch die
Aufzeigung des Chaos als vierter, objektiver Weltregion.3 Hier liegt
die absolute Neuartigkeit und die erregende Notwendigkeit der
Philosophie Friedrich Graves. Aus dem Chaos entstammt alles; es ist gleichsam

die ewige Schöpfungsreserve Gottes, ein vor allen Anfängen
liegender Zustand, der immer da ist. Es ist die Region der «Urelemente,
nicht im physikalischen oder chemikalischen, sondern metaphysischen
Sinn», die unveränderlich allem Sein zugrunde liegen. In jedem Gegenstand,

und sei er noch so entfaltet, ausgeformt, ausgearbeitet, ist ein
chaotisches Element, dessen Erfassung «unsere Kenntnis der Natur der

Möglichkeit nach erweitert».
Grave selbst bezieht die objektive Weltregion auf das Goethesche

Reich der «Mütter». Der Vergleich erhellt die Tiefensphäre, um die es
sich handelt. Er darf aber nicht über den exakt metaphysischen
Charakter dieser Region täuschen, in der auf dem Fundament der «Qualität»

sich die «Reiche» der «Dimension», der «Gestaltung», der «Bilde-

8 Die Drei, in die nach einem psychologischen und sicher nicht nur
psychologischen Gesetz der Mensch die Dinge gliedert, ergänzt sich zur
Vier — ein sinnbildlicher Vorgang von allgemeiner Bedeutung, der auch

in C. G. Jungs Arbeiten seit Jahren einen immer stärkeren Platz
einnimmt.

552



formen» aufbauen, wo die Zeit den Ra.um trägt und aus diesem sich
die geometrischen Figuren entwickeln, wo die «Ur- und Elementargestalten»

der Welle etwa oder «der Anordnungen in den organischen
Gebilden» enthalten sind, der «Stoff zu Träumen» und die
Formgehalte der Kunst, und sich dem Denken Sätze von solcher Konzentration

ergeben wie «Materie ist gestaltete Qualität» — der äußerste

Gegensatz zu jedem Materialismus.
Die Behauptung, daß in der Graveschen Philosophie des Chaos

bereits eine Bändigung zum mindesten von intellektuellem Chaos im
negativen Sinn vorliegt, muß auf Grund dieser wenigen Andeutungen
kühn erscheinen. Dieser Eindruck vergeht, wenn man entdeckt, daß die
«chaotischen Situationen» einzelner Kunstrichtungen und
Wissenschaftsgebiete der Gegenwart in ihr einen so eindeutigen Platz erhalten
wie bekannte Elemente in einer aus dem Unbekannten auftauchenden
Elemententafel. Dabei ergibt sich das überraschende Resultat, daß die
Dynamismen, welche offenbar den Atomen zugrunde liegen, nicht so
chaosnah sind, wie das voreilige Ausdeutungen der modernen Physik
behaupten, die hier schon das Metaphysische — das eben doch ein
Meta-Physisches, etwas außerhalb der Physik ist — erreicht glauben.

Nach der Graveschen Anschauung würden diese Dynamismen erst
am Uebergang der chaotischen zur Region der konkreten Naturdinge
stehen. Die jetzt noch verborgenen Ordnungen aber, welche die
unteratomare Welt bestimmen, gehören wie der Traum und die Kunst der
dritten Stufe dieser objektiven Weltregionen an, der «Gestaltung».
Interessant nun, daß Grave bei diesem chaotischen Ursprung der Kunst
wieder zwischen «höherer» und «niederer» Kunst unterscheidet. Die
«niedere» Kunst entspricht dem, was man eine Zeitlang als «Kunstformen

der Natur» zu bezeichnen liebte, oder auch den geometrischen
Ornamenten, dem Formenreichtum der Meeresfauna usw. Sie

entspricht auch genau der abstrakten, nicht gegenständlichen Kunst der

Gegenwart. Diese ist aber auch darum noch chaosnaher als der Traum
oder gar die moderne Physik, weil sie Elemente noch tieferer Chaosstufen,

der «Dimension» und der «Qualität» darstellt, etwa die Dynamik

geometrischer Strukturen und die Spiegelung reiner Qualitäten
im Bewußtsein des Künstlers.

Sicher wird es in der Geistesgeschichte selten sein, daß eine
Philosophie nach einem Vierteljahrhundert Verschwiegenheit sich als

Antwort auf inzwischen übermächtig gewordene Probleme erweist. Aber
Deutung solcher plötzlicher, unvorbereiteter Annäherungen an das

Chaos, Einreihung und Sinnerleuchtung sonst zusammenhangloser,
höchst beunruhigender Ergebnisse der modernen Forschung und Kunst:
das ist nicht das Einzige und nicht einmal das Wichtigste, wenn auch

vielleicht das Aktuellste und «Interessanteste», was von einer den-

553



kerischen Bändigung des Chaos in der Philosophie Friedrich Graves
zu sprechen erlaubt. Das Entscheidende ist, daß diese neuentdeckte
objektive Weltregion nicht, wie es so nahe gelegen hätte, verabsolutiert

und als der Grund alles Daseins gesetzt wird. Das Chaos, die
ewige metaphysische Schöpfungsreserve für die konkrete Welt
erscheint von vornherein, wie es nicht anders sein kann, in einer größeren,
umfassenden Ordnung einbegriffen. Die vierte Weltregion verschlingt
nicht die übrigen drei. Sie trägt die Reiche der Natur und des Menschen
und die Region der Ideen. Aber sie ist ihrerseits nur die erste,
vorbereitende Werkstätte der Gottheit für die Vorformen des Seins.
Friedrich Grave ist auch hier ein Philosoph, der mehr hält, als er zu
versprechen vorgibt; sein leidenschaftlicher Anruf, nach Jahrhunderten
fortgesetzter Denkzerstückelung und immer ängstlicher werdenden
menschlichem Subjektivismus die Fülle des Ganzen wieder denkerisch

zu erfassen, ist in beglückendem Maß schon die Antwort auf diese

Forderung selbst. Hier ist wirklich ein Blick auf die Weltarche geworfen,

wie sie aus dem metaphysischen Hintergrund des Kosmos in
jedem Augenblick der Zeit ins Dasein fährt.

AUS FRIEDRICH GRAVES WERKEN

lieber aller Gegenwart ruht ein Glanz ohnegleichen.
Es ist der Glanz der «steilstehenden», stillstehenden Flamme, in der

Zunahme und Abnahme sich ununterbrochen verbrennen.
Die Natur im Glänze der Gegenwart ist wie eine überall gleichmäßig

schimmernde Haut zwischen dem Gestern und dem Morgen.
Selbst wenn es darin unterschiedliche «Stellen» gäbe: sie kann nicht
aus sich selbst herausspringen und dies ergründen wollen, auch wenn
sie sich im Menschen ein Auge anschafft, das — beinahe! — bis zur
Gottheit zu schauen vermag. Denn dieses Auge, selbst zu ihr gehörig
und in ihr ruhend — wohin würde das wohl blicken

*

Der Selbstmord ist nicht die Beförderung, sondern die Verkrüp-
pelung des Sterbens (ein Gegenstück zu krankhaft überhastetem Wachstum,

das schon bei Kristallen zu Mißbildungen führen kann), genau
wie die freventliche Tötung des Mitmenschen. Daher die heilige Scheu

vor dem Töten selbst Unheilbar-Kranker. Man nimmt ihnen das letzte
aller Rechte, sich selbst zu ihrer Vollendung zu gestalten; man bricht
eine Form ab, wie man es bei der Pflanze auf keine Weise könnte.

*

554



: Erwarten wir von der Kunst also — um den Faden aufzunehmen —
auch nicht weniger, als sie zu geben hat! erwarten wir nicht primitive
Gestaltenmuster in nuce! denken wir nicht, daß irgendein Urmuster
des Schmalgestreckten, Windig-beweglichen, Schlüpfenden für sich

allein «Forellen komponieren» könnte, sondern daß dazu noch mehr
gehört, das in die Reihen sowohl der leblosen wie der lebendigen Natur
weit hineinreicht. Und das gilt ebenso von der Pyramide, ebenso von
der korinthischen Säule.

*

Bitte, keine «wie aus einem Köcher hervorgeholten rätselhaften
Wortgebilde» statt einer Auskunft! Keine Begründungen, die durch
immer neue Wendungen Schicht um Schicht legen um einen winzigen
scheinhaften Kern, der in Wahrheit oft nur eine Lücke ist, die durch
sie gestopft wird. Ist und bleibt doch das Letzte aller Theorie der
schlichte Hinweis auf die geschauten oder geglaubten Tatsachen, ja
noch genauer: ist es doch das Ganze der Tatsachen selbst, deren Begründung

nur in dem Halt besteht, den sie im Ganzen finden!

*

Es wurde das Forellenquintett Schuberts gespielt, das seinen Namen
den eigenartig kunstvoll gefügten Figuren des vierten Satzes
verdankt. Auf dem Heimwege bemerkte eine Dame: «Wie wunderbar ist
doch hier eine Naturerscheinung vom Komponisten erfaßt worden!» —
«Wie meinen Sie das?» fragte ich. — «Nun, ich staune, wie ein
Komponist es fertiggebracht hat, einen geschauten Vorgang in Töne
umzusetzen und gleichsam in Musik darzustellen.» — «Hat er, glaube ich,

gar nicht getan; hat wohl gar nicht — überhaupt — an Fische gedacht.»

— «Wie wäre das möglich!» — «Ich glaube, er war im Schaffen

sozusagen — selber — Fisch; oder — der liebe Gott am Schöpfungstage
dieser Tiere; es lag alles in ihm.»

*

Da nahest du aus Tiefen des Lichtäthers und möchtest wagen den

Wurf einer Welt. Um dich wölbt sich das siebenfarbige Tor des

Regenbogens. Laut verkündet es, der Zeit und des Raumes wilder Ozean
sei zahm geworden.

Möge er behutsam mit deinen Gästen umgehen und jeden nur so

ergreifen, wie er's ertragen kann!
Schon fallen Riegel — und mit Donnergekrach entstürzt deinem

dampfenden Schoß ein kreisender Ball, ein einziges Glutgebirge.
Gewaltige Erdmassen dichten sich zur Feste.

555



Zwischen ihnen funkelt's hier und da von geschliffenen Kostbarkeiten.

Und heraus drängt und quillt berauschende Fülle ersten Lebens, die
sogleich alle Flächen überbreitet, Höhen erklimmt, Tiefen überflicht
und selbst die geuferten Gewässer ausfüllen will.

Was dann noch kommt —: mein Auge vergeht vor Wundern über
Wunder Es hüpft, es läuft, es fliegt; im Weltraum —
«wimmelt's»!

«Welch Schauspiel!»
O ihr! eure Geheimnisse! verriete jedes mir wohl das seine?

556


	Eine Philosophie des Chaos

