
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 17 (1949-1950)

Heft: 7

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU
VOM HEIMWEH

«Le suprême bonheur est aux
lieux où l'âme est enchaînée.»

Alexandre Vinet.

Ein Heim'wch nach dem Heimweh scheint Fritz Ernst erfaßt zu haben, als er
sich aufmachte, .den von einem «milden Glanz überstrahlten» Gegenstand seines

neuesten Essays in jener ihm so eigensten anziehenden Weise zu bearbeiten.1
Immer haben wir ihm eine doppelte Leistung zu danken: der abendländischen

Ueberlieferung als Ganzem verpflichtet, leitet er uns als höchst sensibler
Wünschelrutengänger nicht nur die Wasser oftmals fast versickerter Quellen zu, sondern
regelt er sie auch gleich — stets um die Lauterkeit des Stromes besorgt — zu .einem
heitern Sinnes überschaubaren, anmutigen Stromsystem der Ideen.

Erst in der Schau über das gesamte hier zusammengetragene, bezeichnenderweise

im 18. Jahrhundert besonders üppig gediehene Schrifttum «Vom Heimweh»
erkennt man sich als Grenzgänger psychologischer und physiologischer Gelände.
Die gesammelten Texte, die mit der «Dissertatio medica de Nostalgia» des Mül-
hauser Stadtarztes Johannes Hofer aus dem Jahre 1688 gewichtig anheben,
entwickeln sich denn auch sinnvollerweise aus der stoffverhafteten Medizin über die
Seelenkunde zu Philosophie und Poesie empor, dergestalt den ganzen Kreis der
Bedingtheiten des Menschen umspannend. 1705 meint Johann Jakob Scheuchzer:
«Wir Schweizer bewohnen, wie oben erwiesen, den obersten Gipfel von Europa,
atmen deswegen in uns eine reine, dünne, subtile Luft, welche wir auch selbst
durch unsere Landspeisen und Getränke, so eben dieselbige Luft enthalten, in uns
essen und trinken.» Mit zur Anamnese des Heimwehs, diesem Europa im 18.
Jahrhundert als Schweizer Krankheit vertrauten Leiden, gehören die barocken
Feststellungen des schon erwähnten Mülhauser Arztes: «Das Heimweh entsteht, meiner
Meinung nach, von einer unrichtigen Einbildungskraft, indem der Nervensaft
immer nur ein und eben denselben Weg durch das Gehirn nimmt und daher nur
hauptsächlich eine Idee, nämlich von der Rückkehr ins Vaterland, erweckt; welche
Idee zugleich mit verschiedenen bald heftigem, bald gelindern Zufällen verbunden
ist. Daß ich diese Krankheit einer verdorbenen Einbildungskraft zuschreibe, wird
jeder für richtig erkennen, der die Zufälle genau beobachtet.» Der Diagnostiker,
sichtlich in Verlegenheit, das Uebel am rechten Zipfel zu fassen, meint in einer
sonderbar materialistischen Deutung psychologischer Sachverhalte: «Die nächste

Ursach scheint die beständige Bewegung des Nervensaftes in denjenigen Gehirnfasern,

in welchen die Eindrücke vom Vaterlande aufbewahrt sind.» Gelassen

verordnet der Therapeut die «Verbesserung der unordentlichen Einbildungskraft und
die Milderung der Zufälle.»

Und schon zuversichtlich angriffig heißt es bei Scheuchzer: «Aus bisherigen
Fundamenten kann ein verständiger Arzt leicht schließen, auf was Weise ein solcher
in sein Vaterland auf eine unmäßige Weise verliebter Patient könne traktiert und
geheilet werden.»

So bildet denn dieses Stichwort der «Verliebtheit» auch schon die Ueberleitung
zu jenen Heimweh-Doktoren, die bemerkt haben, daß die Ursache dieses «stranis-

1 Frite Ernst: «Vom Heimweh», Frctz & Wasmuth, Zürich 1949.

455



simo male» nicht allein aus dem Verlust an «subtiler Luft» und gesunder Alpenmilch

erklärt werden könne. Das Goethe-Wort «Es ist unglaublich, wieviel der Geist

zur Erhaltung des Körpers vermag» vorwegnehmend, erkennt J. B. de Sauvages
1763: «Il ne faut chercher la cure de cette maladie que dans les secours moraux.»
Alle Autoritäten, die, wie Fritz Ernst hinweist, Glied um Glied an die Kette des

Wissens vom Heimweh schmiedeten, sind sich zwar darüber einig, daß die sicherste

Heilung des Kranken von seiner Heimkehr zu erwarten sei.

Gleichgestimmtes Echo gibt Jean-Jacques Rousseau in seiner Studie über die
Wirkungen des «Ranz des vaches»: «Tant il est vrai que ce n'est pas dans leur
action physique qu'il faut chercher les plus grands effets des sens sur le coeur
humain.» Dem gelehrsamen Mülhauser geschähe zwar Unrecht, wenn man
behauptete, er habe die neurotischen Ursachen des Heimwehs völlig übersehen. Er
erwähnt den Fall eines Schweizer Bedienten in Paris, der an Heimweh litt, aber
sich selbst unverzüglich geheilt fühlte, als ihm sein Brotherr den unerwarteten
Abschied bewilligte. Die Aussicht auf die Heimkehr hatte ihn schon geheilt —
und er blieb.

Das 18. Jahrhundert würde sich selbst untreu, löste es nicht an irgendeiner Stelle
ein gestelltes Problem durch dessen Ironisierung. Es ist J. G. Zimmermann, der
1764 durch eine geistreiche Bemerkung zur aktuell gebliebenen Seite der Psychologie

des Heimwehs überleitet. «Jeder Schweizer fühlt endlich wie ich das Heimweh
unter einem andern Namen mitten auf dem Feuerherd seiner Hausgötter, wenn
er glaubt, er lebte vergnügter in einer andern Stadt oder in einem andern Lande.»

Weil das Buch Fritz Emsts den zusammengetragenen Stoff nicht nur auf ein
Ziel hin ordnet, sondern auch die verhaltene Vibration innersten Beteiligtseins
auf seinen Leser übergehen läßt, muß sida dieser am Ende fragen, ob auch «uns
die heimatliche Luft Arznei» geblieben ist, wie es 1719 Jean-Baptiste Du Bos in
seiner Betrachtung des «Hemvé» rühmt. Den mitleidigen Blick auf die unglücklichen

Vorfahren, die das Hören des Kuhreigens in Zustände verzweifelten Heimwehs

zu versetzen vermochte, richtend, fragen wir uns, ob nicht besonders die
Unfreiheit des Söldners als Ursache des seltsamen Seelenkummers angesehen
werden muß.

Seit dem Mittelalter besitzen wir ja eine Menge authentischer Aeußerungen von
Menschen, die ihres leiblichen Fortkommens, eines Krieges oder der Pflege ihrer
Bildung wegen zur Wanderschaft gezwungen waren, ohne daß sich bei ihnen die
Erinnerung an den Ort ihres Herkommens zur Qual steigerte. Aber eben jetzt,
auf den Spuren rationalistischer Deutungsversuche wandelnd, stoßen wir auf die
ein wenig unheimlich anmutende Frage, ob das Heimweh, welches einst zu so
eifrigen Studien Anlaß bot, nicht am Ende auch Ausdruck einer Gefühlsdichte der
Beziehung war, die dem modernen Menschen verloren zu gehen droht?

Ist ihm der'Raum der ganzen Welt noch so innig Besitz, wie dem Aelpler- und
Handwerkersohn des Ancien Régime der vielleicht unscheinbare Ort seiner
Abstammung? Barg jene Anhänglichkeit an Vaterhaus, vertraute Gesellschaft und
heimische Landschaft nicht eine heilsam unbewußt ordnende Kraft, die vor allem
dem Ungebildeten wenigstens die Würde des Treuseins verlieh? Mit dem Verlust
des Heimwehs im 19. Jahrhundert geht jedenfalls eine zunehmende Verklumpung
der europäischen Gesellschaft, eine Lockerung des nationalen Zusammenhanges —
den ein übersteigerter, nicht auf echter Vielfalt der Völkerpersönlichkeiten begründeter

Nationalismus künstlich vertuschen muß — und letztlich ein eigentlicher
Schwund des Kontaktvermögens des Menschen einher. Wenn man sagen darf, daß
das Heimweh wesentlich Ausdruck einer statischen Ordnung des Seins, ja eines

fast pathologischen Hanges zur Beharrung sei,-so kann man schwerlich die These

verbannen, daß die Verringerung menschlicher Beziehungskraft der rastlosen

456



Bewegung unseres Zeitalters der Diskontinuität entspreche. Die scheinbar
grenzenlose Mannigfaltigkeit des modernen Lebens ist nicht von einer ihr gemäßen
Abstufung und Verfeinerung der Emotionsfähigkeit begleitet; die Hierarchie des

Geschehens und Erlebens wird zunehmend zerstört; sehen wir doch heute junge
Leute mit fast ebendemselben Gleichmut eine Fahrkarte in die Nachbarschaft oder
nach Uebersee lösen. Wohin, so fragen wir uns mit einem letzten Blick auf das
anheimelnde Buch Fritz Emsts, das mit einem des wehmütigen Gegenstandes
würdigen, verlegerischen Feingefühl ausgestattet worden ist, sind nun aber die
Gemütskräfte entschwunden, die gewissermaßen der Lichtquell des Heimwehschattens

waren?
Vielleicht wuchs dem Weltreisenden des 20. Jahrhunderts das Heim des Söldners,

nach welchem ihn das Weh erfaßte, ins Universale. Während gr im Flugzeug Zeit
und Raum in ungeahnter Geschwindigkeit überwindet, wird ihm kaum bewußt,
daß sich sein geistiges Weltbild in dieser Welt-Häuslichkeit noch nicht recht
eingerichtet hat. Während sich des Vorfahren die Erinnerung an all das Traute und
Liebe, was er hinter sich ließ und vielleicht nie mehr sehen sollte, bemächtigte, fühlt
er seine Sehnsucht von jenem andern, nicht minder tiefen Weh nach der Erkenntnis
des erschreckend unendlichen Zusammenhanges kosmischer Ordnung erfüllt. Und
da uns Fritz Ernst am Ende seines Essays zur «Gewißheit und Seligkeit der ewigen
Heimat» heraufführt, begegnen wir ihm wieder bei dem von ihm zitierten
Novalis. Zukunftwärts gewendet, bleiben wir der tief in der menschlichen Natur
begründeten, unlöslichen Verschwisterung von Heim- und Fernweh als eines

wundersamen Agens des Gemütes bewußt: «Die Philosophie ist èigentlich Heimweh,

ein Trieb, überall zu Hause zu seht.» konrad kahl

«DAROHNE»

Von der Sprachverwilderung zur Sittenverwilderung ist es nur ein Schritt; und
umgekehrt wird die Verwilderung der Sitten eines Menschen, eines Landes, eines

Zeitalters stets auch eine Verwilderung der Sprache mit sich bringen. Die Reden

und Schriften eines bekannten, sehr toten Staatsmannes und Politikers unserer
Zeit, dessen Menschen- und Sprachvergewaltigung «eine totale» war (um es in
seiner Sprache zu sagen), lehrten es, unseligen Angedenkens, zur Genüge. «Wir
können nur versuchen, durch Pflege unseres Menschentums zu einem guten Stil
zu gelangen, oder aber durch Pflege unseres Stils dazu, Menschen zu werden»,
meint, jene Wechselwirkung positiv betrachtend, der Schriftsteller und Ueber-

setzer N. O. Sarpi — bekannt als Verfasser satirisch-humorvoller Werke von
innerlidi und äußerlich graziösem Format, wie als Interpret von englisch-amerikanischen

Romanen, denen man dieses lobende Epitheton zumindest in bezug auf
ihren Umfang nicht zubilligen kann. Er sagt es in seinem soeben erschienenen

Buch «Darohne» (Verlag des Schweizerischen Kaufmännischen Vereins, Zürich),
das den sprachlich vielversprechenden Untertitel «Von Sprache und Sprechern,
Setzern und Uebersetzern» trägt und dem «täglichen Kampf mit der Sprache,

um die Sprache» entstammt, den der Verfasser «als Schreibender, Uebersetzender
und Lesender führt». Wozu er in weiser, den Kritiker sanft entwaffnender
Selbstironie bemerkt: «Und Kämpfe enden nicht immer siegreich.»

Trotzdem darf man ihm testieren, daß er «weitgehend» (siehe: Leitartikeldeutsch!)

als Sieger hervorgeht aus dem Kampf mit der deutschen Sprache, zu
deren dornenvollem Lobe einst Novalis sagte: «Wohl unserer Sprache, daß sie

ungelenk ist! Der Starke zwingt sie, und den Schwachen zwingt sie; dort wird

457



die Erscheinung der Kraft sichtbarer, schöner, hier das Unvermögen auffallender,
und so bleibt das Reich der Schönheit reiner, adeliger, unvermischter.» Was zur
Folge hat, daß es im Deutschen keinen «eigentlichen klassischen und somit
vorbildlichen Stil» gibt, wie Scarpi bemerkt, und daß der deutsche Schriftsteller —
im Gegensatz etwa zum klassisch ausgerichteten, stilistisch bis zu einem gewissen
Grade entpersönlichten französischen — zu einem persönlichen Stil gezwungen
ist, der ihn «nach zehn Keilen enthüllt». («Das Unvermögen wird offenbarer.»)

Mit den Mängeln des heute üblichen deutschen Stils — sogar recht beachtlicher
Autoren, deren Namen jedoch schonend verschwiegen werden —, mit
vorübergehenden Modetorheiten des Ausdrucks (wie «Wissen um») und sprachlichen
Torheiten von sozusagen ewigem Bestand, mit dem Pariser Argot und einem

Nestroyischen (beinahe) Plagiat, mit dem Wort, das «im Anfang war», und
dem Wort, das — o sprachlicher Unsinn! — «letzten Endes» da ist (als ob es,

meint Scarpi, auch ein «vorletztes» Ende gäbe) mit all dem beschäftigt sich

das kleine Buch nützlich, frommend und füglich; doch nie in jener Weise, die
ein englischer Essayist neulich als die «niedrigste Form des menschlichen Geistes»

bezeichnet hat: nämlich in belehrender. Scarpi ist ein «genugsam guter Kopf» —
wie ein schulmeisterlicher Mérimée-Uebersetzer einmal «une assez bonne tête»

übersetzt hat —, um sich einer sublimeren Form der Mitteilung zu bedienen:
nämlich der amüsanten. Und so bekommen wir denn neben den klugen, das

Sprachempfinden anregenden und das Sprachgewissen aufrüttelnden Hinweisen,
Bemerkungen und Erkenntnissen, deren Wahrheit uns ridendo gesagt wird, auch

noch (in Gestalt der atemraubenden Geschichte «Reklame») eine der köstlichsten
Humoresken kredenzt, die man sich nicht scheut, im Geist und im Bücherschrank

an die Seite Mark Twains zu stellen.
Den unfreiwilligen Humor hingegen vertritt etwa jener Kritiker einer

angesehenen Zeitung, der eine Rezension von Schillers «Wallenstein» ausgerechnet
mit dem Worte: «Schillernd...» anfängt, ohne zu bedenken, daß man von
Schiller, wie Scarpi feststellt, alles aussagen kann, nur nicht, daß er und seine
Werke «schillern». Zu schweigen von dem immerwiederkehrenden Pressemel-

dungs-Stilkünstler, der die Nachricht von einer Bombardierung «wie eine Bombe
einschlagen» läßt. Das allzu nahe Beieinander und das Durcheinander von
Realität und Bild («Der Kampf um das persische Oel in russischer Beleuchtung»,
«Churchill pocht auf die Atombombe») füllt einige der wichtigsten Seiten von
Scarpis kritischen Betrachtungen. Wichtig? Was ist an solchen Sprachfinesseri
wichtig? wird der weniger kritische Leser vielleicht einwenden. «Alles, was mit
der Sprache zusammenhängt, ist wichtig», meint Scarpi. Und: «Der Mensch ist
nicht, was er ißt, sondern was er schreibt und spricht», heißt es bei ihm, mit
Recht eine allzu stoisch-zynische Auffassung vom Menschen widerlegend.

Es ist ein den Sprachfreund wie den Sprachenfreund gleicherweise entzückendes

Büchlein, dieses Scarpische «Darohne», dessen Titel übrigens kein Fehler
und keine Sprachverhunzung ist, sondern... aber das sei Scarpi selber dem
Leser zu erklären vorbehalten! Wünschenswert wäre nur, daß N. O. Scarpi, der
den «Analphabeten», welche die Film-Untertitel verfassen, so gründlich auf die
Finger sieht, auch einmal einen Blick auf den kaum minder analphabetischen
Illustrator seines hübschen Buches geworfen hätte, der Maupassants «Boule de
suif» aus dem deutsch-französischen Kriege von 1870/71 mit modernem Bubikopf

und Oxfordkragen zeichnet, zwei Figuren aus Zolas «Nana» hingegen in...
Rokoko. Wie denn überhaupt gelegentlich ein kleines «Darohne» der
Buchillustrationskunst fällig wäre, darohne (sie!) wir wohl immer ärgerer Verwilderung

in diesem «Sektor» unserer Zivilisation entgegengehen.
OSSIP KALENTER

45 8



AUSDRUCKSGESTALTUNG IN MITTELALTERLICHER
KUNST

2u Werner Weisbad)s Buch1

Die Kunst der klassischen Antike hatte sich wie keine zuvor um die Erkenntnis
und die Darstellung der irdischen Wirklichkeit bemüht. Die Freude und das
Interesse an der aktiv handelnden und fühlenden Persönlichkeit erlahmt zwar
schon in vorchristlicher Zeit, seit dem vierten Jahrhundert aber, mit dem Beginn
der frühchristlichen Kunst, werden die antiken Darstellungsmittel in den Dienst
ganz neuer, den ursprünglichen entgegengesetzten Absichten gestellt. Die irdischen
Formen, .ohne die man sich nicht verständlich machen kann, erscheinen nun
sozusagen in der Form der Verneinung, als bloße Hinweise auf Ueberirdisches. Am
ehesten bleibt noch in den erzählenden Szenen der Buchmalerei und der Mosaiken
ein Rest der antiken Lebendigkeit fühlbar, die repräsentativen Darstellungen,
etwa des frontal thronenden Christus, erstarren in einem feierlichen Schema, das
bei aller Unnatürlichkeit äußerst ausdrucksvoll sein kann, ja gerade wegen dieser
Unnatürlichkeit Uebernatürliches ausspricht. Es wirkt paradox, daß die selbst ja
auch naturferne byzantinische Malerei wegen ihrer engeren Verbundenheit mit der
griechischen Tradition für den Westen als Element des Natürlichen wirken kann.
Andererseits liefert sie dem Westen das asketische Ideal, das seit etwa 600 auch
den Westen beherrscht, und in der Buchmalerei der Insel Reichenau kommt es um
1000 zu einer ganz selbständigen Verarbeitung byzantinischer Anregungen in einer
willentlich naturfernen Kunst von einzigartigem Ewigkeitspathos. Einzelfragen,
etwa die nach dem Einfluß der Reformbewegungen von Cluny und Citeaux auf
die Kunst, wenden sich mehr an den Fachmann, im ganzen aber bietet die auch

für Laien gut lesbare Schrift einen wertvollen, sorgfältig dokumentierten Beitrag
zum Verständnis einer der entscheidenden Epochen der europäischen
Kunstgeschichte, und dem aufmerksamen Leser wird nicht entgehen, daß die hier behandelten

Fragen nach dem Verhältnis von Bild, Inhalt und Form zugleich höchst
brennende Fragen der zeitgenössischen Kunst bedeuten. So sei dieses Buch auch

weiteren Kreisen empfohlen. peter meyer

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Commonwealth- Die Krise der europäischen Zusammenarbeit ist kein Geheimnis
Politik mehr, seitdem die Abwertung des Pfunds und die anschließende

Diskriminierung der europäischen Hartwährungsländer (Belgien,
Luxemburg, Schweiz, Westdeutschland) Resteuropa in zwei Gebiete teilte, von
denen das eine so viel wie möglich von England kaufen und das andere so wenig
als möglich an England verkaufen soll. Während den Teilnehmern der sterilen
Konferenzen zur Vertuschung der Probleme Europas noch immer nicht das

Lächeln vor den Filmapparaturen der Wochenschau vergangen ist, decken britische
politische Denker den Konflikt auf, den die Tagespolitik zwar gesteht, aber nicht
zu realisieren wagt. Die Diskussionen mit Zeitschriften haben schon im Oktober
1948 anläßlich eines Beitrags von L.S.Amery in der National Review (789) The
British Commonwealth and European Unity die Krise des Westblockes behandelt.
Der frühere Erste Lord der Admiralität und Staatssekretär mehrerer Regierungen
für die Kolonien, die Dominien, Indien und Burma — zuletzt im Kriegskabinett

1 Werner Weisbach: «Ausdrucksgcstaltung in mittelalterlicher Kunst», Benziger, Einsiedcln.

459



Churchill — hat nicht bloß davor gewarnt, die Prosperität und die Zukunft des

britischen Imperial-Präferenz-Systems aufzugeben, sondern es auch undurchführbar
gefunden, daß England zwei Präferenzsystemen angehören solle, dem allbritischen
und dem europäischen. Daß auch andere Briten die Prärogative der Krone nicht
an irgend ein europäisches Parlament abtreten wollen, ist selbstverständlich; daher
sind alle Gespräche über die Einschränkungen der europäischen Souveränitäten
immer exklusive der britischen gedacht, also unverbindlich. Amery griff auf die
Ideen der Kontinentalpolitik zurück, deren überraschende Aktualität in Amerika
und England jetzt neu entdeckt wird, und akzeptierte auch die Gliederung der
Welt in fünf Imperien, die da sind: das Britische, Amerikanische, Russische,
Ostasiatische und Europäische, um schließlich die gesamte Politik zu verurteilen, die
ihre bis 1930 mögliche Verwirklichung unterbunden hat.

Auch in einem neuen Beitrag der National Review (800), der scheinbar einen
Einzelfall behandelt, aber von ihm aus auf das Ganze stößt: Canada and the

Sterling Area, bekennt sich das Mitglied des Privy Council zu einer Gliederung
der Welt in diese ökonomischen Einheiten und wirft, nachdem er schon früher
das britische Versagen bedauert hat, der amerikanischen Politik vor, durch die

Bedingungen der Anleihe an England und durch die Bestimmungen von Bretton
Wood, Genf und Havanna die Bildung solcher Einheiten verhindert zu haben,
die eines wirtschaftlichen Ausgleichs fähig wären. Mit einer wohltuenden
Entschiedenheit, die man schon lange vermißte, erklärt Amery, daß es überhaupt kein
anderes Heilmittel gibt, das gegenwärtige Mißverhältnis der Weltwirtschaft zu
heilen, als die Integrierung der schon bestehenden und die Entwicklung der
möglichen wirtschaftlichen Einheiten, also der Länder des Sterlinggebiets und der
Länder des Kontinents, zunächst Westeuropas. Durch welche Abkommen immer
die Staaten sich zu einer entgegengesetzten Wirtschaftspolitik verpflichten sollten
— sie werden kein einziges einhalten können. Bilaterale Methoden sind ein
schlechter Ersatz für eine flexible Zusammenarbeit auf weiten Gebieten; denn sie

schädigen die Wirtschaft beider Partner. Es scheint, als ob Kanada in die
Dollarwirtschaft abglitte; aber eine schöpferische Wirtschaftsmacht kann Kanada nur
innerhalb des Commonwealth werden und nicht als Anhängsel der Vereinigten
Staaten. Die Führung, die Kanada einst bei der Bildung des Commonwealth
übernahm, erwartet Amery von diesem Dominion bei der Integrierung der Common-
weälthwirtschaft zu einer imperialen.

Der anschließende Aufsatz des Herausgebers der National Review (800) Lord
Altrincham über Federalism and the Commonwealth ist seiner allgemeinen Bedeutung

wegen auch in Amerikas führender außenpolitischer Vierteljahrsschrift Foreign
Äffairs erschienen. Der Verfasser bestreitet in einer Polemik gegen Raymond
Arons Buch Le Grand Schisme, daß heute nur noch zwei große Imperien —
das russische und das amerikanische — existieren und alles zwischen ihnen «Balkan»

geworden sei. Aron scheint zu jenen politischen Publizisten zu gehören, die
England abwechselnd nicht schwach oder nicht allmächtig genug finden können
und sich in beiden Fällen irren. Er begeht den Fehler, England zu den Trümmern
der europäischen Nationalstaaten mitzuzählen und zu verkennen, daß es, in die
übernationale Kategorie des Imperiums gehört. Das sind ihrem Wesen, wenn
auch nicht ihrer Struktur nach die im Commonwealth vereinigten Völker und
Staaten, und Lord Altrincham verlangt mit Recht, sie als eine Einheit
anzusehen. Seine Abhandlung, die die einzigartige Form dieser Gemeinschaft mit
zahlreichen neuen Indizien herausarbeitet, leidet vielleicht unter einer
ungenügenden Differenzierung des alten und des neuen Imperiumbegriffes. Die
grundsätzlichen Unterschiede zwischen dem römischen oder jedem anderen zen-
tralistischen Imperium und dem britischen sind innenpolitischen Charakters,

460



während die Ueberwindung des Kleinstaats zum Weltstaat und des Binnenmarkts

zum geschlossenen Imperialmarkt, in gleicher Weise dem römischen
Imperium wie den heutigen Imperien, ganz unabhängig von ihrer Struktur,
gelungen ist oder gelingen könnte. Die moralische Bedeutung des britischen
Föderalismus bildet nur das Kriterium eben dieses Commonwealth, aber nicht
des Begriffs: Imperium. Das Britische Imperium wäre auch ohne die Formen des

freien Commonwealth das, was es weltpolitisch ist und nach den Wünschen

Amerys und vieler anderer ökonomisch werden sollte: ein Ganzes. Es wäre aber

hemmend, Europa die Bedingung eines dem Commonwealth entsprechenden
Föderalismus aufzuerlegen. So wenig Europa das Modell Schweiz übernehmen
kann, so wenig das Vorbild des Commonwealth; die Völker imitieren leichter die
Fehler als die Errungenschaften der anderen, und das Beste eines jeden Staates

gehört nicht zu seinen Exportartikeln. Es scheint auch, daß Lord Altrincham
die Zusammenhänge Englands durch sein Commonwealth mit den bestehenden
oder sich ankündigenden Imperien — durch Kanada mit Amerika, durch Australien

mit Ostasien, durch Indien mit Rußland und als vorgelagerte Insel mit
Europa — als unbedingten Vorzug ansieht. Ein solcher Gewinn muß aber erst
erworben werden, und die Welt würde ihn zu schätzen wissen. Nur müßte die
traditionelle Abneigung der britischen Außenpolitik gegen fremde Imperienbildungen

aufhören, und dann würde England auch den Willen zu seinem
Commonwealth intensivieren. Die Aversion des Herausgebers der National Review

vor dem Wort Imperium als Synonym von Imperialismus braucht weder die

Konzeption noch den Terminus «Imperium» zu tangieren, für den Amery das

nicht ganz deckende Wort «economic units» gebraucht. Akzeptiert man Imperium

in seiner neuen schöpferischen Bedeutung, so wird man fortan unter
Imperialismus die pejorative Bezeichnung einer Politik verstehen, die die
Bildung der Imperien verhindert, der fremden und des eigenen.

Die Mission Berdjajew starb im März 1948 in der Nähe von Paris, fünf Tage
Berdjajews nach Beendigung seines letzten Buches' Das Reich Casars und das

des Geistes, an seinem Schreibtisch sitzend, neben ihm die
halbverrauchte Zigarette, daneben die aufgeschlagene russische Bibel und Notizen
für ein neues Buch. So sah es der Heidegger-Schüler Stefan Schimanski, der
Berdjajew in dessen letzten Jahren nahestand und der jetzt als Mitherausgeber
der World Review die kontinentalste englische Zeitschrift leitet. Sein Gedenkblatt

im Monat (6) stellt den ehrwürdigen Denker in die Mitte oder vielmehr
auf die Höhe seiner Widersprüche, die allein in ihm ein Ganzes waren. Der
russische Aristokrat und Nachkomme französischer Herzoge als glühender Sozialist;

der Häretiker als Lehrer eines neuerlebten Christentums; der Emigrant im
Westen als Botschafter des russischen Messianismus; der Freiheitsdenker als
positiver Kritiker des Bolschewismus; der wieder aufgenommene Sowjetbürger als

neuer Gegner «eines Totalitarisme marxistischer Prägung». Die Widersprüche
zwischen Glauben und Wirklichkeit, Ideal und Notwendigkeit haben Berdjajew
weder ändern noch ermüden können. Er stand in der edlen Ueberzeugung über
ihnen, «daß der Mensch nicht das Recht habe, in seiner Pflichterfüllung nachzulassen,

selbst wenn er sich bewußt wäre, zu scheitern».
Die religionspolitische Philosophie Berdjajews bildet ein dialektisches Ganzes,

das Fedor Stepun, der Dozent für russische Geistesgeschichte an der Münchner
Universität, in einer hervorragenden Studie im Merkur (20) geistesverwandt
beschreibt. Der Glaube an die schöpferische Kraft des Leidens stellt Berdjajew in
die große Reihe russischer Denker, die aus dem Glauben und Leben heraus philo-

461



sophierten. Wie Dostojewskij, wäre es audi Berdjajew unmöglich gewesen, den

Vorschlag des Großinquisitors anzunehmen, das Böse im Menschen durch Entzug
der Freiheit zu tilgen. Die Trias: Freiheit, Persönlichkeit, Schöpfertum, sind der
Inhalt aller Werke Berdjajews und seines Lebens. Daher schreibt Berdjajew mit
klopfendem Herzen, das den Leser ansteckt, und aus der Tiefe seines Erlebens
zieht er den Menschen durch die Leidenschaft seiner Ueberzeugung zu sich
herüber. Seine Sorge, daß das Innere zu einem gedanklichen System erkalten könne,
treibt ihn als Denker vorwärts oder vielmehr immer wieder in ihn selbst hinein.
Daher ist Berdjajew auch ein entschiedener Gegner der deutschen Erkenntnistheorie,

die den Menschen spaltet. Für Berdjajew ist das Sein das Primäre — er
will nicht zu ihm gelangen, sondern von ihm ausgehen, wie er auch im Gegensatz

zu Jaspers nicht zur Transzendenz hin-, sondern aus ihr herausdenkt. Das
Bewußtsein seines eigenen, mächtigen Seins gibt Berdjajew das kühne Wort
ein: «Irgendein dem Geistesleben entsprechendes objektives Sein gibt es nicht.
Der Geist in mir ist das ganze Sein.»

Die Lehre von der schöpferischen Berufung des Menschen findet sich audi in
einer nachgelassenen Arbeit von Berdjajew, die von L'Age Nouveau (42) unter
dem Titel De la Liberté de l'Acte Créateur veröffentlicht wird. Noch einmal

grenzt Berdjajew den personalistischen Charakter des schöpferischen Aktes von
einem auf sich selbst bezogenen Individualismus ab. Dem Freiheitsphilosophen
geht es vor allem darum, zwischen dem Schaffen des Künstlers in freier
Kommunion mit seinem Volk, seinem Staat, seiner Gesellschaft, seiner Zeit, seiner

Religion und dem Urheber eines dirigierten Werkes Zu unterscheiden, das

unter Zwang ausgeführt wird. Das Mysterium des Schöpferaktes schließt gewiß
nicht die Materie der Umwelt, der Natur, der Gesellschaft, der Zeitverhältnisse

aus, aber niemals kann es aus ihnen allein erklärt werden. Durch die Schöpfung
tritt immer etwas ganz Neues in Erscheinung, denn das ist das Wesentliche des

Schöpferischen. (Daher ja auch die biblische «Schöpfung aus dem Nichts», als

höchste, unwiederholbare Form des Schöpferwillens.) Die Umstände stellen die
Bedingungen her, unter denen ein bestimmtes Werk entsteht, aber sie

determinieren es nicht. Freilich steht das Werk auch nicht außerhalb seiner Zeit
oder seiner Kulturwelt, denn jede Kultur setzt sich aus Tradition und Freiheit
zusammen. Stammt die Schöpfung mit ihren Inhalten aus einem Kollektivum,
so gibt es doch nicht den Akt der kollektiven Schöpfung; denn die Schöpfung
ist immer personal. Berdjajew wendet sich auch gegen die Auffassung, als ob
es zwischen der griechischen Tragödie, Vergil und der vom Staat kommandierten

Kunst ein Gemeinsames gäbe. Die antiken Künstler schufen aus ihrer echten
Glaubenswelt heraus, und wenn sie auch Staatsaufträge bekamen, so schufen
sie frei in der Kommunion mit ihrem Volke. Gewiß schreibt Vergil die Aeneis
im Auftrag des Cäsar Augustus, aber in Uebereinstimmung mit dessen
politischen und religiösen Tendenzen als Ausdruck seines eigenen Glaubens und
der ganzen Zeitstimmung; daher reicht Vergil auch weit über die offiziellen
Anschauungen hinaus und kündigt den Erlöser an.

Baudelaire Baudelaires noch immer wachsende Weltwirkung erweist sich immer
mehr als das unerschöpflichste Ereignis in der Geschichte der

europäischen Lyrik seit dem Canzoniere des Petrarca. Welche Fülle unaufgedeckter
Beziehungen innerhalb des Werkes und zwischen ihm und der ganzen
Literatur von E, Th. A. Hoffmann bis Proust, George, Valéry noch bestehen, deckt
ein verwirrend reichhaltiger, über 40 Seiten langer Essay von Walter Benjamin
über einige Motive bei Baudelaire auf, mit dem die wertvollste Zeitschrift der

462



Ostzone, Sinn und, Form (4), redigiert im Westsektor von Peter Hüchel, das
letzte Heft eröffnet. Was für einen raffinierten Leser und Analytiker die
Literaturwissenschaft in Benjamin verlor, der sich vor den Pyrenäen auf der Flucht
vor der Gestapo in den Freitod stürzte, braucht man Kennern seiner Abhandlung
über *Die Wahlverwandtschaften» nicht noch einmal zu versichern. Die Arbeit
gehört zu den Fragmenten eines geplanten Buches und wäre vielleicht in der
Endform von der jetzigen Ueberfülle an Assoziationen entlastet worden. Ob
Benjamin aus den zugespitzten Verkrausungen seines Stils herausgefunden hätte,
bleibe dahingestellt. Aber wenn seine Studie keine geringen Ansprüche an die
Konzentration des Lesers und an sein Fremdwörterbuch stellt, so lohnt doch
die Hingabe. Ich wüßte nicht, wer nach Proust und Valéry so viel Neues über
den Dichter zusammengedacht hätte —, was noch ohne Kenntnis des

angekündigten Baudelaire von Wilhelm Hausenstein (Verlag Karl Alber, Freiburg)
gesagt sei.

Benjamin geht von der Grundtatsache aus, daß die Lyrik mit und seit Baudelaire

nur noch ausnahmsweise den Kontakt mit Erlebnissen des Lesers wahrt.
Sie illuminiert Erfahrungen, deren Deutung zu den Aufgaben der Philosophie
gehört. Man muß auf die Feststellungen von Bergson, Freud, Proust und Valéry
über die Bedeutung des Schockerlebnisses für die Wiederherstellung der Erinnerung

zurückgreifen, um Baudelaires Erlebnissystem zu verstehen. Seine Dichtung

macht das Schockerlebnis zur Norm mit Hilfe einer Planmäßigkeit der
Lebensbeziehungen. Die literarische Linie dieser Erlebnisform reicht rückwärts
zu Poe und vorwärts zu Proust und Valéry, und providentiell haben denn auch
diese Franzosen wechselseitig übereinander geschrieben. Für Valéry ist Baude-
laires Dichtung ein Vorsatz, ihre Neuheit ein Akt der Staatsräson, durch die sich
Baudelaire von den Romantikern zu unterscheiden wünscht. Baudelaire sammelt
die Erinnerung beschwörenden Schocks ein, wie Narkotika. Zu den empfindlichsten

Stößen, an denen er leidet und die er aufsucht, gehört die Berührung
mit der Menge. Ihre Anwesenheit hat in zahlreichen Gedichten einen
heimlichen oder verschwiegenen Charakter, sie wirkt wie ein Schleier, durch den
hindurch Paris und das Leiden Baudelaires an ihr sichtbar wird. In der Menge
rührt ihn der Schock eines Gesichts, eines Schicksals auf, sein Blick erhält eine
Ferne, die vom Passanten reflektiert wird. Das Motiv der Menge hat Baudelaire

schon bei Poe gefunden,, es erhält aber durch den Zustand der Pariser
Arbeiter einen erschreckenden Charakter. Man weiß heute nicht mehr, daß die
Menge der Großstadt, zerlumpt, verhungert, rebellisch, dämonisch wie sie war,
Widerwillen und Grauen erregte. Die Menge war für Baudelaire dennoch ein
Reservoir elektrischer Energien, die Schläge und Krämpfe austeilten. In die
Masse untertauchend, findet der Flaneur oder der Getriebene neue Sensationen.
Zu den Schockerlebnissen gehören das Hasardspiel und die Spielhöllen und vor
allem die Zeit. Sie ist es, die, à tout coup, gesetzmäßig gewinnt. Auch der
Satan nimmt sich die Spiel- und Zeitmaske vor. Die Spieler kauern in Schlünden

der Großstadt und suchen gierig den Abgrund.
Die Qual der Zeit verwandelt sich dem Dichter aber auch zur Dauer mittels

der Wiederherstellung des Vergangenen. Das Fehlen der Zeit als normalen
Faktors hat schon Proust, der unvergleichlichste, verwandteste Kenner Baudelaires,

in den «Fleurs du Mal» bemerkt. Die Tage und Tageszeiten Baudelaires
stehen, außerhalb der Zeit, sie sind Dauer. Ihr Inhalt sind die Correspondances,
die im Werk Baudelaires von jeher intensiv studiert wurden. Sie drücken Ur-
erfahrungen aus, an die sich der Dichter klammert, um sich von der
Gegenwartszeit zu befreien. Nur mit ihrer Hilfe kann er ihr Widerstand leisten.
Durch die Correspondances nimmt Baudelaire seine eigene Vie Antérieure wie-

463



der auf. Wie das berühmte Gebäck von Proust, ist bei Baudelaire der Geruch
die Kraft, die schockartig das Gewesene wiederherstellt; er ist für ihn das

Refugium der mémoire involontaire. Die Zeit ist geschichtslos, auch wenn ihre
Wahrnehmung, das Verhältnis Baudelaires zu Minuten und Sekunden,
übernatürlich geschärft ist. Die Minuten decken den Erstarrten wie Schneeflocken zu.
Das Gefühl, keine Erfahrungen mehr machen zu können, liegt dem Zorn und
der Menschenfeindschaft Baudelaires zugrunde. Zeitbedingt, wie es ist, drückt es,
denke ich, ein • Ewiges aus.

Die langen Bemühungen, Baudelaire in die englische Sprache aufzunehmen,
sind, wie man in einem Aufsatz von Jackson Mathews in The Sewanee Review (2)
liest, nicht allzu erfolgreich verlaufen. Die homogenste Uebersetzung gelang
F. P. Sturm 1905, wurde aber durch eine satanische Tücke des Objekts (oder
vielmehr die Nachlässigkeit der Verleger) wiederholt unter einem falschen Namen
(dem des Kommentators James Huneker) gedruckt. Die schönste Uebersetzung
gelang dem erstaunlich vielseitigen Aldous Huxley mit einigen Strophen.
Zahlreiche neue Uebersetzungen zeigen, wieviel der englischen Lyrik an dieser
Einverleibung gelegen ist. In zwei Artikeln über Baudelaire als Kunstkritiker von
Douglas Cooper in The Listener (1071, 1072) erscheint der Dichter als ein
Johannes, der 1850 seine Zeit zur Größe und zum Licht einer neuen Aesthetik
führen wollte, und der hundert Jahre später noch als der Prophet einer kommenden

Kunst gefeiert wird.

Zur Universi- Professor Dr. J. R. v. Salis schreibt dem Verfasser der Zeitschrif-
tätskrise ten-Diskussionen zu diesem Thema: «Empfangen Sie meinen ver¬

bindlichsten Dank für Ihre wertvollen Ausführungen zur
Universitätskrise. Ich glaube, Sie haben die wichtigsten Punkte unseres ,Gutachtens
zur Hochschulreform' richtig hervorgehoben. Das Studium generale gehört in
hervorragendem Maße zu den Wünschen der heutigen deutschen Studenten selbst.
Dieser Wunsch ist praktisch deshalb nicht leicht zu befriedigen, weil die in ihrem
Spezialistentum abgesonderte Hochschullehrerschaft den Sinn und die Fähigkeit,
selbst ein derartiges Studium generale aufzubauen, nur in seltenen Fällen hat. In
Göttingen wird es von meinem Kollegen Weizsäcker, der auch unserer Kommission

angehörte, mit Erfolg praktiziert. Am stärksten besteht das Bedürfnis nach
einem allgemein-bildenden Unterricht wohl an den Technischen Hochschulen; es

wird von diesen stets in anerkennender Weise auf den an der Eidgenössischen
Technischen Hochschule bereits bestehenden allgemeinen Unterricht hingewiesen.
Wie mir noch vor kurzem von deutscher Seite gesagt wurde, soll in den Ländern
Niedersachsen (Göttingen) und Rheinland-Westfalen (Bonn, Köln, Münster) die
Einsetzung von Hochschulräten beabsichtigt sein. — Die Idee des .Geistesaristo-
kratentums', die Jasper teuer ist, ist in unserem Gremium auch besprochen, aber
nicht positiv beurteilt worden.» felix stössinger

464


	Kleine Rundschau

