
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 17 (1949-1950)

Heft: 7

Artikel: Die Welt des Schweigens

Autor: Spoerri, Theophil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758799

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758799
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE WELT DES SCHWEIGENS

VON THEOPHIL SPOERRI

Daß das Schweigen nicht nur das Aufhören des Lärms, sondern
eine Welt ist, das gehört zu den philosophischen Entdeckungen unserer
Zeit. Es ist mit dem Schweigen wie mit dem Nichts. Viele
wohlmeinende Menschen regen sich darüber auf, daß in der modernen
Philosophie das Nichts eine so zentrale Rolle spielt. Man spricht dann
wegwerfend oder tadelnd von Nihilismus und merkt nicht, daß dieses

Nichts mehr ist als das Etwas, an dem man meint, seinen Halt finden
zu können. Ja es braucht eine eigentliche Erschütterung, bis man inne
wird, daß das Nichts die einzige Rettung vor dem Erstickungstod im
bloßen Etwas sein kann.

Der heutige Mensch steckt bis über die Ohren im zähen, klebrigen
Teig der Etwasigkeit. Er weiß nicht, daß er in den Dingen erstickt,
sowenig der Fisch weiß, daß er im Wasser schwimmt. Der Mensch,
der im Absurden steckt, weiß nicht, was das Absurde ist. Um zu
wissen, was das Absurde ist, muß er den Kopf — und wäre es nur
um Fingerbreite — zum Absurden hinausstrecken. Und wo kann er
den Kopf anders hinausstrecken als in das Nichts.

Nichts bedeutet ganz einfach: Nicht-Etwas.
Für Dante ist das Nicht-Etwas das Paradies. Wie einer den Kopjf

aus der kurzschlüssigen, seinen Höhenflug hemmenden Verstrickung
der Dinge hinausstreckt, zeigt der Anfang des elften Gesanges.

i

O insensata cura de'mortali,
quanto son difettivi sillogismi
quei che ti fanno in basso batter Pali!
Chi dietro a iura (der Richter), e chi ad aforismi (der Arzt)
sen giva, e chi seguendo sacerdozio (der Priester),
e chi regnar per forza (der Diktator) o per sofismi (der Demagog),
e chi rubare (der Dieb), e chi civil negozio (der Händler),
chi, nel diletto della carne involto,
s'affaticava (der Fleischliche), e chi si dava all'ozio (der Geistige):
quando, da tutte queste cose sciolto,
con Beatrice m'era suso in cielo
cotanto gloriosamente accolto.1

1 Unsinnige Verstrickung irdischer Sorgen, / wie mangelhaft eure
Gedankenkünste, / daß ihr die Flügel kaum vom Boden hebt! / In Rechts-

434



Genau der gleiche Vorgang wiederholt sich in der Philosophie eines
Martin Heidegger und seiner französischen Nachbeter. Nur ist das

Nichts, von dem aus ein Sartre oder ein Camus die Uneigentlichkeit
des Daseins betrachtet, ein mehr oder weniger totes Nichts. Bei
Heidegger wird das Nichts von Mal zu Mal lebendiger. Es wird
zuletzt zur «strahlenden Lichtung», zum «reinen Lichtenden», das

jedem «Raum» und jedem «Zeitraum» erst das Offene «einräumt».
«Sie ist, in einem zumal, die Klarheit (claritas), in deren Helle
alles Klare ruht, und die Hoheit (serenitas), in deren Strenge
alles Höhe steht, und die Froheit (hilaritas), in deren Spiel alles
Freigelöste schwingt... Sie ist das Heilige...» Hier im «Höchsten»
wohnt «der Hohe», der ist, wer er ist, als der «vom Spiel heiliger
Strahlen» Er-freute: «der Freudige». (M. Heidegger: Hölderlins Elegie
«Heimkunft»; Trivium 1948.) Wie nahe ist hier der als Existentialist
Verschriene der hellen Paradiesesvision Dantes!

Wie das Nichts mehr ist als das einzelne Etwas, so ist das Schweigen

mehr als das einzelne Wort. Der eigensinnige moderne Denker
und Dichter Brice Parain hat in seinen Recherches sur la nature et
les fonctions du langage (Paris 1942) folgende Formel geprägt: «Die
Sprache ist nur dazu da, uns hineinzuziehen in ihr Gegenteil, welches
das Schweigen und welches Gott ist.» (Le langage n'est qu'un moyen
pour nous attirer vers son contraire qui est le silence et qui est Dieu.)

Es hat im Lauf der Jahrhunderte immer wieder Menschen
gegeben, die das Geheimnis des Schweigens neu entdeckt haben. Im
klassischen Jahrhundert Frankreichs zog sich aus lärmendem und
sündigem Weltleben der vornehme Abbé de Rancé in die Stille des
Klosters de la Trappe zurück. Chateaubriand hat in seinem letzten
Werk La Vie de Rancé diesen Rückzug ins Schweigen machtvoll
orchestriert:

«Rancé avait transporté avec lui au désert le passé et y attira
le présent et l'avenir. Par Rancé le siècle de Louis XIV entra dans
la solitude, et la solitude s'établit au sein du monde.» Rancé selber
hat in seinem kühlen und dichten Stil das Lob der Stille gesungen:

«La solitude est peu utile sans le silence, car on ne se sépare des

hommes que pour parler à Dieu, en interrompant tout entretien
avec les créatures.

Le silence est l'entretien de la Divinité, le langage des anges,

geschähe, in Gesundheitslehre, / in Pfründenwesen, in Regierungssadien /
verfangen mit Gewalt und Klügelei, / in Hinterziehungen, Verhandlungen

/ beschäftigt, oder in des Fleisches Lust / ermattet, oder müßig,
der und jener — / indessen, losgelöst von all dem Zeug, / mit Beatricen
ich in Himmelshöhen / so strahlend herrlich aufgenommen war!

(jUebertragen von Karl Voßler.)

435



l'éloquence du ciel, l'art de persuader Dieu, l'ornement des solitudes
sacrées, le sommeil des sages qui veillent, la plus solide nourriture
de la Providence, le lit des Vertus; en un mot, la paix et la grâce
se trouvent dans le séjour d'un silence bien réglé.»

Wie charakteristisch ist im Gegensatz zu Rancé das Schweigen
beim modernen Pennsylvanier Frank Buchman. Beim einen führt
es von der Welt weg zu Gott hin, beim andern von Gott her mitten
hinein in die Welt. Das Schweigen ist bei beiden der Ort der
Begegnung mit Gott, aber bei Rancé trennt man sich von den
Menschen, um mit Gott zu sprechen, bei Buchman spricht Gott mit
uns, damit die Menschen wieder zueinanderkommen. Gott führt den
Menschen in den Alltag hinein, und es gibt keine Grenzen für den
Geist; er dringt ein in die Wohnstube, in die Werkstatt, in die
Politik. Mitten im Lärm und in der Mechanik des täglichen Lebens
lernen die Menschen das Geheimnis des Schweigens üben. Man merkt
es ihnen zunächst nicht an. Denn sie reden wie andere Menschen.
Manchmal sogar reden sie sehr laut. Das tun sie, weil sie zu den
Menschen reden, die im Lärm der Straße und der Werkstatt taub
wurden. Mit den Menschen des Betriebs muß man manchmal laut
reden. Dann aber werden sie Schritt für Schritt in die Stille geführt,
wo sie auf einmal die «leise, sanfte Stimme des Geistes» hören. Dann
wird ihr Leben neu. Und durch sie kann auch die Welt neu werden.

«Die Welt des Schweigens»2 ist der Titel eines Buches. Das Buch
ist selber eine Welt. Wenn man den Deckel aufschlägt, so ist es, wie
wenn man eine Tür auftut; man tritt in den Raum der Stille ein,

wo alle Dinge anders aussehen als vorher; denn vorher kam man
vom Lärm her, jetzt sieht man sie vom Schweigen aus. Man kann
darum auch das Buch nicht durchlesen wie die andern Bücher. Man
hält sich bei ihm auf wie in der Nähe einer offenen Türe. Und von
Zeit zu Zeit wirft man einen Blick in die Landschaft und fühlt sich

in ihr Schweigen aufgenommen.
Das Wort selber bekommt vom Schweigen aus einen neuen Sinn

und Klang.
«Am Unbestimmten, weithin Schweifenden, Vorweltlichen des

Schweigens entspringt das deutliche, umgrenzte, ganz und gar
gegenwärtige Wort... Das Wort ist also entgegengesetzt dem Schweigen,
aber nicht in Feindschaft entgegengesetzt — es ist nur die andere
Seite des Schweigens. Man hört durch das Wort das Schweigen
hindurch; das rechte Wort ist nichts anderes als die Resonanz des

Schweigens.»

2 Max Picard: «Die Welt des Schweigens»; Eugen Rentsch Verlag, Erlenbach,

1948.

436



Das Wort verliert durch diese Herkunft aus dem Schweigen
keineswegs seine Mächtigkeit.

«Und wie die Masse des Meeres größer ist als die Masse des

Festlandes, so ist auch die Masse des Schweigens größer als die Masse
der Sprache — aber wie trotzdem das Festland mehr Daseinsmacht
hat als das Meer, seiender ist als es, so ist auch die Sprache mächtiger
als das Schweigen, sie hat größere Seinsintensität.»

Ein neuer Akzent fällt von daher auf alle Bezirke des Daseins.
«Im Geiste des Menschen stellt sich das Schweigen dar als das

Wissen um den Deus absconditüs, den verborgenen Gott.
In der Seele des Menschen ist das Schweigen da als die stumme

Harmonie mit den Dingen und auch als die hörbare Harmonie, als

die Musik.
Im Körper des Menschen zeigt sich das Schweigen als die Schönheit.
Aber wie die Schönheit mehr ist als die bloße Materie des Körpers,

und die Müsik mehr ist als die bloße Unhörbarkeit der Seele, und
der geoffenbarte Gott mehr als der Deus absconditüs, so ist das Wort
mehr als das Schweigen.»

Ein neues Verständnis für den Zauber der Bilder tut sich auf.
«Das Bild schweigt und sagt schweigend etwas aus. Deutlich ist

das Schweigen da im Bild — aber nahe bei diesem Schweigen ist
das Wort. Das Bild ist sprechendes Schweigen. Das Bild ist wie eine
Station auf dem Wege vom Schweigen ins Wort. Das Bild steht an
der Grenze zwischen dem Schweigen und dem Wort, an der äußersten

Grenze stehen einander Schweigen und Wort gegenüber — aber
die Spannung ist durch die Schönheit gelöst.»

Auch ein feineres Gehör für die Dichtung wird uns vom Schweigen
her gegeben.

«Es ging im antiken Drama um die Sache der Götter, bei der die
Menschen mitspielen durften. Die Götter begleiteten die Dinge und
die Menschen, sie sind dabei, ihr Schweigen ist dabei. ,Das Schweigen
lernen wir von den Göttern, das Reden von den Menschen'
(Plutarch). In der antiken Tragödie hört man das Schweigen der Götter
in den Reden der Menschen. Der Mensch redet, um dieses Schweigen
zu hören, er stirbt, um es zu hören. Wenn der Held stirbt,, ist es, als
ob das Schweigen der Götter lebte und allein redete...»

Shakespeare: «Die Worte und Szenen sind so frisch da, als seien
sie in diesem Augenblick aus dem Schweigen in die Sprache
gesprungen; neu ist in ihnen noch das Element der Sprache; sie sind
in ihr wie junge Tiere, die, zum ersten Male aus dem Gehege
herausgelassen, im Freien sich tummeln, in langen Reihen rennen die Worte
daher, voll Uebermut, sie klettern übereinander, manche stehen
einander gegenüber wie Heerlager, die vor dem Kampfe einander

437



hin und her erforschen; aber es gibt auch Worte, die wie
Schildwachen einsam sind und auf irgend etwas warten (die Worte der
Ophelia im ,Hamlet').»

Das sind nur einige Andeutungen. Man muß nachlesen, was Max
Picard vom Märchen, vom Sprichwort, von Matthias Claudius, Jean
Paul, Hölderlin, Goethe sagt.

Doch aus dem Schweigen steigt auch ein neues Verhältnis zum
Leben, zur Liebe, zur Natur, zur Geschichte, zum Glauben, und das

alles, weil das Schweigen nicht eine «Weltanschauung», sondern ein
Lebensgrund, eine Lebensbewegung ist. Es ist das Einatmen, wie das
Reden und Tun das Ausatmen ist. Es gehört zur ewigen Systole
und Diastole des Daseins.

Es ist verständlich, daß von dieser innersten Perspektive aus Max
Picard scharf ins Gericht geht mit der heutigen Lebensart, die mehr
mit Lärm und Betrieb, als mit Schweigen und Stille zu tun hat.

«Keine schweigende Substanz ist heute da, alle Dinge sind immer
zugleich vorhanden, aufsässig, bedrängend, und der Mensch, der das

Allzuviele nicht im Schweigen versinken lassen kann, läßt es in der
Leere der Phrase verflüchtigen, untergehen

Wenn in einem Menschen die schweigende Substanz vorhanden ist,
dann sind alle seine Eigenschaften in ihr zentriert, sie hängen
zuallererst mit dem Schweigen zusammen und dann erst untereinander

Fehlt aber die schweigende Substanz, so kann ein Mensch

von einem einzigen Defekt her durchsetzt werden, so daß er aufhört,
ein Mensch zu sein

Die schweigende Substanz ist auch der Ort, wo die Wandlung eines
Menschen sich abspielt. Wohl ist der Geist die Ursache der Wandlung,
aber ohne das Schweigen läßt sich die Wandlung nicht verwirklichen,
denn bei der Wandlung ist der Mensch nur dann imstande, sich ganz
von allem Vorhergegangenen zu lösen, wenn er das Schweigen
zwischen das Vergangene und das Neue setzen kann.

Heute, wo das Schweigen fehlt, vermag der Mensch sich nicht mehr
zu verwandeln, er kann sich nur noch entwickeln, darum gilt die
Entwicklung heute so viel. Die Entwicklung findet nicht im Schweigen

statt, sondern im Hin und Her der Diskussion.»
Weil die Weite des Geistes und die Weite des Schweigens zuein-

andergehören, so nimmt in der heutigen Welt mit dem Schwinden
des Schweigens auch die Enge des Geistes zu. In dieser Enge stoßen
und häufen sich die Dinge derart, daß der Blick für das Ganze
verlorengeht. «Wenn der Blick aber nur einen Teil ergreift, dann sucht

er, zum Ausgleich dafür, den Teil künstlich zu vergrößern, der Teil
wird verabsolutiert (das Oekonomische oder das Psychologische oder
das Rassische), durch die quantitative Ausdehnung will man eine

43 8



Breite vortäuschen — das ist ein Zeichen dafür, daß der Mensch
Sehnsucht hat nach dem Ganzen, Umfassenden. Es dauert nicht lange,
dann sieht der Blick selbst den Teil nur dann noch, wenn er auffällig
ist, wenn er einem andern deutlich entgegengesetzt ist, er sieht ihn
nur noch, wenn er spitz hervorragt aus den andern Teilen.»

Daß das seine unmittelbaren Konsequenzen im praktischen Leben,
ja in der Weltpolitik hat, zeigt Max Picard am Beispiel von Amerika
und Rußland.

«Es besteht heute wirklich ein Gegensatz zwischen Amerika und
Rußland. Aber die Amerikaner und die Russen, und nicht nur sie,

übertreiben ihn, sie machen ihn überdeutlich, weil der Blick des

Menschen von heute nur an das Ueberdeutliche, Agassante gewohnt
ist. Man muß übertreiben, weil nur das Uebertriebene apperzipiert
wird... Ein Krieg könnte aus dieser Uebertreibung entstehen — dq.s

wäre das Schrecklichste, wenn der Krieg nicht aus Leidenschaft oder
aus einer politischen Notwendigkeit käme, sondern bloß aus dem

psychologischen Defekt der Menschen, der die Phänomene übertreiben
muß, um zu merken, daß sie überhaupt da sind.»

Daß der Weise von Caslano in seiner stillen Klause am See

empfindlich, ja gar überempfindlich für den Lärm der heutigen Zeit
geworden ist, läßt sich leicht verstehen. Er weiß wohl, ' daß das

Schweigen eine Gnade ist. Doch zuweilen vergißt er es, und dann
kommt er ins Schimpfen. Wie virtuos versteht er es, über das Radio
und andere zeitgenössische Lärminstrumente zu schelten! Aber bald
merkt er, daß er selber etwas laut geworden ist, wunderbar aber ist
es, wie seine Stimme wieder still und leise zitternd wird von der
Gnade des Schweigens — wie jenes brütende Flimmern über der
Landschaft an heißen Sommertagen. Wir werden auf einmal gewahr,
daß das Buch selber eine Welt ist, voll von Bildern, Landschaften,
Menschengesichtern, die alle bewegt sind vom Hauch der Poesie,
und doch lebendige Wirklichkeit, und wir sind beglückt und dankbar,

daß in diesem Büche der Zugang offen ist zu 'dieser Welt, zur
Welt des Schweigens.

439


	Die Welt des Schweigens

