
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 17 (1949-1950)

Heft: 7

Artikel: Aesthetische Landesplanung

Autor: Brock, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758796

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758796
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AESTHETISCHE LANDESPLANUNG
y

VON ERICH BROCK

Es ist viel von Landesplanung die Rede — einer Bestrebung, die
durch den unaufhörlich zusammenströmenden Bevölkerungszuwachs
nötig werdende Vergrößerung aller Städte und der meisten Dörfer
nicht in ein blindes, unsinniges Gewucher ausarten zu lassen, sondern
organischen, sinnvollen Gesetzen zu unterwerfen. Es ist wohl hohe
Zeit zu solcher Ganzheitsplanung; denn seit der Jahrhundertwende
geht die Entwicklung so schnell, daß dadurch unbeherrschte und
schädliche Verkettungen zwangsläufig zu werden drohen. Der
landwirtschaftliche Boden nimmt jeden Tag ab, das Verhältnis der
Urproduktion zu den Tätigkeiten, die wegen Ein- oder Ausfuhr vom
Ausland abhängig sind, verschiebt sich jeden Tag zugunsten der
letzteren, die Verunsicherung dieser Beziehung zum Ausland wächst
täglich. "Wenn es so weitergeht, werden in 50 Jahren mehrere große
Städte der Schweiz zusammengewachsen sein. Auch die Dörfer
verlieren schon mehr und mehr ihre Form und beginnen in einer
Zusammenhäufung städtischer Einfamilienhäuser zu ertrinken.

Es ist hohe Zeit, daß sich die Wirtschafts- und Bevölkerungspolitik
mit diesen Dingen auseinandersetzt. Das Wichtigste wäre wohl, nach
zumutbaren Auswanderungsmöglichkeiten Ausschau zu halten,
inzwischen mindestens die Propaganda für uferlose Fortpflanzung
einzustellen, geschehe sie nun zugunsten von Wähler- oder
Soldatenbataillonen. Oder sind wir noch nicht heraus aus dem primitiven
Stolz auf das zahlenmäßig Kolossale und das sich darin darstellende
«Gedeihen», das Blühen der Geschäfte — einen Stolz, der vom
Anwachsen aller Quantitäten bei wachsender Bevölkerungszahl so billig
genährt wird — wie er in den deutschen Großstädten vor dem ersten
Weltkrieg trotz mancher kluger Mahner so blindlings herrschte. Ohne
eine gewisse Stabilität auch gegenüber dem «Fortschritt» kann kein
Land gedeihen; auch ein unaufhörliches Anwachsen aller positiven
Zahlen ist das Hinrasen zu einem Punkt, wo sich alles überschlägt.

Das sind harte und streng verknüpfte materielle Dinge. Aber die
Sache hat auch ihre geistigere Seite, die wir unter dem Begriff des
Aesthetischen zusammenfassen mögen. Sind wir heute so weit, zu
wissen, daß Aesthetisch nicht dasselbe ist wie Aesthetizistisch — anders
gesagt, daß der Mensch nicht vom Brot allein lebt? Ohne harmonische
Umgebung werden keine harmonischen Menschen ermöglicht. Ohne

403



ein gewisses Maß von nicht nur zweckhaft sinnvoller, sondern seelisch
erhebender Gestaltung der Umwelt geht dem innern Menschen die
Lebensluft aus. Der Mensch braucht auch den äußern Halt an einer
Dingwelt, die, wenn er in einer ernstlicheren Not um sich greift, nicht
einfach wegbröckelt oder versinkt oder noch auf ihn stürzt. Der
Mensch bedarf inneren Haltes an den letzten Wirklichkeiten der
höheren Welt; aber nur ganz wenige können damit allein leben; die
meisten brauchen auch die kleineren und einzelnen konkreten
Sinninhalte, die sich in einer überzeugenden und gültigen Gestaltung ihrer
äußeren Welt ausprägen und ihr ein Element objektiven Geistes
einprägen. Diese Gestaltung hat wiederum zwei Gegenstände, Natur
und Kultur. Die Natur muß für den Menschen eine letzte Aufnahmestellung

sein, wo ein nicht gänzlich geformtes, benütztes, abgegriffenes
Medium ihn umfängt und in die nährende Ruhe des Unendlichen
zurücknimmt. Die Kultur muß sich der Natur einfügen, muß so
geformt sein, daß sie nahe bei dem Mutterschoße bleibt, einen inneren
Durchblick ins Unendliche behält und nicht ins hart und instinktlos
Ueberformte hinausstürzt.

Aber die Natur selbst ist heute weithin auf dem Punkte, uns nicht
mehr leisten zu können, was wir zum Leben brauchen. Die Rodungen
und Trockenlegungen engen das unverfälschte Landschaftsbild ein, die
Streubebauung, welche außerordentliche Ausmaße annimmt, drückt
der Natur überall die Fingerspuren des Menschen auf. Die
Verdrahtung des Himmels erwürgt das Grenzenlose des Firmaments mit
einem Gradnetz untergeordneter Vernunft. Die Unberührtheit der
Natur, die mit Zähnen und Nägeln verteidigt werden sollte, hat aber
auch ihre höchst realistische Bedeutung. Nicht nur gibt sie dem Menschen

seelisch Stille, Fülle, Entspannung und Halt, sondern, über einen
gewissen Grad hinaus der reinen Nützlichkeit geopfert, rächt sie sich,
indem sie den Vorgängen in ihrem eigenen Schöße das Gleichgewicht
versagt, das ihnen durch keine Kunst ersetzt werden kann und das
auch für die materielle Nutzung der Natur unerläßlich ist. Die
Verdorrung, Versteppung im seelischen und im materiellen Sinne gehen
Hand in Hand.

Die Menschen sind sicherlich nicht schlechter geworden; vielleicht
ist auch der innere Ernst ihrer Lebensanschauung keineswegs so
heruntergekommen, wie man uns glauben machen will. Aber der
Kraftverbrauch' durch eine entseelte Umwelt ist zu groß geworden. Es ist
eine Erscheinung, über die man nicht genug nachdenken kann, wie es

kommt, daß seit gut hundert Jahren der europäische Mensch plötzlich
die Kraft zu instinktreicher harmonischer Außengestaltung verloren
hat. Ist es ein rein innenbedingtes Versiegen, nach einem Ablaufsgesetz

der Lebenssubstanz selbst, so wie bestimmte Tier- und Pflan-

404



zenrassen plötzlich in allen Individuen auf einmal absterben? Oder
ist es, daß der europäische Mensch zur Zerstörung bestimmt ist und
daher jedes Harmonieelement aus ihm sich zurückzieht? Ist es, daß
die anaxagoräische Aufspaltung des Weltgemischs durch den Verstand
in ihrem Fortschreiten an einem bestimmten Punkte die ganzheitliche
Schau und Gestaltung abtöten mußte und damit auch die Kunst zum
Erliegen bringen wird? Auf jeden Fall hat der Europäer nicht mehr
die schöpferische Fühlsamkeit, um seine Welt organisch durchzu-
formen. Es ist ein ungeheurer Absturz der Echtheit in aller
Ausdrucksgestaltung eingetreten. Die Menschen haben nicht mehr die
Kraft, ihrer Umwelt etwas Bestandhaftes und Gültiges aufzuprägen,
weil sie es nicht mehr in sich selbst haben; und so hat die menschengestaltete

Umwelt auch nicht mehr die Kraft, dem Menschen einen
verliehenen Sinn zurückzugeben. Das instinktreiche Verhältnis
gegenseitiger Verstärkung läßt sich nicht mehr herbeizwingen; bis zu einem
gewissen Grade läßt es sich durch Behutsamkeit, Selbstkritik,
Erziehung und Leitung ersetzen. Vor allem ist das Opfer nötig, klar das
Wissen vor uns hinzustellen, daß wir nicht in einer Zeit leben, deren
tieferem unbewußten Leben man in Sachen der Kultur als einem
schöpferischen und wegleitenden einfach vertrauen kann. Das ist nicht
leicht für alle, die ihr ganzes Dasein darauf aufgebaut haben, daß
dieses Schöpferische vorhanden sei. Und wir denken hauptsächlich
an die Architekten. Irgendwo und irgendwie werden sie sich damit
abfinden müssen, daß unsere Zeit zerrissen, entwurzelt, überdreht ist
und eine solche Zeit nicht die Grundlagen legen kann, aus denen
Bauten mit der Ueberzeugungskraft von Naturerzeugnissen
emporwachsen. Wir sind nach den Entartungen der zweiten Hälfte des

19. Jahrhunderts wieder so weit, daß Bauten von grotesker
Geschmacklosigkeit nicht mehr leicht unterlaufen; das einzelne weist viel
Erfreuliches und Geratenes in der Gestaltung. Jedoch eine auffallende
Unsicherheit in den einzelnen Proportionen zeigt an, daß hier weithin

der Kopf für den Instinkt eintreten muß; und allerdings macht

er seine Sache oft wirklich gut. Wo aber der Grundmangel
herauskommt, das ist die Gemeinschaft der Häuser, das Gesamtbild. Gewiß
gab es in den früheren Jahrhunderten, denen wir Stadtbilder von
der Gewachsenheit eines Bäumes oder eines schönen Tieres verdanken,
gewisse Baugesetze und Vorschriften der Einpassung. Aber solche

können doch immer nur bestimmte Dinge, die gänzlich aus dem
Rahmen fallen, fernhalten; doch sie können nicht jene positive
Stimmigkeit erzeugen, von der jeder Stein in solchen Stadtbildern geradezu

strotzt, gerade in der lässigsten Freiheit des Zufälligen. Und auf den
Dörfern gab es solche Vorschriften doch wohl nicht, und trotzdem
fügt sich auch hier alles, jedes noch so primitive, vom Besitzer selbst

405



zusammengezimmerte kleine Bauwerk, jeder Stall, zu einer Gesamtform,

durch die das Leben der Natur absatzlos hindurchströmt. Dies
erschwingen wir nicht mehr, nicht einen Augenblick. Die neuen
Häuser, auch soweit sie je für sich nicht übel anzusehen sind, stehen
als Gruppe geradezu schreiend vor Sinn- und Wurzellosigkeit, leerer
zufälliger Willkür herum. Linien, die je für sich ganz passabel sind,
zerreißen sich gegenseitig zu einem schmerzhaften Gewirre, von wo
man so eine Zusammenherdung von Häusern audi betrachtet, während

man einem Dorf der Vorzeit wie einem Naturgegenstand von
jedem möglichen Besdhauungsstandpunkt aus ein sinnvolles,
wohltuendes Gesamtbild, einen Einklang aller Linien zu umfassender
Gestalt abverlangen darf. Nichts ist lehrreicher als ein Blick von oben
auf eine unserer Städte, wie er zum Beispiel in Zürich oder Chur auch

für den Nichtfliegenden von einem Berge aus möglich ist. Da sehen

wir den Kern der Altstadt, wo jede Linie, jede Konfiguration sich als

Mannigfaltigkeit in der Einheit frei und gehalten bewegt. Dann legt
sich der Gürtel des 19. Jahrhunderts mit seiner völligen Anarchie
herum, Vielheit ohne Einheit; und ganz außen schließt der Mantel
der «Siedlungen» ab, wo man auf eine Ernst-Jüngersche Weise
versucht hat, die Gestalt durch militaristische Organisation magisch her-
beizuzwingen: Einheit ohne Mannigfaltigkeit. Es mag sehr billig
sein, so zu bauen; aber jedem feiner Empfindenden schnürt sich das

Herz zusammen, wenn er diese ameisenhaft identischen Häuschen in
Reih und Glied aus dem Boden wachsen sieht wie aus einer
ästhetischen Drachensaat — ein lebendiges Sinnbild der Vermassung.
Damit das Satyrspiel nicht fehle, sei noch erwähnt, wie die
Baumeister oft selbst empfinden, daß diese Siedlungen in tieferem kulturellen

Sinne ein Greuel sind — und dann wird ein Maler bestellt
und malt auf jedes Haus einen Namen, von ein paar Blümchen und
Vögelchen umrahmt: «Mis Heimetli», «Schwyzergüetli», «Chalet
Mon Désir», «Guardaval». So ist dann der herzigste Individualismus
wieder eingeführt und gesichert.

Der reine Individualismus im Bauen führt natürlich heute zur
reinen Willkür. Wer Pariser Vorortsviertel gesehen hat, weiß, in
welchen knolligen Privatwahnsinn das schließlich münden kann.
Wir müssen wohl versuchen, gewisse Gelände einheitlich zu
überbauen, und doch innerhalb davon Abweichungen zuzulassen, am
besten nach dem Wunsch der Einzelbewohner, ja solche
Abweichungen im Sinne einer organischen Abwandlung des Grundgedankens,

auf Grund seiner Neu-Durcharbeitung selber hervorzurufen.
Als musterhaft für das Erreichbare möchten wir in diesem Sinne die

Siedelung der «Sommerau» in Zürich, Stadtteil Eierbrecht, bezeichnen.
Es ist das gewiß keine himmelstürmende Gestaltung, aber gerade

406



durch ihre Bescheidenheit, ihren Sinn für das zeitgenössisch Mögliche
beachtlich.

Ueberhaupt ist Bescheidenheit heute die große Forderung, die an
die Architekten zu stellen ist. Es ist eine große Forderung; denn kein
Schaffender ist auf seinem eigenen Feld gern bescheiden. Aber wir
müssen erkennen, daß das Grundstürzende, das Elementare uns versagt

ist, und daß wir es nicht herbeizwingen können, indem wir ein
Pseudo-Elementares völliger Ungeformtheit, reiner Materialität geben,
wie es die großen Büro- und Mietshäuser darstellen. Diese brutalen
Betonklötze sind nichts als schamlos, wie es die Materie ist, wo man
ein Recht hat, den Geist zu erwarten. So wie wir die entartete
Materie unseres Leibes, wenn die Jugend mit ihrer geistausdrückenden

Schönheit vorbei ist, mit ausdrücklichster Zustimmung in Kleider
stecken, so sollten wir es auch als eine Anstandsregel ansehen, auch
Zweckbauten mit einem Mindestmaß von knappen und bescheidenen

gliedernden Schmuckelementen zu versehen, auch wenn diese nicht
«gewachsen» sind. Selbstverständlich erlegt das dem Baumeister einen
Verzicht auf steile «Wahrhaftigkeit» auf. Ganz befriedigen wird hier
keine Lösung, auch wenn man in der Skepsis gegenüber unserer Zeit
nicht so weit geht wie Nietzsche mit seinem Wort: «Dies, ja dies ist
Bitternis meinem Gedärm, daß ich euch weder nackt noch bekleidet
aushalte, ihr Gegenwärtigen.» Aber so wie unsere Kleidermode in
einer durchaus wohltuenden und geschmackvollen Weise die Bekleidung

der Alternden und die der Jungen untereinander angenähert
hat — um noch einmal auf dasselbe Gleichnis zurückzukommen:
entsprechend der Tatsache, daß die Schamhaftigkeit der Jungen und die
der Alten einen entgegengesetzten Sinn hat, den der Schönheit und
den der Häßlichkeit, daß beide Sinne aber wohltuend und sinnvoll
sind — ebenso könnte unsere Baukunst sich nahe bei der sparsamen
und gebärdenarmen Schmuckformung früher Zeiten halten, ohne in
Snobismus und falsches breites Selbstvertrauen zu verfallen.

Wichtig ist nur, daß man sich immer klar bleibt, dies schließe
einen Verzicht auf letzte Aufrichtigkeit und Unmittelbarkeit ein.
Der Mystiker kann vielleicht die Wahrheit und Direktheit im Nichts
erwählen; der Philosoph schon nicht mehr, der Künstler durchaus gar
nicht. Wenn Kunst gemacht werden soll, wenn objektive
Zwangsläufigkeit oder subjektiver Antrieb dazu übermächtig sind, so muß
heute der Verzicht auf letzte Wahrhaftigkeit geleistet werden, so
gewiß unsere Zeit im Innersten keine Form, keinen Bestand hat und
keinen Schmuck trägt; aber der Verzicht kann durch den Glauben
an jenes Uebermächtige und durch das Bewußtsein dieser Einsicht
weithin entgiftet werden. Vielleicht ist die Entsagung in solcher Haltung

menschlich größer und dadurch sogar noch wahrer als die übliche

407



Einstellung, als ob eine naiv fortstürmende Gradlinigkeit in heutigem
Formschaffen möglich sei.

Kann einfache vordergründliche Wahrhaftigkeit in einer Zeit
auszudrückendes Ideal sein, in der alles dem Abgrund zuzudrängen
scheint? Wer heute durch Straßen Zürichs geht, wo sozusagen über
Nacht ganze Gebirge ungegliederter nackter Stofflichkeit gespenstisch

aus dem Boden steigen — dazwischen noch einige Patrizierhäuser des

Barocks auf dem Grunde der Schächte vorläufig stehengelassen, wie
das verklingende Wimmern eines Kindes —, der fühlt, daß hier ein
Geist Stein geworden ist, den, aus Ost, aber auch aus West andringend,

wir in Politik und Kultur noch zu bekämpfen streben und
hoffen. Ist er trotzdem unsere Wahrheit — unsere Wirklichkeit von
morgen —, oder haben wir eine tiefere Wahrheit? Wenn ja, so
müssen, bis sie Form geworden, irgend Formen her, koste es, was es

wolle.
Sobald gar ein Charakter festlicher Darstellung erstrebt wird, so

bleibt der Baukunst überhaupt keine andere Wahl, als wieder solche
Elemente herbeizuschaffen. Und das liegt derartig auf der Hand,
daß die Bestrebung heute allgemein ist; aber sie führt nicht weiter.
Man will gliedern und schmücken, aber man fühlt doch wieder
Scham dabei; man will den Pelz waschen und nicht naß machen;
man will die rohe Materialität des Baukörpers in voller Geltung
lassen und versucht ihr selber Formen zu entlocken, die eben doch

nur der Geist erzeugen und offen verantworten müßte. Man
überspinnt etwa die Wände außen oder innen mit quadratischen oder
rautenförmigen Mustern und denkt, damit zu schmücken und zu
gliedern, ohne daß man zu diesem Zweck stehen müßte. Die alten
Bauten zwar konnten etwa ohne Schmuck sein, weil sie die richtigen
Abmessungs-Verhältnisse (nicht aus Berechnung, sondern) fast
hellseherisch trafen. Der schlichteste, schmuckloseste Bau, selbst ein
monumental großes Giebelhaus (wie solche zum Beispiel in Nürnberg und
Ulm standen; oder man denke an das Zeughaus zu Freiburg i. Ue.),
erscheint damit völlig gefaßt und gelöst in Form, ganz durchwachsen
und durchgliedert von ihr. Das ist das Schwerste; wir erschwingen es

nicht mehr, weil wir selber keine innere Form mehr haben. Form
kann uns kaum ganz abseits von einem gewissen Ziercharakter merklich

gemacht werden.
Es müßte der ganze Baukörper in dem Geiste innerlich empfangen

und entworfen werden, daß er in schwingenderen Armen eine
Zierform, eine Plastik zu tragen und über die gemeine Wirklichkeit zu
heben vermöchte. Ein hochsubjektives Bildwerk (wie etwa die mit
ihren Haaren beschäftigte Frau auf dem Walcheplatz in Zürich oder
die pessimistisch grübelnden Jünglinge vor dem Kunstgewerbemuseum

408



daselbst) halb im banalsten Straßenverkehr, halb an ein völlig
mechanisiertes Gebäude angeklebt, das nur ein Gebrauchsgegenstand ist,
wirkt auf jeden Fall unangemessen und unangenehm, und riecht nach
sozialen Rücksichten auf die Künstler und nach formellem
Schlußschnörkel einer Verbeugung vor der «Kultur».

In den öffentlichen und Zweckgebäuden können die Architekten
ziemlich frei schalten; hier ist daher der Stil falscher Elementarheit
noch fast unerschüttert, und die Büroschränke in Eisenbeton werden
unermüdlich nebeneinandergestellt — ob sich nicht der Geist so

strenger Askese gnadenhaft erbarme. In den Wohnhäusern, die der
Privatbestimmung unterliegen, ist die Entwicklung weitergeschritten,
und zwar nicht aus unkünstlerischer breitspuriger Autokratie des

Spießbürgers, sondern weil die Idee, die WoÄwbestimmung, sich auch
in geistiger Hinsicht durchsetzte. Die Wohnmaschine mit Flachdach
hat sich nicht durchgesetzt, obschon vor zwanzig Jahren jeder Gegner
davon als spießiger Reaktionär verschrien wurde. Dagegen sind hier
andere Gefahren aufgetaucht. Im Rahmen der allgemeinen Abwendung

vom Deutschen, sei es auch noch durch einen Bindestrich mit
dem Schweizerischen verbunden, hat auch die bürgerliche Baukunst
das Fremdländischere aufgesucht. In den dreißiger Jahren waren es
südfranzösische Haustypen, die allerorts auftauchten und heute noch
hart in der Landschaft stehen. Darnach kam ein gewisser operetten-
hafter Tessiner Stil mit Niedlichkeiten aus Holz auf. Auch hier
wäre Bescheidenheit anzuraten. Unsere Altvorderen mit ihrem
feineren, stärkeren Instinkte haben doch wohl den allgemeinsten Grundtyp

des Hauses festgelegt, wie er in unsere Landschaft paßt, und es

wäre sinnlos, ihre Vorzeichnungen mißachten und gänzlich umstürzen
zu wollen. Genau so scheußlich wie ein hochgiebliges Haus in Italien
wirkt, genau so sinnlos stehen Haustypen in unserer verwölkten
Landschaft, welche ganz auf die großen, brutal abgesetzten Licht-
und Schattenflächen des Südens hin gedacht sind.

Es wurde im Vorstehenden versucht, ein paar Richtlinien
anzudeuten, um in die unerläßliche Erweiterung des besiedelten Raumes
ein wenig Haltung, Form, Würde hineinzubringen. Wichtiger
allerdings, das sei nochmals betont, wäre, diesen Raum überhaupt in
Grenzen zu halten und die beengend überwuchernde Menschenformung

von der Domäne einfachen Naturseins nach Kräften
zurückzuhalten. Lassen wir nicht das Land wie eine übermöblierte Wohnung
immer enger auf unserer Brust liegen. Wenn die Menschen immer
zurückgedrängter, schwerer, atemknapper werden, so brechen sie
schließlich doch einmal los gegen das, was sie lebenbedrohend schnürt,
und schmettern alles in Stücke.

409


	Aesthetische Landesplanung

