
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 17 (1949-1950)

Heft: 6

Artikel: Welt im Wort : Gedanken zum neuen Buch Max Rychners

Autor: Goetz, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758794

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758794
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WELT IM WORT
(Gedanken zum neuen Buch Max Ryebners1)

VON BRUNO GOETZ

Dem Leser, 'der die neue Essaysammlung Max Rydiners in die
Hand nimmt, mag es anfangs so s(Leinen, als handle es sich um die

Erörterung weit auseinanderliegender literarischer Gegenstände, wie
der Tag sie dem Verfasser zugetragen hat. Rychner äußert sich über
die großen Aphoristiker Vauvenargues und Lichtenberg, über Lessings
Verhältnis zur Klassik, über Goethes Altersprosa und über Homer;
er untersucht, die «Elemente des Gedichts», die «Politischen Betrachtungen

eines Unpolitischen» von Thomas Mann und die modernen
Literaturtheorien von Georg Lukacs und Claude-Edmonde Magny;
er schreibt über die Wiedergeburt der deutschen Barocklyrik, über die
Alterswerke von Adalbert Stifter und Theodor Fontane, legt Hugo
von Hofmannsthals gewaltige Tragödie «Der Turm» aus und
berichtet über die Eindrücke einer Berliner Reise im Jahr 1930. Kurz —
man ist zunächst versucht, das ganze Buch für eine Aneinanderreihung
sehr interessanter und tiefsinniger kritischer Einzelbetrachtungen zu
halten, die durch nichts miteinander verbunden sind, als durch die
Persönlichkeit des Autors.

Doch dann ergeht es einem sonderbar: je mehr man sich in das
Buch hineinliest und sich in die scheinbar so verschiedenartigen
Betrachtungen vertieft, desto überraschter ist man davon, daß sie
untergründig eng miteinander zusammenhängen, bis man sie schließlich
alle als immer neue Aspekte eines einzigen Grundthemas erkennt.
Einige Sätze, in denen Rychner die Essenz seiner einzelnen
Auslassungen zusammendrängt, mögen das verdeutlichen.

In einem Essay über Lichtenberg zitiert er dessen Ausspruch:
«... das ist der eigentliche Mensch nicht, der mit uns lebt; wir müssen
ihn jetzt aus der Geschichte heraussuchen...» und knüpft daran die

Bemerkung: «Unter den Farbenskizzen des neuen vernünftigen Naturreichs

schimmern noch Goldflächen der Bilder vom Reiche Gottes auf
Erden hindurch. Der Satz vom nichteigentlichen Menschen bedeutet
eine Unabhängigkeitserklärung seinem Zeitalter gegenüber; ein
Einzelner setzt sich, ohne zu fordern, ins Recht gegen alle.»

1 Max Rychner: «Welt im Wort». Literarische Aufsätze. Manesse Verlag,
Conzett & Huber, Zürich.

386



Ueber Vauvenargues: «Er hat das Herz des Menschen auf den
Thron erhoben zu einer Zeit, als dessen Haupt sich emporredete und
den Thron zu usurpieren beanspruchte.»

Ueber Lessing: «Er ist der edle Schatten, auf dem als Hintergrund

lebendige Formwesen wirken und mit dem Lebendigsten in
uns unmittelbar verbunden sind. Er verkörpert in ungewöhnlichem

Ausmaße den uns Abendländern eingeborenen Willen zur
Wiedergeburt und Neugeburt aus dem Geiste, den wir in den klassischen

Schöpfungen unserer Jahrtausende durch die Sprache der Form
als Inbegriff höchsten Lebens empfangen.»

Ueber Goethes Altersprosa: «Vermählt mit der seinen, hat die
Entelechie des alten Reiches über dessen Tod hinaus noch geredet,
gewirkt, abendländisch-überpolitisch, eingegangen in die sublimste
Verwandlung, auf die hin sie auch angelegt sein mußte. So deutet
denn die würdige und weiche Bewegung dieser Altersprosa zurück vom
Genie des einzig Sprachgeliebten auf sein Leben, das Sprache werden
wollte, und auf jenes innerhalb der alten Reichsidee sich bildend und
bildsam erhöhende deutsche Lebein, das in Goethes Wort- und
Satzfolgen ihm, dem Dichter, und zugleich einem eigenen Inbegriff
begegnete.»

Ueber Hugo von Hofmannsthals Tragödie «Der Turm»: «Er
verlangt nicht nur eine auf das Künstlerische beschränkte, sondern eine
viel tiefer verpflichtende Entscheidung von uns, und ich glaube, daß
wir sie ihm und dem Höchsten, dem Wirklichsten, was in uns lebt,
schuldig sind und daß wir dankbar sein müssen, diese Entscheidung
im Geiste des Dichters vollziehen zu können, der unseren Geist mit
der Stimme beschwörender Menschlichkeit anspricht und aufruft.»

Diese Aussprüche Rychners — und sie ließen sich noch um eine
lange Reihe vermehren — sind die Ergebnisse genauester und
einfühlsamster Untersuchungen, an denen er uns teilnehmen läßt. Sie
alle weisen auf eine einheitliche Mitte seiner Betrachtungen hin. Sie
entstammen den tiefsten Quellen unseres abendländischen Bewußtseins

— nicht im Geiste eines romantisierenden «Zurück», sondern
]m Geiste eines hochgemuten «Hindurch», im Geiste einer schöpferischen

Spannung alles Ueberzeitlichen zum Zeitlichen, alles Ewigen
zum Heute und Hier.

*

Im Mittelpunkt seines Buches steht die wenig umfangreiche, doch
um so gewichtigere Meditation über die «Elemente des Gedichts».
Hier stoßen wir auf den Satz, der den Kern alles dessen bildet, was
er vorzubringen hat. Der Satz lautet: «Jedes Gedicht setzt eine erste
und einmalige Bedeutung in der Kommunion von Rhythmus, Klang,

387



Beseelung und Begeisterung — eine Bedeutung, die dem Wesen des

Menschen (und somit der Welt) angehört und von dessen urtümlichen

Drang (oder Zwang), in Erscheinung zu treten, belebt und
getrieben ist. Jede menschliche Schöpfung ist ein Akt der
Selbstentfaltung der gesamten Schöpfung: sie braucht um ihren Sinn nicht
bei jenen zu bitten, die dafür keinen Sinn haben.»

Jene, «die dafür keinen Sinn haben» — und das sind heute die
meisten —, bedienen sich der Sprache nur noch als eines ärmlichen
rationalen Verständigungsmittels: sie wissen nichts mehr von der
Sprache und von der Dichtung. Dieses Nichtwissen hängt eng mit
der gegenwärtigen Katastrophe unserer Kultur zusammen und
bedeutet eine Gefahr für unser Menschentum. Denn die Dichtung gehört
zu den ursprünglichen, die Menschen immer wieder erneuernden und
regenerierenden Quell- und Heilkräften. Die Betrachtungen Rychners
sind daher, so abseitig sie manchen auch scheinen mögen, von einer
unmittelbaren Aktualität: sie zeigen beispielhaft, in welcher Weise
man sich in große dichterische Erscheinungen zu versenken hat, um
ihre ausweitende, lösende und bindende Wirkung zu erfahren.

*

Rychners Satz: «Jede menschliche Schöpfung ist ein Akt der
Selbstentfaltung der gesamten Schöpfung» — ursprünglich' nur auf das

Gedicht gemünzt — gilt (mutatis mutandis) auch von der epischen
und dramatischen Dichtung. Die erste Frage, mit der Rychner an jedes
echtbürtige Werk der Dichtung herantritt, ist die Frage nach seinem
nicht gedanklich und abstrakt feststellbaren, sondern einzig im
dichterischen Formenspiel sich verwirklichenden Sinn, die Frage also nach
seiner Teilhaberschaft an der Welt im Wort.

Diese Frage schließt indessen noch eine andere Frage ein, um die
es Rychner ebensosehr zu tun ist: die Frage nach der besonderen, nur
ihr eigenen Wirkungsart der Dichtung in der Menschengemeinschaft
— hier nicht mehr vom Schaffenden, sondern vom Empfangenden
aus gesehen. In welcher Weise vermag die Dichtung, gerade als Spiel
und nicht als autoritative abstrakte Heilslehre, das Leben zu
beeinflussen und zu formen, ja zu richten und zu heilen?

Unser Auge ist so beschaffen, daß es, wenn es lange auf einen

grünen Fleck gestarrt hat, von sich aus das polare Rot wieder
'herstellt, um die Ganzheit der Farbenwelt zu wahren. Im gleichen Sinne
ist die wahrhafte dichterische Darstellung eines entwerteten und ènt-
götterten Daseins gar nicht anders möglich, als daß sie sich, wenn auch

unausgesprochen, auf ein heiles göttliches Dasein bezieht. Erst durch
diese Beziehung wird die Entwertung und Entgötterung auffaßbar.

3 8 8



Die entwertete und entgötterte Welt ist eine Hölle. Das Bild der
Hölle, deren Geheimnis die Vernichtigung und das Nichts ist, ruft
aber, ohne unser bewußtes Zutun, das Bild der heilen Schöpfung und
der göttlichen Fülle in uns wach. Wir können, solange wir uns im
Bannkreis einer Dichtung befinden, gar nicht anders, als vom Gesamtbild

des Lebens ergriffen zu werden. Jeder groß geschaute und
gestaltete Teilaspekt stellt das Bild des Ganzen in uns her.

Wenn Rychner etwa der milden und skeptischen Alterswelt Theodor

Fontanes nachspürt und sie vor uns heraufbeschwört, so gelingt
ihm seine meisterliche Darstellung nur, weil er diese Welt mit all
ihren wundersamen Einzelheiten und subjektiven wie objektiven
Bedingtheiten als notwendige, einmalige und unwiederholbare
Teilerscheinung der gottgewollten heiligen Buntheit des Lebens auffaßt.
Ebenso wie er die verklärte kristallinische Statik der Stifterschen
Welt als gültige Sondergestalt mit der ihr polar entgegengesetzten
dynamisch aufgewühlten Welt der Leidenschaften ineinanderschaut.

Hierauf gründet sich auch die Bedeutsamkeit der Auseinandersetzung

Rychners mit den Literaturtheorien von Georg Lukacs und
Claude-Edmonde Magny. Indem er ihre Einseitigkeit aufdeckt, weist
er auch zugleich ihre eminente bedingte Fruchtbarkeit nach, da beide
die Dichtung in größeren und lebendigeren Zusammenhängen sehen
als die meisten zünftigen Literarhistoriker. Aus seiner tieferen
Erfahrung des Wesens der Dichtung wehrt er sich aber gegen die
marxistischen Schemata, in die Lukacs die Kunst zu pressen
versucht, ebenso wie er die Möglichkeit bezweifelt, daß man die heilige
Mitte der Dichtung auf kirchliche Dogmen festlegen könne, wie
Magny es, trotz allen bewundernswerten und tiefsinnigen Eindringens

in die Dichtung, versteckt anstrebt. Denn Rychner weiß
unbeirrbar, daß die göttlichen Leitvorbilder, um die alle Dichtung kreist,
nie Begriffe und Lehren, sondern immer nur vielgestaltige
Seelengewalten sein können.

*

Seiner ganzen Art gemäß spricht Rychner diese hier erörterten
überzeitlichen Grundverhältnisse nur selten unmittelbar aus. Er
veranlaßt aber den Leser durch den zarten Zwang seiner Auslegungen,
sich durch eigene Vertiefung Klarheit über all das zu verschaffen.
Wie er das überzeitlich Gültige zeitgemäß abwandelt und in die
Spannung zwischen Einst und Heute hineinstellt; wie er jede Dich-
tUng in ihrem Quellgrund erfaßt, ohne sie je durch vorgefaßte
Schemata zu vergewaltigen; wie er ihre verborgensten Schönheiten
und rätselhaftesten sinnbildlichen Bedeutungszusammenhänge ans
Licht hebt, so daß seine Betrachtungen zuweilen selbst zu einer Dich-

389



tung, zu einem verhüllend-enthüllenden künstlerischen Spiel werden:
das ist schlechthin bewundernswert.

Da sind seine wie hingetuschten Porträts Lichtenbergs, Stifters und
Fontanes, deren ewiges Gesicht er aus ihrem vergänglichen Gesicht

erraten läßt; da ist die schon erwähnte Meditation über die «Elemente
des Gedichts», die, wenn man sie richtig zu lesen versteht, ganze
Bücher aufwiegt; da sind seine kritischen Analysen der Literaturtheorien

von Georg Lukacs und Claude-Edmonde Magny, die er
wie in einem fast atemraubend spannenden Gespräch über den Sinn
der Dichtung begriffen erscheinen läßt; da ist seine behutsame und
liebevolle Kritik über die «Politischen Betrachtungen eines Unpolitischen»

von Thomas Mann, von denen er alles nur Vordergründliche,
Zeitverfangene und Ueberspitzte mit leichter Hand abstreift, bis das
nicht mehr polemische eigentliche Ansinnen Manns sichtbar wird; da
ist — vor allem — sein Meisterstück: die Deutung von Hugo von
Hofmannsthals Tragödie «Der Turm».

Rychners Buch ist ein Buch mit Widerhaken, das einen nicht
losläßt und dazu nötigt, alles selber neu zu durchdenken, ein lange
nachwirkendes, zeitgemäß-unzeitgemäßes Buch, wie es nur ein Dichter
schreiben konnte, der zugleich ein überlegener und tiefer Denker ist.

390


	Welt im Wort : Gedanken zum neuen Buch Max Rychners

