Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 17 (1949-1950)

Heft: 6

Artikel: Welt im Wort : Gedanken zum neuen Buch Max Rychners
Autor: Goetz, Bruno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758794

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758794
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WELT IM WORT |
(Gedanken zum neuen Buch Max Rydmers')

VON BRUNO GOETZ

Dem Leser, der die neue Essaysammlung Max Rychners in die
Hand nimmt, mag es anfangs so scheinen, als handle es sich um die
Er6rterung weit auseinanderliegender literarischer Gegenstinde, wie
der Tag sie dem Verfasser zugetragen hat. Rychner duflert sich iiber
die groflen Aphoristiker Vauvenargues und Lichtenberg, iiber Lessings
Verhiltnis zur Klassik, iiber Goethes Altersprosa und iiber Homer;
er untersucht die «Elemente des Gedichts», die «Politischen Betrach-
tungen eines Unpolitischen» von Thomas Mann und die modernen
Literaturtheorien von Georg Lukacs und Claude-Edmonde Magny;
er schreibt iiber die Wiedergeburt der deutschen Barocklyrik, iiber die
Alterswerke von Adalbert Stifter und Theodor Fontane, legt Hugo
von Hofmannsthals gewaltige Tragodie «Der Turm» aus und be-
richtet {iber die Eindriicke einer Berliner Reise im Jahr 1930. Kurz —
man ist zunichst versucht, das ganze Buch fiir eine Aneinanderreihung
sehr interessanter und tiefsinniger kritischer Einzelbetrachtungen zu
halten, die durch nichts miteinander verbunden sind, als <durch die
Personlichkeit des Autors. |

Doch dann ergeht es einem sonderbar: je mehr man sich in das
Buch hineinliest und sich in die scheinbar so verschiedenartigen Be-
trachtungen vertieft, desto {iberraschter ist man davon, daf} sie unter-
griindig eng miteinander zusammenhingen, bis man sie schliefllich
alle als immer neue Aspekte eines einzigen Grundthemas erkennt.
Einige Sitze, in denen Rychner die Essenz seiner einzelnen Aus-
lassungen zusammendringt, mégen das verdeutlichen.

. In einem Essay iiber Lichtenberg zitiert er dessen Ausspruch:
«...das ist der eigentliche Mensch nicht, der mit uns lebt; wir miissen
ihn jetzt aus der Geschichte heraussuchen . . .» und kniipft daran die
Bemerkung: «Unter den Farbenskizzen des neuen verniinftigen Natur-

reichs schimmern noch Goldflichen der Bilder vom Reiche Gottes auf
Erden hindurch. Der Satz vom nichteigentlichen' Menschen bedeutet
eine Unabhingigkeitserkldrung seinem Zeitalter gegeniiber; ein Ein-
zelner setzt sich, ohne zu fordern, ins Recht gegen alle.»

! Max Rychner: «Welt im Wort». Literarische Aufsitze. Manesse Verlag,
Conzett & Huber, Ziirich.

386



.. Ueber Vauvenargues: «Er hat das Herz des Menschen auf den
Thron erhoben zu einer Zeit, als dessen Haupt sich emporreckte und
den Thron zu usurpieren beanspruchte.» - |
Ueber Lessing: «Er ist (...) der edle Schatten, auf dem als Hinter-
grund lebendige Formwesen wirken und mit dem Lebendigsten in
uns unmittelbar verbunden sind. (...) Er verkorpert in ungewdhn-
lichem Ausmafle den uns Abendlindern eingeborenen Willen zur
Wiedergeburt und Neugeburt aus dem Geiste, den wir in den klassi-
schen Schopfungen unserer Jahrtausende durch die Sprache der Form
als Inbegriff hochsten Lebens empfangen.» _
Ueber Goethes Altersprosa: «Vermihlt mit der, seinen, hat die
Entelechie des alten Reiches iiber dessen Tod hinaus noch geredet,
gewirkt, abendlindisch-iiberpolitisch, eingegangen in die sublimste
Verwandlung, auf die hin sie auch angelegt sein muflte. So deutet
denn die wiirdige und weiche Bewegung dieser Altersprosa zuriick vom
Genie des einzig Sprachgeliebten auf sein Leben, das Sprache werden
wollte, und auf jenes innerhalb der alten Reichsidee sich bildend und
bildsam erhdhende deutsche Leben, das in Goethes Wort- und Satz-
folgen ihm, dem Dichter, und zugleich einem eigenen Inbegriff
egnete.» ‘ ;o |
Ueber Hugo von Hofmannsthals Tragodie «Der Turm»: «Er ver-
langt nicht nur eine auf das Kiinstlerische beschrinkte, sondern eine
viel tiefer verpflichtende Entscheidung von uns, und ich glaube, daf}
wir sie ihm und dem Hochsten, dem Wirklichsten, was in uns lebt,
schuldig sind und daf wir dankbar sein miissen, diese Entscheidung
im Geiste des Dichters vollziechen zu konnen, der unseren Geist mit
der Stimme beschwérender Menschlichkeit anspricht und aufruft.»
Diese Ausspriiche Rychners — und sie lieflen sich noch um eine
lange Reihe vermehren — sind die Ergebnisse genauester und ein-
fihlsamster Untersuchungen, an denen er uns teilnehmen Iifit. Sie
alle weisen auf eine einheitliche Mitte seiner Betrachtungen hin. Sie
entstammen den tiefsten Quellen unseres abendlindischen Bewuft-
seins — nicht im Geiste eines romantisierenden «Zuriick», sondern
im Geiste eines hochgemuten «Hindurch», im Geiste einer schopfe:
rischen Spannung alles Ueberzeitlichen zum Zeitlichen, alles Ewigen

Zum Heute und Hier. ‘
»

Im Mittelpunkt seines Buches steht die wenig umfangreiche, doch
um so gewichtigere Meditation iiber die «Elemente des Gedichts».
ier stoflen wir auf den Satz, der den Kern alles dessen bildet, was
¢r vorzubringen hat. Der Satz lautet: «Jedes Gedicht setzt eine erste
und einmalige Bedeutung in der Kommunion von Rhythmus, Klang,

387



Beseelung und Begeisterung — eine Bedeutung, die dem Wesen des
Menschen (und somit der Welt) angehért und von dessen urtiim-
lichen Drang (oder Zwang), in Erscheinung zu treten, belebt und
getriecben ist. Jede menschliche Schdpfung ist ein Akt der Selbst-
entfaltung der gesamten Schopfung: sie braucht um ihren Sinn nicht
bei jenen zu bitten, die dafiir keinen Sinn haben.»

Jene, «die dafiir keinen Sinn haben» — und das sind heute die
meisten —, bedienen sich der Sprache nur noch als eines drmlichen
rationalen Verstindigungsmittels: sie wissen nichts mehr von der
Sprache und von der Dichtung. Dieses Nichtwissen hingt eng mit
der gcgenwartlgen Katastrophe unserer Kultur zusammen und be-
deutet eine Gefahr fiir unser Menschentum. Denn die Dichtung gehort
zu den urspriinglichen, die Menschen immer wieder erneuernden und
regenerierenden Quell- und Heilkrdften. Die Betrachtungen Rychners
sind daher, so abseitig sie manchen auch scheinen mégen, von einer
unmittelbaren Aktualitit: sie zeigen beispielhaft, in welcher Weise
man sich in grofle dichterische Erscheinungen zu versenken hat, um
ihre ausweitende, 16sende und bindende Wirkung zu erfahren.

%

Rychners Satz: «Jede menschliche Schopfung ist ein Akt der Selbst-
entfaltung der gesamten Schopfung» — urspriinglich nur auf das
Gedicht gemiinzt — gilt (mutatis mutandis) auch von der epischen
und dramatischen Dichtung. Die erste Frage, mit der Rychner an jedes
echtbiirtige Werk der Dichtung herantritt, ist die Frage nach seinem
nicht gedanklich und abstrakt feststellbaren, sondern einzig im dich-
terischen Formenspiel sich verwirklichenden Sinn, die Frage also nach
seiner Teilhaberschaft an der Welt im Wort.

Diese Frage schliefit indessen noch eine andere Frage ein, um die
es Rychner ebensosehr zu tun ist: die Frage nach der besonderen, nur
ihr eigenen Wirkungsart der Dichtung in der Menschengemeinschaft
— hier nicht mehr vom Schaffenden, sondern vom Empfangenden
aus gesehen. In welcher Weise vermag die Dichtung, gerade als Spiel
und nicht als autoritative abstrakte Heilslehre, das Leben zu beein-
flussen und zu formen, ja zu richten und zu heilen?

Unser Auge ist so beschaffen, dafl es, wenn es lange auf einen
griinen Fledk gestarrt hat, von sich aus das polare Rot wieder her-
stellt, um die Ganzheit der Farbenwelt zu wahren. Im gleichen Sinne
ist die wahrhafte dichterische Darstellung eines entwerteten und ent-
gotterten Daseins gar nicht anders moglich, als daf} sie sich, wenn auch
unausgesprochen, auf ein heiles gottliches Dasein bezieht. Erst durch
diese Beziechung wird die Entwertung und Entgotterung auffafibar.

388



Die entwertete und entgotterte Welt ist eine Holle. Das Bild der
Hélle, deren Geheimnis die Vernichtigung und das Nichts ist, ruft
aber, ohne unser bewufltes Zutun, das Bild der heilen Schépfung und
der gottlichen Fiille in uns wach. Wir konnen, solange wir uns im
Bannkreis einer Dichtung befinden, gar nicht anders, als vom Gesamt-
bild des Lebens ergriffen zu werden. Jeder grof8 geschaute und
gestaltete Teilaspekt stellt das Bild des Ganzen in uns her.

Wenn Rychner etwa der milden und skeptischen Alterswelt Theo-
dor Fontanes nachspiirt und sie vor uns heraufbeschwort, so gelingt
ihm seine meisterliche Darstellung nur, weil er diese Welt mit all
ihren wundersamen Einzelheiten und subjektiven wie objektiven
Bedingtheiten als notwendige, einmalige und unwiederholbare Teil-
erscheinung der gottgewollten heiligen Buntheit des Lebens auffafit.
Ebenso wie er die verklirte kristallinische Statik der Stifterschen
Welt als giiltige Sondergestalt mit der ihr polar entgegengesetzten
dynamisch aufgewiihlten Welt der Leidenschaften ineinanderschaut.
 Hierauf griindet sich auch die Bedeutsamkeit der Auseinander-
setzung Rychners mit den Literaturtheorien von Georg Lukacs und
Claude-Edmonde Magny. Indem er ihre Finseitigkeit aufdeckt, weist
er auch zugleich ihre eminente bedingte Fruchtbarkeit nach, da beide
die Dichtung in groferen und lebendigeren Zusammenhingen sehen
als die meisten ziinftigen Literarhistoriker. Aus seiner tieferen
Erfahrung des Wesens der Dichtung wehrt er sich aber gegen die
marxistischen Schemata, in die Lukacs die Kunst zu pressen ver-
sucht, ebenso wie er die Moglichkeit bezweifelt, dafl man die heilige
Mitte der Dichtung auf kirchliche Dogmen festlegen konne, wie
Magny es, trotz allen bewundernswerten und tiefsinnigen Eindrin-
gens in die Dichtung, versteckt anstrebt. Denn Rychner weiff unbe-
irrbar, dafl die gottlichen Leitvorbilder, um die alle Dichtung kreist,
nie Begriffe und Lehren, sondern immer nur vielgestaltige Seelen-

gewalten sein konnen.
‘ *

Seiner ganzen Art gemifl spricht Rychner diese hier erdrterten
tiberzeitlichen Grundverhiltnisse nur selten unmittelbar aus. Er ver-
anlaflt aber den Leser durch den zarten Zwang seiner Auslegungen,
sich durch eigene Vertiefung Klarheit iiber all das zu verschaffen.
Wie er das iiberzeitlich Giiltige zeitgemi abwandelt und in die
SPannung zwischen Einst und Heute hineinstellt; wie er jede Dich-
tung in ihrem Quellgrund erfafit, ohne sie je durch vorgefafite

emata zu vergewaltigen; wie er ihre verborgensten Schonheiten
und ritselhaftesten sinnbildlichen Bedeutungszusammenhinge ans
Licht hebt, so dafl seine Betrachtungen zuweilen selbst zu einer Dich-

389



tung, zu einem verhiillend-enthiillenden kiinstlerischen Spiel werden:
das ist schlechthin bewundernswert.

Da sind seine wie hingetuschten Portrits Lichtenbergs, Stifters und
Fontanes, deren ewiges Gesicht er aus ithrem verginglichen Gesicht
erraten ldflt; da ist die schon erwihnte Meditation iiber die «Elemente
des Gedichts», die, wenn man sie richtig zu lesen versteht, ganze
Biicher aufwiegt; da sind seine kritischen Analysen der Literatur-
theorien von Georg Lukacs und Claude-Edmonde Magny, die er
wie in einem fast atemraubend spannenden Gesprich iiber den Sinn
der Dichtung begriffen erscheinen lifit; da ist seine behutsame und
liebevolle Kritik iiber die «Politischen Betrachtungen eines Unpoli-
tischen» von Thomas Mann, von denen er alles nur Vordergriindliche,
Zeitverfangene und Ueberspitzte mit leichter Hand abstreift, bis das
nicht mehr polemische eigentliche Ansinnen Manns sichtbar wird; da
ist — vor allem — sein Meisterstiick: die Deutung von Hugo von
Hofmannsthals Tragod1e «Der Turmb»,

Rychners Buch ist ein Buch mit Widerhaken, das einen nicht los-
I8t und dazu nétige, alles selber neu zu durchdenken, ein lange
nachwirkendes, zeltgemaﬁ-unzeltgemaﬁes Buch, wie es nur ein Dichter
schreiben konnte, der zugleich ein uberlegener und tiefer Denker ist.

390



	Welt im Wort : Gedanken zum neuen Buch Max Rychners

