Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 17 (1949-1950)

Heft: 6

Artikel: Goethe und die kokette Frau

Autor: Bindschedler, Maria

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758793

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758793
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GOETHE UND DIE KOKETTE FRAU

VON MARIA BINDSCHEDLER

Bekannt ist aus Goethes Leben und Werk das immer neu und

anders erlebte und gestaltete eine menschliche Verhiltnis, dessen sche-
matische Vereinfachung lauten wiirde: treuloser Mann und treue, an
ithrer Treue zugrunde gehende Frau. Weislingen und Gotzens Schwe-
ster Maria, Clavigo und Marie Beaumarchaus, Faust und Margarete,
sie alle sind dichterische Gestaltungen jenes einen Verhiltnisses, dem
in der geschichtlichen Wirklichkeit etwa die Beziehung zwischen
Goethe und Friederike Brion entsprechen mochte. Weniger bekannt
ist das von Goethe gleichfalls erlebte, insbesondere in seinem Alters-
werk mit grofiter Meisterschaft dargestellte umgekehrte Verhiltnis:
das Verhiltnis des treugesinnten Mannes zur unbestindigen, spiele-
risch sich bemerkbar machenden und wiederum sich entziehenden, so
und auch anders konnenden, zur koketten Frau.
- “Aber bevor wir hiefiir die Beispiele betrachten, ist es nétig zu sehen,
was eigentlich mit dem zuerst genannten, scheinbar. allein typischen
Verhiltnis in Goethes spiterem Werk geschehen ist. Die Gestalten,
die wir anfangs erwahnten, sind nicht zufillig aus Goethes Jugend-
werk gewidhlt (zu dem ja auch die Gretchen-Tragodie gehort). Der
Literaturhistoriker spricht in bezug auf diese Gestalten von einem
Schuldbekenntnis des ungetreuen Liebhabers Goethe; er sagt, Goethe
habe einen Drang verspiirt, sich selber zu verurteilen und habe es
etwa in Weislingen, in Clavigo getan. Was ist aus diesem Drang, eine
Schuld — und zwar gerade diese besondere Schuld gegeniiber einer
Frau — bekennen zu miissen, in Goethes reiferem Alter geworden?
Hatte Goethe nach dem Friederiken-Erlebnis keine Ursache mehr,
sich wegen «Anlockung fremden Lebens, das er doch nicht festhalten
durfte» (Gundolf), schuldig zu fithlen, oder war ihm der moralische
Sinn abhanden gekommen? Weder das eine noch das andere (wiewohl
beides behauptet worden ist). Vielmehr hat Goethes sittliche An-
schauung eine Wandlung durchgemacht, und entsprechend erscheint
das Verhiltnis von Mann zu Frau, das Problem der gegensemgen
Treue, im Spitwerk in einer anderen Beleuchtung.

In Itahen, wo Goethe die Urpflanze und das Urpferd entdeckte,
erblidkte sein geistiges Auge auch das Urbild des ithm bisher unklar
vertrauten menschlichen. Verhiltnisses, nimlich Odysseus und Nau-
sikaa. Auf Sizilien beschiftigte ithn aufler der Botanik und Minera-

380



logie nichts so sehr wie der Plan, aus dem Nausikaa-Stoff eine Tra-
godie zu schaffen. Irgendwo in der Nihe von Taormina schrieb er das
Schema dieser Tragddie auf, von dem hier nur der Schlufl wieder-
gegeben werden soll. «Im vierten Akte ... kompromittiert sich Nau-
sikaa unwiderruflich... Uly8, der halb schuldig, halb unschuldig
dieses alles veranlafit, mufl sich zuletzt als einen Scheidenden erkléren,
und es bleibt ‘dem guten Madchen nichts iibrig, als im fiinften Akte
den Tod zu suchen.» Das ist mit einer solch «klassischen» Objektivitit
festgestellt, dafl sich dem Leser Goethes einen Augenblick das Herz
zusammenziehen mochte; und die auf diese Zeilen folgende Bemer-
kung: «Es war in dieser Komposition nichts, was ich nicht aus eigenen
Erfahrungen nach der Natur hitte ausmalen kénnen» und so weiter
ist nicht dazu geeignet, den Eindruck unheimlicher Kilte zu mildern.
In der Folge hat aber Goethe die Nausikaa-Tragddie nicht vollendet.
Aus dem Indifferenzpunkt der reinen Typenschau ist er zu einer
neuen (subjektiven) Bewertung der menschlichen Verhiltnisse vor-
gedrungen; und da mufite ihm eines Tages der Selbstmord der Nau-
sikaa als etwas Absurdes erscheinen. ‘ ‘

Wenn Goethe nach seiner Italien-Reise auf das Motiv vom treu-
losen Liebhaber zuriickkommt, so gestaltet er es aus einer vollig ver-
dnderten Gesinnung heraus. Wilhelm Meister erhdlt von Aurelie, die
an einer verratenen Liebe zugrunde geht, den Auftrag, sie an ihrem
ungetreuen Freunde wenigstens mit Worten zu richen. Aber an-
gesichts der Vorziige dieses Freundes, seiner Lebenstiichtigkeit vor
allem, vergifit Wilhelm den Auftrag, oder vielmehr wird der Auftrag
sinnlos. Wilhelm selber gehért zu den notwendig Schuldigen, die
Goethe fortan zu rechtfertigen gewillt ist, und bekommt von Frau
Melina beim Abschied zu horen: «Ein guter Mensch verspricht durch
seine Gegenwart nur immer zu viel. Das Vertrauen, das er hervor-
lockt, die Neigung, die er einfloft, die Hoffnungen, die er erregt, sind
unendlich; er wird und bleibt ein Schuldner, ohne es zu wissen.» Doch
am bezeichnendsten fiir Goethes spatere Auffassung des Verhiltnisses
ist die Erzdhlung «Die pilgernde T6rin» in den Wanderjahren. Da
wird an die Gestalt eines schonen, geheimnisvollen Midchens noch
einmal all die Bewunderung verschwendet, die Goethe der einzig-
artigen, treu und rein licbenden, vom Manne verlassenen Frau ent-
gegenbringt. Aber dieses schone Wesen, das den Personen der Er-
zdhlung «so fliichtig wie die Engel und so liebenswiirdig erschienen
war», wird als verriickt bezeichnet. Hiermit hat Goethe sein letztes
Wort zum Fall Nausikaa gesprochen: Um eines ungetreuen Lieb-
habers willen alle spiteren Gliidssmoglichkeiten in den Wind zu
schlagen, ist zwar schdn und riihrend, gewinnt der Menschen hchste
Sympathie — aber es ist ein Wahnsinn.

381



In Wilhelm Meisters Wanderjahren hat nun Goethe auch das
Gegenbild der schonen Wahnsinnigen gezeichnet: die schone Kluge,
die das Leben und alle seine wechselnden Lagen Beherrschende, die
im goethischen Sinne Weise. Nie ist das Wesen der koketten Frau
poetischer und geistreicher dargestellt worden als in Goethes Erzih-
lung «Der Mann von fiinfzig Jahren» durch die Gestalt der «schonen
Witwe». Goethe hat dieses weibliche Wesen, dem zuerst der Sohn des
eigentlichen Helden, dann der Mann von fiinfzig Jahren selber und
auflerdem ein ganzer Kreis von Verehrern verfallen ist, mit einer Ein-
fuhlung geschildert, wie er sie in seinem Alterswerk nur wenigen
Gestalten widmen mochte. Jenes minnliche Ressentiment, durch wel-
ches in franzosischen Romanen #dhnliche Frauengestalten meist um
ihren feinsten Reiz gebracht werden, fehlt hier ganz (fiir Goethe war
eben die weibliche Koketterie ein «Fehler, wenn es einer 1st, den die
Minner nicht anstofig finden» —; doch die Begriindung lese man bei
Goethe selber nach). Das Erstaunlichste ist nun aber nicht die Schil-
derung der schénen Witwe an sich, sondern die Art und Weise, wie
Goethe das Wesen dieser Frau beurteilt. Im weiteren Verlauf des
Romans wird folgende Situation berichtet: Zwei Minner und zwei
Frauen, von denen die eine unsere schone Witwe ist, haben einen
frohlichen Tag zu Schiff auf einem See verbracht und miissen sich nun
des Abends trennen, da die beiden Damen ihr Quartier in einer be-
stimmten Ortschaft bezogen haben, welche die Minner infolge eines
Geliibdes zu meiden verpflichtet sind. Der Vorgang wiederholt sich:
«Einige Tage wurden so auf diese eigene Weise zwischen Begegnen
und Scheiden, zwischen Trennen und Zusammensein hingebracht.»
Dabei steigert sich das Vergniigen am Zusammensein und die Sehn-
sucht wihrend der Trennung; und es ist sehr begreiflich, daf} drei der
Beteiligten die Herrschaft iiber sich verlieren. Da heifit es nun: «Nur
ein gefafiter, gepriifter Geist, wie unsere schone. Witwe, konnte sich
zu solcher Stunde vollig im Gleichgewicht erhalten.» Wie? Die Frau,
die uns der Dichter bisher als zwar reizvolle, aber doch ein wenig
frivole Person vor Augen gestellt hat, wird nun plotzlich «ein ge-
faflter, gepriifter Geist» genannt! Macht sich Goethe iber den Leser
lustig? Keineswegs. Der Ausdruck ist im buchstiblichen Sinne zu ver-
stehen; denn als kokette Frau ist die schéne Witwe vorbildlich «ein-
gCWCiht in alle Schmerzen der Entsagenden». — Der Untertitel der
«Wanderjahre» heifit ja «Die Entsagenden»; und die Kunst, das
Leben.zu ertragen und sinnvoll zu gestalten, steht bei Goethe in
unmittelbarem Verhiltnis zu der Fihigkeit des Entsagens. Die «Ent-
sagenden» sind nun aber auch identisch mit den «Wandernden»; und
das Schicksal der Wanderer ist es, in wechselnde Verhiltnisse und
Bindungen hineinzugeraten und wiederum sich 16sen zu miissen. Dem-

382



nach ist die Fihigkeit, das Leben zu bewiltigen, die «Meisterschaft»,
zu der Wilhelm heranreift, im hichsten Grade verwandt der Koket-
“terie; und die Philinen und schénen Witwen, die leichtsinnigen oder
die gefafiten und gepriiften Geister, spielen bei diesem Bildungsgange
die Rollen von unersetzlichen Lehrkriften. (Bereits in Goethes Ro-
koko-Drama «Die Laune des Verliebten» wird der Held durch
Koketterie zu einer verniinftigeren und gelasseneren Lebensart er-
zogen; und beim spiten Goethe ist die Hinwendung zu einem neuen
‘Rokoko, nicht mehr der Konvention, sondern der persénlichen Wahl,
nicht zu leugnen). |
- Die Koketterie oder die Kunst, im richtigen Augenblick Abschied
zu nehmen, steht im duflersten Gegensatz zur Tragik. Daher mufite
Goethe, je mehr er ein tragisches Scheitern des Menschen ablehnte,
desto ausdriicklicher den Menschen als «wandernden» und nach allen
Seiten hin sich bildenden bejahen («Der Mensch, so sagen wir, lerne,
sich ohne dauernden Hufleren Bezug zu denken, er suche das Folge-
richtige nicht an den Umstinden, sondern in sich selbst; dort wird
er’s finden, mit Liebe hegen und pflegen; er wird sich ausbilden und
einrichten, dafl er iiberall zu Hause sei»), wobei er auf die wunder-
liche Pidagogik der Koketterie nicht verzichten mochte («Kann ich
sagen, kann ich wissen, / Welchem Zufall ausgesetzt, / Ich nun schei-
~den, ich nun wandern, / Wie die Witwe trauervoll, / Statt dem einen,
mit dem andern / Fort und fort mich wenden soll!»). Fast alle Ge-
stalten Goethes sind deshalb tragisch oder untragisch im Mafle, wie es
ihnen nicht gelingt oder gelingt, sich aus einer verstrickenden mensch-
lichen Bindung zu l6sen und, was von grofiter Bedeutung ist, vom'
Mitbeteiligten das vershnliche «Leb’ wohl!» zu erlangen. Um der
letzten Worte des Thoas willen ist die Iphigenie keine Tragodie mehr,
wihrend Tasso noch ohne Abschied («O daf} ich nur noch Abschied
nehmen kénntel»), wie einst Werther («Wehe! wehe! kein Lebe-
wohl!»), verzweifelt. Das Pathos des Abschieds wird von Goethe in
all seinen Stufungen zum Ausdruck gebracht, von Werthers «Lotte!
Lotte, lebe wohl! lebe wohl!» bis zu dem so unvergleichlich Goe-
thischen Worte der Antiope im Elpenor: «Leb’ in das Leben wohl!»
Dafl Goethe selber den Schmerz des Abschieds voll empfunden hat,
unterscheidet ihn von den nur leichtlebigen Abenteurern, mit denen
ihn seine Beurteiler mitunter verwechseln. Goethes Fihigkeit, das
Gliick des Augenblicks mit letzter Instindigkeit zu genieflen, ent-
Sprach seine Preisgegebenheit an das Schmerzliche des Augenblicks;
und so fithrte ihn sein eigenstes schicksalhaftes Wesensgesetz, immer
Wieder «sich als einen Scheidenden erkliren zu miissen», oft in jene
Stimmungen, da ihm sein Leben als Ganzes ungliicklich erschien.
Schon der Abschied von Sesenheim enthilt bei aller Verschuldung und

383



etwaigem Leichtsinn auch ein Schweres und Sittliches, insofern Goethe
um seiner Aufgabe willen seine Neigung zu iiberwinden hatte. Spiter
verlangt Goethe von der Frau, zu der er in einer Bezichung steht,
Einsicht in dieses sein eigenes Ethos. Die Frau wird nicht mehr als
reines Opfer gesehen, sondern sie ist mitverantwortlich an ihrem und
ihres Geliebten Geschick. Daher erregt sie, wenn sie ungliicklich wird,
nicht mehr Goethes Mitleid noch Schuldgefiihl; und wo immer der
spate Goethe die Gestalt der verlassenen Frau als Dichter beschwort,
gleicht sie nirgends mehr den duldenden Heldinnen seiner frithen
Tragodxen Die pilgernde Térin ist keine Marie Beaumarchais mehr:
sie hat ihr Schicksal, thren «Wahnsinn» in der Hand, sie weif}: «Min-
ner und Frauen sind nur mit Willen ungetreu; und das wollt’ ich dem
Freunde .. bewe1sen, der mich - vielleicht wieder sieht, wenn sein
Herz rein genug sein wird, zu vermissen, was er verloren hat.»
Willenskraft, Bewufltheit zeichnen selbst noch den schénen Wahnsinn
dieses Midchens aus; bewufite Lebensgestaltung, Selbstbeherrschung,
Ueberlegenheit vollenden das Portrit der klugen Witwe. Die goe-
thische Kokette allein ist den «Priifungen» dieses Lebens gewachsen
und vermag sich in der notwendigen Abschiedsstunde «véllig im
Gleichgewicht zu erhalten». Wire Marianne von Willemer eine ko-
kette Frau gewesen, so hitte sie die Lage, in die Goethe sie gebracht
hatte, ertragen (was Goethe von ihr erwartete). Da sie es nicht war,
litt sie und schrieb die ergreifenden Briefe, aus denen Goethe einiges
in anmutig spielerische Verse verwandelte (eindriicklich dargestellt in
Muschgs Tragischer Literaturgeschichte) in jener eisigen Objektivitit,
mit der er auf Sizilien das Schicksal Nausikaas ins Auge gefafit hatte.

Die einzige Frau, die Goethe begegnete und von der er spiter
gesagt hat, sie sei ihm in gewissem Sinne iiberlegen gewesen, ist Lili
Schénemann. So wie Goethes Leser bei der Schilderung des Betriebs
um die schone Witwe unwiderstehlich an Lilis Menagerie erinnert
wird, so mag wohl dem Dichter im hohen Alter noch immer die
Gestalt Lilis als das Urbild der so und auch anders kénnenden Frau
vorgeschwebt haben. Im letzten Buch von «Dichtung und Wahrheit»
fihrt die Erinnerung an Lili Goethe sogar zu der verallgememcrnden
Behauptung, bei einer in die Briiche gehenden Liebe vermdge das
Midchen sich seiner «Natur» nach eher zu bescheiden als der Jiing-
ling; denn allen «Abkdmmlingén Pandorens» ist die Gabe der Koket-
terie verlichen. In Goethes Bild des Ewig-Weiblichen verschwinden
schlieflich die individuellen Ziige, sind Friederike und Lili, die Ge-
treuen und die Kokette, Gretchen und Helena eins.

So wie es die Aufgabe des goethischen Menschen schlechthin ist, sich
durch die mannigfaltigsten Erfahrungen zu entwidkeln, so ist es die
besondere Aufgabe der goethlschen Frau, augenblickshaft erfiillend

384



und begliickend in das Dasein des Mannes hineinzutreten, um dann
wiederum, unersittliche Sehnsucht hinter sich lassend, wie das wech-
selnde Schicksal selbst sich von ihm zu wenden (eine Ausnahme unter
den goethischen Frauengestalten bilden einzig die mystischen «schénen
Seelen», die sternengleichen Makarien, die unbewegten Seherinnen,
die mit Manto sagen diirfen: «Ich harre, mich umkreist die Zeit.» —
Seltsamer- und doch auch wieder begreiflicherweise hat Goethe gerade
der Manto das weiblichste Wort in den Mund gelegt, das eine Frau
tiberhaupt aussprechen kann: «Den lieb’ ich, der Unmogliches be-
gehrt!»). Die Frau «zieht hinan»; das kann sie nur tun aus jener
héheren Ferne, in die sie bei Goethe bald als reines Opfer, bald aus
freiem Willen, stets entschwindet. Wie Faust das Sinnbild des streben-
den Mannes ist, symbolisiert Gretchen die Sendung der Frau: zuerst
nur duldend, dann mit Willen ihren Weg zu Ende schreitend (im
Kerker lehnt sie die Moglichkeit ab, mit Faust zusammen weiterzu-
leben), gelangt sie in jene hoheren und hochsten Regionen, in welche
sie Faust zuletzt nach sich zu ziehen vermag. «Komm! hebe dich zu
hohern Sphiren! Wenn er dich ahnet, folgt er nach»: diese Aufforde-
rung der himmlischen Konigin an Margarete weist auf das eigentliche
Gesetz hin, nach dem sich das Dasein der goethischen Frau ausrichtet.

Die Frau als stindig Anwesende und gemeinsam mit dem Manne
sich Entwickelnde, die Frau als Ehegefdhrtin, mag Goethe als etwas
zutiefst Widerspriichliches vorgekommen sein. Gegen Ende der Wan-
derjahre wird einmal bemerkt, die schéne Witwe habe inzwischen
thren #lteren Freund geheiratet. Aber von da an interessiert sie den
Dichter so wenig mehr, als ihn eine Darstellung der Ehe zwischen
Natalie und Wilhelm gelockt hitte. Goethes einziger Eheroman zeigt
die stirkere Macht der ungesetzlichen Wahlverwandtschaften, die
doch ihrerseits in diesem Leben micht zum dauernden Bunde fithren
diirfen. Wie eine Moglichkeit aus einer vollkommeneren Welt er-
scheint fast am Schlusse des Faust das sagenhafte Paar: Philemon und
Baucis. Allein auch diese beiden, kaum haben sie die «Wirklichkeit»
betreten, das Reich des faustisch-mephistophelischen Wirkens, miissen
untergehen. — In den duflersten Sphiren des Jenseits mag es eine
ewige Vereinigung geben. Doch auf Erden glaubt der goethische

ensch umsonst an eine Bestindigkeit des Gliicks; erwartet er ver-
gebens, was der Dichter getriumt, aber nicht vollendet hat: die
Wiederkunft der Pandora.

2 - 385



	Goethe und die kokette Frau

