
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 17 (1949-1950)

Heft: 6

Artikel: Wissenschaft, der Feind des Humanismus?

Autor: Reiwald, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758790

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758790
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WISSENSCHAFT,
DER FEIND DES HUMANISMUS?

VON PAUL REIWALD

Die Rencontres Internationales de Genève hatten sich dieses Jahr
zum Thema gestellt: Vers un nouvel humanisme. Eine dornigé
Aufgabe! Ueber den Humanismus ist in den letzten Jahren entsetzlich
viel geschrieben worden, sowohl über den ersten, den zweiten und
den dritten. Jeder, der davon redet, versteht etwas anderes darunter.
Die Kommunisten, die klassischen Philologen, die Verteidiger der
liberalen Bildung, die humanitären Idealisten und gar die
Philosophen und sogenannten Kulturschriftsteller scheinen sich vorgenommen

zu haben, jeder für sich einen besonderen «Humanismus»
aufzubauen. In der hervorragenden Uebersicht, 'die Marcel Raymond,
der Vertreter der Literaturgeschichte in Genf, zum Schluß gab, betonte
er denn auch nach der unendlichen Vielfalt des Vorgebrachten, daß
die Veranstalter der Unterhaltungen weder mit einer Lösung des

Problems, ja nur mit einer bestimmten Definition dessen, was denn
Humanismus und besonders der Humanismus unserer Tage ist oder
sein soll, gerechnet haben. Klar war eher das negative Resultat,
nämlich wie Karl Barth es in einer persönlichen Bemerkung dem
Verfasser gegenüber ausdrückte, daß grosso modo zwei Humanismen
angeboten und abgelehnt wurden: der christliche und der
kommunistische.

Indessen wenn man ungeachtet all der geistvollen und gelehrten
Beiträge zu keinem wirklichen Ergebnis kam, so traten doch in der
Organisation wie in der Haltung des brennend interessierten
Auditoriums Züge zutage, die man nicht anders als humanistisch
bezeichnen kann. Humanistisch im besten Sinne des Wortes war die
Aufnahme, die der Vortrag und die gesamte Persönlichkeit Prof.
Haldanes, des englischen Biologen, fand. Man ließ den bedeutenden
Menschen auf sich wirken, ohne sich durch seine kommunistische
Parteistellung irgendwie stören zu lassen. Humanistisch war die
vollkommene Freiheit von Rede und Gedanke, zu der Vortragende und
Eingeladene ermuntert wurden. Als Henri Lefèvre sein Ideal des

kommunistischen «homme total» entwickelte, konnte man nicht umhin,

daran zu denken, was geschehen wäre, wenn manche Redner
der Rencontres Internationales den Versuch gemacht hätten, ihre
Gedanken nicht in Genf, sondern in Moskau vorzutragen. Der

350



«homme totalitaire», so ist zu fürchten, würde dem «homme total»
rasch den Garaus gemacht haben.

Humanistische Haltung also, ohne Einigung über das Wesen des
Humanismus. Indessen haben sich, so scheint mir, viele Redner die
Aufgabe zu schwer gemacht. Einen allgemeinen Humanismus kann
es gewiß nicht geben. Humanismus hat, das Wort sagt es, mit dem
«homo», dem Menschen zu tun, mit dem Menschsein, mit den menschlichen

Werten. Sie soll er unter den spezifischen Bedingungen einer
jeden Zeit bewahren, pflegen, vertiefen, erweitern. Erst die besonderen

Forderungen der Zeit bestimmen, was in ihr die besondere
Aufgabe des Humanismus ist. So kann es in einer Epoche die Aufgabe

sein, das wissenschaftliche Denken von seinen Fesseln zu
befreien, in der anderen, durch die Darstellung des antiken Ideals vom
Menschen zu erneuter Arbeit am eigenen Bilde anzuspornen. In
unserer Zeit aber, in der das Individuum als solches aufs schwerste
bedroht ist, kann — weniger als in vergangenen Zeiten — kein
Zweifel darüber bestehen, was der Humanismus leisten sollte: die
Wahrung, ja die Rettung der Person.

Und da gelangt der Humanismus in ein sonderbares Dilemma, das
aber seinerseits wieder dazu verhilft, das Unwirkliche, Verschwommene,

Nebelhafte, das sich ihm so leicht verbindet, zu verscheuchen.
Denn wer ist der Gegner, gegen den sich der Humanismus heute zu
wenden hat? Es ist die Wissenschaft, mit der doch Humanismus und
die Namen der großen Humanisten untrennbar verbunden sind, die
Wissenschaft, die seine Geburtshelferin gewesen ist. Indessen hat das
wissenschaftliche Denken des Abendlandes seit den Zeiten der Renaissance,

vor allem aber seit dem siebzehnten Jahrhundert einen Weg
eingeschlagen, der, hemmungslos und einseitig verfolgt, die Gesellschaft

und in erster Linie den geistigen Menschen in eine schier
ausweglose Lage gebracht hat.

Es ist das Denken in Gesetzen, das, von einigen wenigen
Persönlichkeiten höchsten Ranges begründet, heute die Herrschaft über unser
ganzes Leben gewonnen hat, dem der Arbeiter und Bauer so wenig
sich entziehen kann wie der Gelehrte. Dieses Denken in Gesetzen,
in Kategorien der Kausalität und Wahrscheinlichkeit mit all ihren
Ableitungen, steht um so unangreifbarer da, als es dem Menschen den
Sieg über die Natur gegeben hat und sie zu einer eigentlichen
Weltherrschaft auszuweiten verspricht.

Indessen ist dieser noch vor wenigen hundert Jahren unvorstellbare
Erfolg — Männer, die ihn vorausgesehen haben wie Francis Bacon
und Lionardo sind an den Fingern einer Hand zu zählen — teuer
erkauft. Das Denken in Gesetzen ist streng — anti-individuell. Es
sucht das Gleiche, zum mindesten das Aehnliche. Das gilt keineswegs

351



nur von Mathematik und Physik, den Wissenschaften, die auf das

allgemeine Denken und Meinen den stärksten Einfluß gewonnen
haben, sowenig der Einzelne von ihnen zu verstehen und sich 'dieses

Einflusses bewußt zu sein braucht, es gilt auch von Wissenschaften
wie Psychologie und Biologie. Die Psychoanalyse zum Beispiel scheint

es ausschließlich mit dem Individuellen, ja dem Allerpersönlichsten zu
tun zu haben. Kann der Patient, der in freier Assoziation, ungehemmt
durch irgendwelche Zensurvorschriften der Moral oder der Konvention

sich äußern soll, etwas Intimeres, Persönlicheres vorbringen als

seine Einfälle, mit deren Hilfe dann die unbewußten Vorgänge in
ihm gedeutet werden? Indessen auch die Psychologie des Individuums
entgeht nicht dem Schicksal, das Generelle suchen zu müssen, das, was
der Einzelne gerade mit anderen Individuen, wenn auch in besonderer

Abwandlung, gemein hat, das Gesetzliche der psychischen Prozesse.

Oft bereitet die Zurückführung der Gefühle und Vorstellungen des

Patienten auf typische Situationen, wie die Oedipus-Situation oder
bestimmte Kategorien wie Narzißmus oder unbewußtes Schuldgefühl,
ihm schwere Enttäuschung. Er glaubt, damit ein Stück seiner
Individualität zu verlieren.

Wir sind heute nicht in der Lage, aus dem Denken in Gesetzen
herauszutreten. Wir sind es so wenig, wie der Primitive aus seinem

magischen Denken heraustreten, etwa seine Vorstellungen der
«participation mystique» aufgeben konnte. Die Wissenschaft und ihre
Methoden enthüllt nicht nur Wahrheiten, sie hat auch eine
psychologische Wirkung, deren außerordentliche Tragweite schwer
abzuschätzen ist. Die psychologische Wirkung der Wissenschaft in ihrer
heutigen Form ist aber, Denken und Gefühl auf das Generelle
einzustellen, die Empfindlichkeit für die Nuance, für das Individuelle
abzustumpfen.1 Das ist ihre anti-humane Wirkung; darum muß der
Humanismus sich mit aller Kraft gegen diesen Feind wenden.

Wir müssen noch weiter gehen. Das Denken in Gesetzen hat zur
angewandten Wissenschaft, zur Technik geführt und mit ihr zur
industriellen Revolution. Jede Maschine, jede Entdeckung und
Indienststellung von Energien, jede Herstellung und Umwandlung neuer
Stoffe hat das Denken in Gesetzen zur unerbittlichen Voraussetzung.
Damit mußte es in der gesamten Produktion zur Ausschaltung des

Individuellen, des Besonderen der Nuance, zur Massenproduktion
führen. Das Kostbarste, was es heute gibt, ist das Besondere. Auch
der Millionär kann sich nicht einen besonderen Wagen konstruieren
lassen. Wir sprechen hier nicht von anderen Wirkungen der Massen-

1 Vgl. Reiwald: «Vom Geist der Massen, Handbuch der Massenpsychologie»;

Pan-Verlag 1946, S. 23 f.

352



Produktion, wir sprechen nicht davon, daß ohne sie die Ernährung
einer Menschheit von zweiundeinviertel Milliarden unmöglich wäre
(die Bevölkerungsvermehrung im neunzehnten Jahrhundert wiederum

ist eine Folge der industriellen Revolution, nicht umgekehrt, wie
viele annehmen; nur hat dann seinerseits das Anschwellen der
Bevölkerungen den immer stärkeren Ausbau des Produktionsapparates
erzwungen) — wir sprechen hier nur von dem Kampf des Generellen

mit dem Individuellen, der von der Wissenschaft eingeleitet
und dann von der Massenproduktion mit so überwältigendem Erfolge
fortgesetzt worden ist.

Diesem Einfluß muß selbst der unterliegen, der sich den Zusammenhang

deutlich macht. Keine Kritik der Mechanisierung und der
Vermassung (beides sind ja nur Bezeichnungen für die Tendenz zum Generellen

und der durch sie eingetretenen allgemeinen Nivellierung) schützt
den Kulturkritiker vor ihr. Denn er schreibt ja seine Kritik mit der
Schreibmaschine auf Papier, beides Produkte der Massenproduktion;
er verbessert sie mit seinem Füllfederhalter, er schickt sie zur Druckerei
und sieht, daß auch er in das große laufende Band der
Massenproduktion ohne Möglichkeit des Ausweichens eingeschaltet ist. Mehr:
Der moderne Produktionsprozeß hat sein Haus gebaut, seine Möbel
geschaffen, seine Tapeten, die Kunstdrucke, die an seinen Wänden
hängen. Er versorgt ihn mit seinem Geschirr, ja, er bereitet ihm sein
Essen. Er bearbeitet ihn mit seiner Propaganda, mit all den Reizen
seiner Lichtreklame.

Wir müssen nicht glauben, daß all dies auf uns eindringen kann,
ohne uns zu verändern. So wie der Käufer der Reklame nachgibt,
nicht weil er überzeugt ist, sondern weil er, psychisch durch ständige
Wiederholung ermüdet, der Machtentfaltung weicht, die in ihr zum
Ausdruck kommt, so verhält sich der Mensch gegenüber dem Denken
in Gesetzen und seiner Folge, dem Produktionsprozeß. Wir wenden
uns gegen die Kollektivierung, wir wollen mit aller Kraft Freiheit
und Individualität. Wie wollen wir uns aber erfolgreich zur Wehr
setzen, wenn — wir selbst im Lager des Feindes stehen? Das kollektive

Denken, das Denken in Massen, Quantitäten ist tief in uns
eingesenkt! Mit jenem Phänomen, in dem es seinen Höhepunkt erreicht,
dem statistischen Denken, wo der Mensch nur noch als Träger einer
Funktion oder einer Leistung gilt, eines Alters, einer Krankheit,
Träger von irgend etwas ist — mit diesem äußersten an anti-
humanem Denken haben wir uns längst abgefunden. Keine Wissenschaft

vermag Statistik zu entbehren. Dieses Denken in Gesetzen,
dieses statistische Denken, dieses Denken ohne Anschauung des
Individuellen macht die Menschen bereit zur Annahme der großen kollektiven

Klischees, der Parteiparolen und politischen Slogans, denen er

23. 353



nur mit einer vagen Stimmung, nicht mit einem eigenen Urteil
begegnen kann. Dieses Denken bereitet die großen Herden für die
Diktaturen so sicher und zweckmäßig zu wie die Fabrik ihre
standardisierten Produkte.

Braudien wir noch zu fragen, ob der Humanismus im zwanzigsten
Jahrhundert eine Aufgabe hat und welche? Sie muß aber verfehlt
werden, wenn wir die capitis diminutio, die die Person heute erleidet,
ausschließlich in Mechanisierung und Massenproduktion suchen und
nicht dort, wo sie entstanden sind und ihre "Wurzeln haben, im
wissenschaftlichen Denken. Es handelt sich nicht darum, auf die
außerordentlichen Gewinne an Einsicht und materiellen Vorteile, die
die Menschheit dank diesem Denken gemacht hat, zu verzichten —
wir brauchen das nicht ausdrücklich hervorzuheben. Die Geschichte
kennt keinen Weg zurück, selbst wenn es wünschenswert wäre, ihn
einzuschlagen. Aber es ist auch keinesfalls wünschenswert. Dagegen
bedarf es der Erkenntnis, daß die Menschheit mit dieser Form der
Wissenschaft, die sie heute entwickelt, nicht zu leben vermag, auch
dann nicht, wenn sie ihr den Weltraum erobert. —

Die primitiven Stämme können nicht mit einem plötzlichen Ruck
ihrem magischen Denken entrissen werden. Wo es durch verständnislose

Verwaltung oder Missionare geschah, war es mit ihren sozialen
Institutionen, ja mit ihrer physischen Existenz zu Ende, wie wir durch
B. Malinowski und andere Forscher wissen. Denn sie lebten von diesem

Denken. So leben auch wir von unserem wissenschaftlichen
Denken, wir können seine Kategorien nicht gewaltsam verlassen.

Aber wir können uns zu den Menschen wenden, die das Geheimnis
gelöst haben, das Denken des Gesetzlichen, Unanschaulichen,
Generellen, Abstrakten — abstrakt kommt von abstrahere, abziehen;
abziehen wovon? vom Leben — mit dem Anschaulichen, Konkreten,
Gefüllten, mit dem individuell Lebendigen zu verbinden, zu Männern
wie Lionardo und Goethe. So wie Goethe paradoxerweise von
angeborenen Verdiensten spricht, so möchte man bei ihm von einem
individuell Gesetzlichen sprechen. Er war hocherfreut und fühlte sich

verstanden, als man ihm «ein gegenständliches Denken» zusprach.
Es ist der genaue Gegensatz zu unserem Denken des Abstrakten, dem
der Gegenstand verlorengeht. Allerdings Goethe, dieses «dezidierte
Barometer», benutzte keine Instrumente oder doch nur höchst widerwillig.

Sein wichtigstes Instrument auch für physikalische Erkenntnisse

blieb sein Körper, blieben seine Organe. Er vermochte seine

Apprehension gegen Brillenträger nicht zu überwinden und —
versuchte es auch nicht.

Der Verzicht auf das Instrument ist uns unmöglich. Die Wissenschaft

kann ohne sie so wenig auskommen wie der Produktionsprozeß

354



ohne Maschinen. Aber wir vermögen uns deutlich zu machen, daß
unsere Wissenschaft auf einem Teildenken beruht, daß der andere
Teil, das Denken des Konkreten, dem Menschen ebenso unentbehrlich
ist, wenn er nicht psychisch verhungern soll. Ein Zeitgenosse Goethes,
Schelling, sprach ein Wort, für dessen Verständnis wir reif werden
sollten. «Wo Kunst ist, da muß Wissenschaft hinkommen.» Es ist
kein Zufall, daß die beiden Männer, die wir als die Vertreter
gegenständlichen Denkens genannt haben, große Künstler und große
Männer der Wissenschaft zugleich waren. Solange die Wissenschaft
nicht den Weg gegenständlichen, anschaulichen Denkens zu finden
vermag, solange wird sie im menschlichen Sinne, im Sinne des Humanismus

mit Unfruchtbarkeit geschlagen bleiben, sie mag im übrigen
den Menschen bringen, was sie wolle.

Aber gibt es denn etwas Gegenständlicheres als zum Beispiel die
Biologie,' wird man vielleicht einwenden. Der Forscher vermag ein
See-Igel-Ei zu teilen und mit den Teilen zu experimentieren. Er hat
den Gegenstand ganz und gar.

Nein, er hat ihn nicht als ein lebendiges — es sei denn, daß
ihn seine Phantasie, die über das wissenschaftliche Denken des Generellen

hinausgeht, befähigt, dieses Lebendigen gewahr zu werden, in
jenem Sinne gewahr zu werden, wie Ljewin in jener unvergeßlichen
Jagdszene in «Anna Karenina» das Gras wachsen «hört».

Kehren wir noch einmal zu der Psychologie des Individuums
zurück, um deutlich zu machen, wo die Grenze der Methoden unseres
wissenschaftlichen Denkens ist und wo sie überschritten werden muß,
wenn Wissenschaft Leben werden soll. Der Therapeut mag nach allen
Kunstregeln der Psychoanalyse die Träume und Einfälle seines
Patienten gedeutet haben, er kann die Situationen der Frühzeit, aus
denen sich die Neurose entwickelt hat, klar erkannt haben, die
Symptome, seine hysterischen Anfälle oder Zwangshandlungen
brauchen ihm keine Rätsel mehr zu sein, die Uebertragung, die er
hergestellt hat, mag fest und haltbar sein, und trotz allem braucht
dieser Therapeut noch kein Psychologe zu sein. Das wird er erst,
wenn er, kraft einer Einfühlung, die dem künstlerischen Schaffen
nähersteht als dem Denken des Abstrakten, die unmittelbare Berührung

mit dem Individuellen des Individuums erreicht. All die
entscheidenden Erkenntnisse der Psychoanalyse werden erst Leben, ja
erst Wahrheit, wenn dieser Punkt erreicht, wenn das unabdingbare
Tüpfelchen auf das «i» gesetzt ist. Denn das Individuum ist kein
Schnittpunkt von Kausalketten. Der letzte Schritt, um ihm
nahezukommen (und vielleicht auch der erste), liegt jenseits dessen, was
wir gemeinhin als wissenschaftliche Methode bezeichnen. Die Methode
ist erlernbar, jene Art von Verständnis nicht. Es kann durch die

355



Praxis vertieft, verfeinert und erweitert werden, es kann sogar
weitergegeben werden, aber nur wie eine Kraft auf eine andere

übertragen wird, nidit als ein Lehr- und Lernbares.
Gerade in der ärztlichen Wissenschaft, die mehr noch als andere

vom Humanismus getragen sein sollte, ist es immer wieder in neuerer
Zeit zu Palastrevolutionen oder zu Angriffen von außen gekommen,
weil die Ausschaltung der Person in der Behandlung, die einem
«Patienten an sich» galt, als eine unerträgliche Vergewaltigung
empfunden wurde. Eine solche Palastrevolution war die Begründung der
Homöopathie, ein solcher Angriff von außen die der Christian Science.
Der Angriff mag mit untauglichen Mitteln unternommen sein, aber

er hat das Verdienst, ein tiefgehendes Bedürfnis der Patienten und
eine gewaltige Lücke in der Wissenschaft aufgedeckt zu haben. Alle
Erfolge der Therapeutik können nicht darüber hinwegtäuschen, daß
sie der Person schweren Schaden getan hat. Es ist eine groteske
Tatsache, daß selbst die Tiefenpsychologie, die wie wenige andere zu
einer großartigen Erkenntnis des Menschen und der Persönlichkeit
beigetragen hat und die gerade berufen ist, jenen Schaden zu heilen,
auch nicht der Gefahr entgangen ist, in manchen ihrer Vertreter den
eben eröffneten Zugang zur Person wieder zu verlieren. Sie
vermochten nicht vom Denken des Generellen zum Individuellen
überzugehen.

Dies ist aber nur ein Beispiel. Ganz überwiegend sind die Zweige
der Wissenschaft a-human oder anti-human geworden, weil sie mit
ihrem ausschließlichen Denken des Allgemeinen und Abstrakten den
Zugang zum Individuum verloren haben. Es hat aber einmal auch
einen Humanismus der Mathematiker gegeben, und die Physik
gehörte zum Humanismus der Aufklärung so gut wie Poesie und
Geschichte. Heute sind selbst Anthropologie und Geschichte, die es in
so hohem Maße mit der Beschreibung des Einmaligen und
Individuellen zu tun haben, unbewußt audi vom einseitigen Geiste des

Abstrakten durchdrungen. Soweit sie es aber nicht sind, fehlt ihnen
der Einfluß. Sie helfen nicht, das allgemeine Denken zu bilden.

Ist es ein Wunder, wenn diese Macht, die die Nuance auszulöschen

droht, wo sie sie findet, auch vor ihrem Gegenpol, vor der Kunst
nicht haltmacht? Die «Kunst» der «Restaurierung» von Gemälden
(und natürlich auch von Bauwerken) wäre ohne das Schwinden des

Gefühls für das einmalig' Lebendige nicht denkbar. Man verspricht
uns, daß die modernen Restaurateure nicht mehr die Grobheit jener
des neunzehnten Jahrhunderts haben, die es wagten, in einen Botticelli

oder Vermeer munter hineinzumalen. Es wird «nur» gereinigt,
es werden nur die Firnisse entfernt. Aber daß damit feine und feinste
Uebergänge verlorengehen, daß «Löcher» entstehen wie in dem großen

356



Fämilienbild Rembrandts in Schaffhausen, darüber geht man hinweg.
Ich muß, wenn es an die Frage der Restaurierung kommt, immer an
die reizende Geschichte denken, die Max Slevogt, der deutsche Maler
und geistvolle Illustrator, erzählt hat:

«Ich stand als junger Maler mit einem meiner Lehrer vor dem

Bamberger Dom. Bildhauer waren eben beschäftigt, von einigen
Statuen die Oberflächen abzureiben und abzuklopfen, um die alten
Skulpturen zu ,reinigen'. Mein alter Lehrer kicherte und sagte: ,Sehen
Sie mal, die Schafsköpfe glauben, die Kunst stecke in den Gestalten
innen drin. Die Kunst sitzt aber gerade in der Haut, auf der Ober-
flache.'» —

Was aber soll geschehen, wenn wir dieses einseitige Denken des
Abstrakten und Generellen nicht mit einem Willensentschluß abtun
können, wenn wir gerade durch die Massenproduktion, von der wir
leben, immer weiter in der gleichen Richtung getrieben werden? Steht
der Humanismus dieser allgewaltigen Bewegung nicht gänzlich hilflos

gegenüber? Zunächst ist die Einsicht wichtig, daß es menschliche
Gedanken gewesen sind, die der neueren Wissenschaft und damit
auch ihrer Anwendung in der Massenproduktion ihre besondere Richtung

gegeben haben, und nicht ein unabwendbares Schicksal. Ortega
y Gasset hat mit Recht darauf hingewiesen, daß die Physikochemie,
von der unsere Existenz heute in so weitem Maße abhängt,
ausschließlich in dem kleinen Viereck entstehen und zur Entfaltung
kommen konnte, das durch die Punkte London, Paris, Berlin, Rom
bezeichnet wird. Wenn es Gedanken gewesen sind, die unter ganz
besonderen Bedingungen mit ihren segensvollen auch so unerwünschte
Wirkungen gehabt haben, so ist nicht einzusehen, warum nicht auch
Gedanken die so nötige Aenderung bringen können. Dies um so mehr,
als wir die Möglichkeit eines anders gewendeten Denkens in
großartigen Beispielen vor uns haben.

Das zweite ist das Verständnis des Zusammenhanges von Staat
und Massenproduktion auf der einen Seite, von Schule und Hochschule

auf der anderen. Der moderne Staat beruht auf der
Massenproduktion. Sie hat ihm die Mittel der Zentralisierung (vor allem
die Verkehrsmittel) geschaffen und damit ein Uebergewicht über die
Gesellschaft gegeben und allem, was sieh an spontaner Bewegung in
ihr geltend machen könnte.' Träger dieser Zentralisation ist eine
immer weiter um sich greifende Bürokratie von höchster Brauchbarkeit,

aber völlig durchdrungen vom Denken des Allgemeinen und
Abstrakten, für das keine Menschen, sondern Fälle existieren. Der
Staat fordert von der Schule die Funktionäre, die er nötig hat. Das
wird nicht ausdrücklich gesagt, aber es steht hinter den
Schulprogrammen. Schon damit lastet ein mächtiger Druck auf der Schule,

357



die nicht das wahre Ziel des Humanismus verfolgen kann, das

Wachstum freier Menschen zu pflegen, sondern die zu bestimmtem
Zweck bestimmten Lehrstoff vermitteln muß.

Noch nachdrücklicher, obwohl indirekter, macht sich der Einfluß
der Industrie geltend. Bisher aber ausschließlich im Sinne des

Mehrlernens, und damit der Vergrößerung des Lehrstoffs, der Bedeutung
(einer weit übersteigerten Bedeutung) der Abgangszeugnisse, Zertifikate

und Teste. Ein so belasteter Lernbetrieb wird aber auf die
Dauer unfähig, auch nur den industriellen Anforderungen zu genügen.
Zwei Direktoren der Finna Brown-Boveri haben dies mit aller
Deutlichkeit ausgesprochen. «Man ist überrascht», so sagte Direktor
H. Ambüihl, «daß das erworbene elementare Wissen und Können
nicht restlos befriedigt und zweifellos dem Aufwand an Arbeit,
Mühen und Mitteln nicht entspricht.» Und Dr. Max Schießer äußerte
sich ganz kürzlich anläßlich des Jubiläums des Schweizer
Lehrervereins: «Wir stellen in der Praxis immer wieder fest, daß zwar viel
Wissen vorhanden ist, daß aber der Stoff bei weitem nicht immer
beherrscht wird.» Eine schärfere Verurteilung des üblichen
Lernbetriebes läßt sich gar nicht denken. Was nützt denn vieles Wissen,
wenn es nicht zur Beherrschung des Stoffes kommt, wenn es vor allem
nicht zur Entwicklung der Person und einer Fähigkeit zum
selbständigen Anfassen kommt? «Ein Zeugnis mit Fachnoten und eine

Note über Fleiß und Betragen», so fährt Dr. Schießer fort, «läßt
einen Dritten noch lange nicht erkennen, mit was für einem Menschen

man es zu tun hat. Es läßt sich nichts erkennen über Verständnis,
Vorstellung, Denken und Konzentration.»

Es läßt sich nichts erkennen, so fügen wir hinzu, über die Person,
und es kann sich nichts erkennen lassen, weil der Lernbetrieb —
und das gilt auch für die Hochschulen — die Bildung der Person
völlig beiseiteschiebt zugunsten der Vermittlung von Lernstoff. Dieser
anti-humanistische Lernbetrieb steht gänzlich unter dem Einfluß des

abstrakten Denkens. Die standardisierten Menschenprodukte, die er
liefert, sind brauchbar für das Leben unter der Massenproduktion,
und selbst diese Brauchbarkeit fängt an, wie die obigen Zeugnisse
zeigen, fragwürdig zu werden. Nichts ist bezeichnender für die Macht
des statistischen Denkens, als die Vorstellung, daß es gilt, auf der
Schule wie auf der Universität ganze Gruppen für spätere bestimmte
Aufgaben abzurichten und ihre Fähigkeiten nach Zeugnis und Test
zu bestimmen. In den totalitären Staaten wird dieses Verfahren dann
zu Ende geführt. Die Produkte der Schule und der Universität werden

zwangsweise auf die Plätze verteilt, an denen sie gebraucht
werden. In Polen fand kürzlich eine solche «Verteilung» von
Aerzten statt.

358



Dahin, das muß man verstehen, führt unausweichlich das Denken
des Generellen, dem nicht das Denken des Konkreten, Individuellen,
Persönlichen als Ausgleich entgegensteht. Es bedarf der Lockerung
der verhängnisvollen Abhängigkeit von Staat und Industrie auf allen
Gebieten der Erziehung. Die Gesellschaft muß versuchen, hier wieder
die Initiative zu übernehmen, die ihr der Staat entrissen hat. Wir
dürfen doch nicht vergessen, daß alles, wovon wir heute leben,
Naturwissenschaft, Technik und Massenproduktion, nicht das Ergebnis
disziplinierter Massen, auch nicht einer Anzahl von wohlorganisierten

Teamworkers war, sondern letztlich ausschließlich und allein
auf die Arbeit jenes sparsam verteilten Typus von Menschen zurückgeht,

jenes «private gentleman», der kein Examen machte, der kein
Zeugnis erhielt, sondern der lernte, um zu lernen, studierte, um zu
studieren, forschte, um zu forschen, der — ein Humanist war. Wird
aber das starre System festgehalten, das wir bis jetzt haben, dann
werden selbst die Kräfte austrocknen, die das Denken in Gesetzen

zu seiner Alleinherrschaft geführt haben. Dann wird es um den
Humanismus geschehen sein. Uebrig bleiben wird der abstrakte Staat.
Die Klage der Industrie über den Mangel an schöpferischen Menschen
ist ein böses Zeichen. Menschen, die in Freiheit und zur Freiheit

erzogen sind, werden, ungeachtet der Massenproduktion, dem
konkreten Denken und damit dem Individuum den Raum schaffen, der

nötig ist, wenn Massen Menschen eine «humanitas» bilden sollen.
Es handelt sich also — und dies ist der dritte Punkt — nicht

um den unsinnigen und aussichtslosen Versuch, an Stelle des Denkens

in Gesetzen das konkrete zu setzen, sondern darum, dem
einen seinen Platz neben dem anderen zu verschaffen. Das Denken
in Gesetzen hat — ganz abgesehen von der Kenntnis der Natur und
der Herrschaft über sie, die es gebracht hat — auch psychologisch
keineswegs nur unheilvoll gewirkt. Das ist erst in neuerer und
neuester Zeit der Fall. VieleiMenschen haben aus ihm Hoffnung, Trost,
Ergebung geschöpft wie andere aus dem Glauben. Aber wir haben
es mit dem Denken in Gesetzen zu tun, wie es heute herrschend ist.
Und da kann kein Zweifel sein, daß es der Feind Nr. 1 des Humanismus

ist. Wir haben gezeigt, daß auch derjenige, der den Feind
erkannt hat, sich seiner Wirkung nicht ohne weiteres entziehen kann.
Auch er ist dem Einfluß der Massenproduktion ausgesetzt wie jeder
andere. Wir sind aber des humanistischen Glaubens, daß schon die
Erkenntnis ein Heilmittel ist, daß sie vor allem dem Weg frei machen
kann, um weitere zu finden. Hier liegt die Aufgabe des Humanismus
cm zwanzigsten Jahrhundert.

359


	Wissenschaft, der Feind des Humanismus?

