Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 17 (1949-1950)

Heft: 6

Artikel: Wissenschatft, der Feind des Humanismus?
Autor: Reiwald, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758790

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758790
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WISSENSCHAFT,
DER FEIND DES HUMANISMUS »

VON PAUL REIWALD

Die Rencontres Internationales de Genéve hatten sich dieses Jahr
zum Thema gestellt: Vers un nouvel humanisme. Eine dornige Auf-
gabe! Ueber den Humanismus ist in den letzten Jahren entsetzlich
viel geschrieben worden, sowohl iiber den ersten, den zweiten und
den dritten. Jeder, der davon redet, versteht etwas anderes darunter.
Die Kommunisten, die klassischen Philologen, die Verteidiger der
liberalen Bildung, die humanitiren Idealisten und gar die Philo-
sophen und sogenannten Kulturschriftsteller scheinen sich vorgenom-
men zu haben, jeder fiir sich einen besonderen «Humanismus» auf-
zubauen. In der hervorragenden Uebersicht, die Marcel Raymond,
der Vertreter der Literaturgeschichte in Genf, zum Schluf} gab, betonte
er denn auch nach der unendlichen Vielfalt des Vorgebrachten, daff
die Veranstalter der Unterhaltungcn weder mit einer Ldsung des
Problems, ja nur mit einer bestimmten Definition dessen, was denn
Humanismus und besonders der Humanismus unserer Tage ist oder
sein soll, gerechnet haben. Klar war eher das negative Resultat,
nimlich wie Karl Barth es in einer personlichen Bemerkung dem
Verfasser gegeniiber ausdriickte, dafl grosso modo zwei Humanismen
angeboten und abgelehnt wurden: der christliche und der kom-
munistische.

Indessen wenn man ungeachtet all der geistvollen und gelehrten
Beitrige zu keinem wirklichen Ergebnis kam, so traten doch in der
Organisation wie in der Haltung des brennend interessierten Audi-
toriums Ziige zutage, die man nicht anders als' humanistisch be-
zeichnen kann. Humanistisch im besten Sinne des Wortes war die
Aufnahme, die der Vortrag und die gesamte Personlichkeit Prof.
Haldanes, des englischen Biologen, fand. Man lieff den bedeutenden
Menschen auf sich wirken, ohne sich durch seine kommunistische
Parteistellung irgendwie stéren zu lassen. Humanistisch war die voll-
kommene Freiheit von Rede und Gedanke, zu der Vortragende und
Eingeladene ermuntert wurden. Als Henri Lefévre sein Ideal des
kommunistischen <homme total» entwickelte, konnte man nicht um-
hin, daran zu denken, was geschehen wire, wenn manche Redner
der Rencontres Internationales den Versuch gemacht hitten, ihre
Gedanken nicht in Genf, sondern in Moskau vorzutragen. Der

350



<homme totalitaire», so ist zu fiirchten, wiirde dem «homme total»
rasch den Garaus gemacht haben. -

Humanistische Haltung also, ohne Einigung iiber das Wesen des
Humanismus. Indessen haben sich, so scheint mir, viele Redner die
Aufgabe zu schwer gemacht. Einen allgemeinen Humanismus kann
es gewifl nicht geben. Humanismus hat, das Wort sagt es, mit dem
«homo»; dem Menschen zu tun, mit dem Menschsein, mit den mensch-
lichen Werten. Sie soll er unter den spezifischen Bedingungen einer
jeden Zeit bewahren, pflegen, vertiefen, erweitern. Erst die beson-
deren Forderungen der Zeit bestimmen, was in ihr die besondere
Aufgabe des Humanismus ist. So kann es in einer Epoche die Auf-
gabe sein, das wissenschaftliche Denken von seinen Fesseln zu be-
freien, in der anderen, durch die Darstellung des antiken Ideals vom
Menschen zu erneuter Arbeit am eigenen Bilde anzuspornen. In
unserer Zeit aber, in der das Individuum als solches aufs schwerste
bedroht ist, kann — weniger als in vergangenen Zeiten — kein
Zweifel dariiber bestehen, was der Humanismus leisten sollte: die
Wahrung, ja die Rettung der Person. :

Und da gelangt der Humanismus in ein sonderbares Dilemma, das
aber seinerseits wieder dazu verhilft, das Unwirkliche, Verschwom-
mene, Nebelhafte, das sich thm so leicht verbindet, zu verscheuchen.
Denn wer ist der Gegner, gegen den sich der Humanismus heute zu
wenden hat? Es ist die Wissenschaft, mit der doch Humanismus und
die Namen der grofien Humanisten untrennbar verbunden sind, die
Wissenschaft, die seine Geburtshelferin gewesen ist. Indessen hat das
wissenschaftliche Denken des Abendlandes seit den Zeiten der Renais-
sance, vor allem aber seit dem siebzehnten Jahrhundert einen Weg
eingeschlagen, der, hemmungslos und einseitig verfolgt, die Gesell-
schaft und in erster Linie den geistigen Menschen in eine schier aus-
weglose Lage gebracht hat.

Es ist das Denken in Gesetzen, das, von einigen wenigen Person-
lichkeiten hochsten Ranges begriindet, heute die Herrschaft iiber unser
ganzes Leben gewonnen hat, dem der Arbeiter und Bauer so wenig
sich entziehen kann wie der Gelehrte. Dieses Denken in Gesetzen,
in Kategorien der Kausalitit und Wahrscheinlichkeit mit all ihren

bleitungen, steht um so unangreifbarer da, als es dem Menschen den
Sieg iiber die Natur gegeben hat und sie zu einer eigentlichen Welt-
herrschaft auszuweiten verspricht. .

Indessen ist dieser noch vor wenigen hundert Jahren unvorstellbare
Erfolg — Minner, die ihn vorausgesehen haben wie Francis Bacon
und Lionardo sind an den Fingern einer Hand zu zdhlen — teuer
erkauft. Das Denken in Gesetzen ist streng — anti-individuell. Es
sucht das Gleiche, zum mindesten das Aehnliche. Das gilt keineswegs

351



nur von Mathematik und Physik, den Wissenschaften, die auf das
allgemeine Denken und Meinen den stirksten Einfluf gewonnen
haben, sowenig der Einzelne von ihnen zu verstehen und sich dieses
Einflusses bewufit zu sein braucht, es gilt auch von Wissenschaften
wie Psychologie und Biologie. Die Psychoanalyse zum Beispiel scheint
es ausschliefflich mit dem Individuellen, ja dem Allerpersonlichsten zu
tun zu haben. Kann der Patient, der in freier Assoziation, ungehemmt
durch irgendwelche Zensurvorschriften der Moral oder der Konven-
tion sich duflern soll, etwas Intimeres, Personlicheres vorbringen als
seine Einfille, mit deren Hilfe dann die unbewuften Vorginge in
thm gedeutet werden? Indessen auch die Psychologie des Individuums
entgeht nicht dem Schidksal, das Generelle suchen zu miissen, das, was
der Einzelne gerade mit anderen Individuen, wenn auch in besonderer
Abwandlung, gemein hat, das Gesetzliche der psychischen Prozesse.
Oft bereitet 'die Zurlickfithrung der Gefiihle und Vorstellungen des
Patienten auf typische Situationen, wie die Oedipus-Situation oder
bestimmte Kategorien wie Narziflimus oder unbewufltes Schuldgefiihl,
ihm schwere Enttduschung. Er glaubt, damit ein Stiick seiner Indi-
vidualitit zu verlieren.

‘Wir sind heute nicht in der Lage, aus dem Denken in Gesetzen
herauszutreten. Wir sind es so wenig, wie der Primitive aus seinem
magischen Denken heraustreten, etwa seine Vorstellungen der «parti-
cipation mystique» aufgeben konnte. Die Wissenschaft und ihre
Methoden enthiillt nicht nur Wahrheiten, sie hat auch eine psycho-
logische erkung, deren auflerordentliche Tragweite schwer abzu-
schitzen ist. Die psychologische Wirkung der Wissenschaft in ihrer
heutigen Form ist aber, Denken und Gefiihl auf das Generelle ein-
zustellen, die Empﬁndlichkcit fiir die Nuance, fiir das Individuelle
abzustumpfen * Das ist ihre anti-humane Wirkung; darum mufl der
Humanismus sich mit aller Kraft gegen diesen Feind wenden.

Wir miissen noch weiter gehen. Das Denken in Gesetzen hat zur
angewandten Wissenschaft, zur Technik gefiilhrt und mit ihr zur
industriellen Revolution. Jede Maschine, jede Entdeckung und In-
dienststellung von Energien, jede Herstellung und Umwandlung neuer
Stoffe hat das Denken in Gesetzen zur unerbittlichen Voraussetzung.
Damit muflte es in der gesamten Produktion zur Ausschaltung des
Individuellen, des Besonderen der Nuance, zur Massenproduktion
fihren. Das Kostbarste, was es beute gibt, ist das Besondere. Auch
der Millionir kann sich nicht ‘einen besonderen Wagen konstruieren
lassen. Wir sprechen hier nicht von anderen Wirkungen der Massen-

1 Vgl. Reiwald: «Vom Geist der Massen, Handbudn der Massenpsycho-
- logie»; Pan-Verlag 1946, S. 23 f,

352



produktion, wir sprechen nicht davon, dafl ohne sie die Ernzhrung
einer Menschheit von zweiundeinviertel Milliarden unmdglich wire
(die Bevolkerungsvermehrung im neunzehnten Jahrhundert wieder-
um ist eine Folge der industriellen Revolution, nicht umgekehrt, wie
viele annehmen; nur hat dann seinerseits das Anschwellen der Bevol-
kerungen den immer stirkeren Ausbau des Produktionsapparates
erzwungen) — wir sprechen hier nur von dem Kampf des Gene-
rellen mit dem Individuellen, der von der Wissenschaft eingeleitet
und dann von der Massenproduktion mit so {iberwiltigendem Erfolge
fortgesetzt worden ist. ‘

Diesem Einflufl muf selbst der unterliegen, der sich den Zusammen-
hang deutlich macht. Keine Kritik der Mechanisierung und der Ver-
massung (beides sind ja nur Bezeichnungen fiir die Tendenz zum Gene-
rellen und der durch sie eingetretenen allgemeinen Nivellierung) schiitzt
den Kulturkritiker vor ihr. Denn er schreibt ja seine Kritik mit der
Schreibmaschine auf Papier, beides Produkte der Massenproduktion;
er verbessert sie mit seinem Fiillfederhalter, er schidkt sie zur Drudkerei
und sieht, dafl auch er in das grofle laufende Band der Massen-
produktion ohne Méglichkeit des Ausweichens eingeschaltet ist. Mehr:
Der moderne Produktionsprozefl hat sein Haus gebaut, seine Mobel
geschaffen, seine Tapeten, die Kunstdrucke, die an seinen Winden
hingen. Er versorgt ihn mit seinem Geschirr, ja, er bereitet ihm sein
Essen. Er bearbeitet thn mit seiner Propaganda, mit all den Reizen
seiner Lichtreklame.

Wir miissen nicht glauben, dafl all dies auf uns eindringen kann,
ohne uns zu verindern. So wie der Kdufer der Reklame nachgibt,
nicht weil er iiberzeugt ist, sondern weil er, psychisch durch stindige
Wiederholung ermiidet, der Machtentfaltung weicht, die in ihr zum
Ausdruck kommt, so verhilt sich der Mensch gegeniiber dem Denken
in Gesetzen und seiner Folge, dem Produktionsprozef. Wir wenden
uns gegen die Kollektivisierung, wir wollen mit aller Kraft Freiheit
und Individualitit. Wie wollen wir uns aber erfolgreich zur Wehr
setzen, wenn — wir selbst im Lager des Feindes stehen? Das kollek-
tive Denken, das Denken in Massen, Quantitdten ist tief in uns ein-
gesenkt. Mit jenem Phinomen, in dem es seinen Hohepunkt erreicht,
dem statistischen Denken, wo der Mensch nur noch als Triger einer
Funktion oder: einer Leistung gilt, eines Alters, einer Krankheit,
Triger von irgend etwas ist — mit diesem ZHuflersten an anti-
humanem Denken haben wir uns lingst abgefunden. Keine Wissen-
schaft vermag Statistik zu entbehren. Dieses Denken in Gesetzen,
dieses statistische Denken, dieses Denken ohne Anschauung des Indi-
viduellen macht die Menschen bereit zur Annahme der groflen kollek-
tiven Klischees, der Parteiparolen und politischen Slogans, denen er

23. 353



nur mit einer vagen Stimmung, nicht mit einem eigenen Urteil
begegnen kann. Dieses Denken bereitet 'die grofien Herden fiir die
Diktaturen so sicher und zwedkmiflig zu wie die Fabrik ihre stan-
dardisierten Produkte.

Brauchen wir noch zu fragen, ob der Humanismus im zwanzigsten
Jahrhundert eine Aufgabe hat und welche? Sie mufl aber verfehlt
werden, wenn wir die capitis diminutio, die die Person heute erleidet,
ausschliellich in Mechanisierung und Massenproduktion suchen und
nicht dort, wo sie entstanden sind und ihre Wurzeln haben, im
‘wissenschaftlichen Denken. Es handelt sich nicht darum, auf die
auflerordentlichen Gewinne an Einsicht und materiellen Vorteile, die
die Menschheit dank diesem Denken gemacht hat, zu verzichten —
wir brauchen ‘das nicht ausdriicklich hervorzuheben. Die Geschichte
kennt keinen Weg zurlick, selbst wenn es wiinschenswert wire, ihn
einzuschlagen. Aber es ist auch keinesfalls wiinschenswert. Dagegen
bedarf es der Erkenntnis, dafl die Menschheit mit dieser Form der
Wissenschaft, die sie heute entwickelt, nicht zu leben vermag, auch
dann nicht, wenn sie ihr den Weltraum erobert. —

Die primitiven Stimme konnen nicht mit einem plétzlichen Ruck
ihrem magischen Denken entrissen werden. Wo es durch verstindnis-
lose Verwaltung oder Missionare geschah, war es mit ihren sozialen
Institutionen, ja mit ihrer physischen Existenz zu Ende, wie wir durch
B. Malinowski und andere Forscher wissen. Denn sie lebten von die-
sem Denken. So leben auch wir von unserem wissenschaftlichen
Denken, wir konnen seine Kategorien nicht gewaltsam verlassen.

Aber wir konnen uns zu den Menschen wenden, die das Geheimnis
gelost haben, das Denken des Gesetzlichen, Unanschaulichen, Gene-
rellen, Abstrakten — abstrakt kommt von abstrahere, abzichen;
abziehen wovon? vom Leben — mit dem Anschaulichen, Konkreten,
Gefiillten, mit dem individuell Lebendigen zu verbinden, zu Minnern
wie Lionardo und Goethe. So wie Goethe paradoxerweise von an-
geborenen Verdiensten spricht, so mdchte man bei ihm von einem
individuell Gesetzlichen sprechen. Er war hocherfreut und fiihlte sich
verstanden, als man ihm «ein gegenstindliches Denken» zusprach.
Es ist der genaue Gegensatz zu unserem Denken des Abstrakten, dem
der Gegenstand verlorengeht. Allerdings Goethe, dieses «dezidierte
Barometer», benutzte keine Instrumente oder doch nur hochst wider-
willig. Sein wichtigstes Instrument auch fiir physikalische Erkennt-
nisse blieb sein Korper, blieben seine Organe. Er vermochte seine
Apprehension gegen Brillentriger nicht zu iiberwinden und — ver-
suchte es auch nicht. .

Der Verzicht auf das Instrument ist uns unmoglich. Die Wissen-
schaft kann ohne sie so wenig auskommen wie der Produktionsprozefs

354



ohne Maschinen. Aber wir vermdgen uns deutlich zu madhen, dafl
unsere Wissenschaft auf einem Teildenken beruht, daff der andere
Teil, das Denken des Konkreten, dem Menschen ebenso unentbehrlich
ist, wenn er nicht psychisch verhungern soll. Ein Zeitgenosse Goethes,
Schelling, sprach ein Wort, fiir dessen Verstindnis wir reif werden
sollten. «Wo Kunst ist, da mufl Wissenschaft hinkommen.» Es ist
kein Zufall, daf die beiden Minner, die wir als die Vertreter gegen-
stindlichen Denkens genannt haben, grofle Kiinstler und grofle
Minner der Wissenschaft zugleich waren. Solange die Wissenschaft
nicht den Weg gegenstindlichen, anschaulichen Denkens zu finden
vermag, solange wird sie im menschlichen Sinne, im Sinne des Huma-
nismus mit Unfruchtbarkeit geschlagcn bleiben, sle mag im iibrigen
den Menschen bringen, was sie wolle.

Aber gibt es denn etwas Gegenstdndlicheres als zum Belsplel die
Biologie; wird man vielleicht einwenden. Der Forscher vermag ein
See-Igel-Ei zu teilen und mit den Teilen zu cxpenmenneren Er hat
den Gegenstand ganz und gar.

Nein, er hat ihn nicht als ein lebendxgcs — es sei denn, daﬁ
ihn seine Phantasie, die iiber das wissenschaftliche Denken des Gene-
rellen hinausgeht, befihigt, dieses Lebendigen gewahr zu werden, in
jenem Sinne gewahr zu werden, wie Ljewin in jener unvergefilichen
Jagdszene in «Anna Karenina» das Gras wachsen «horts.

Kehren wir noch einmal zu der Psychologie des Individuums
zuriick, um deutlich zu machen, wo die Grenze der Methoden unseres
wissenschaftlichen Denkens ist und wo sie liberschritten werden muf,
wenn Wissenschaft Leben werden soll. Der Therapeut mag nach allen
Kunstregeln der Psychoanalyse die Triume und Einfille seines
Patienten gedeutet haben, er kann die Situationen der Friihzeit, aus
denen sich die Neurose entwickelt hat, klar erkannt haben, die
Symptome, seine hysterischen Anfille oder Zwangshandlungen
brauchen 'thm keine Ritsel mehr zu seln, die Uebertragung, die er
hergestellt hat, mag fest und haltbar sein, und trotz allem braucht
dieser Thcrapeut noch kein Psychologe zu sein. Das wird er erst,
wenn er, kraft einer Einfiihlung, die dem kiinstlerischen Schaffen
ndhersteht als dem Denken des Abstrakten, die unmittelbare Beriih-
rung mit dem Individuellen des Individuums erreicht. All die ent-
scheidenden Erkenntnisse der Psychoanalyse werden erst Leben, ja
erst Wabrbeit, wenn dieser Punkt erreicht, wenn das unabdmgbare
Tiipfelchen auf das «i» gesetzt ist. Denn das Individuum ist kein
Schnittpunkt von Kausalketten. Der letzte Schritt, um ihm nahe-
Zukommen (und vielleicht auch der erste), liegt jenseits dessen, was
wir gemeinhin als wissenschaftliche Methode bezeichnen. Die Methode
ist erlernbar, jene Art von Verstindnis nicht, Es kann durch die

355



Praxis vertieft, verfeinert und erweitert werden, es kann sogar
weitergegeben werden, aber nur wie eine Kraft auf eine andere iiber-
tragen wird, nicht als ein Lehr- und Lernbares.

Gerade in der drztlichen Wissenschaft, die mehr noch als andere
vom Humanismus getragen sein sollte, ist es immer wieder in neuerer
Zeit zu Palastrevolutionen oder zu Angriffen von auflen gekommen,
weil die Ausschaltung der Person in der Behandlung, die einem
«Patienten an sich» galt, als eine unertrigliche Vergewaltigung emp-
funden wurde. Eine solche Palastrevolution war die Begriindung der
Homdopathie, ein solcher Angriff von auflen die der Christian Science.
Der Angriff mag mit untauglichen Mitteln unternommen sein, aber
er hat das Verdienst, ein tiefgehendes Bediirfnis der Patienten und
eine gewaltige Liicke in der Wissenschaft aufgedeckt zu haben. Alle
Erfolge der Therapeutik konnen nicht dariiber hinwegtiuschen, daf}
sie der Person schweren Schaden getan hat. Es ist eine groteske Tat-
sache, dafl selbst die Tiefenpsychologie, die wie wenige andere zu
einer grofartigen Erkenntnis des Menschen und der Personlichkeit
beigetragen hat und die gerade berufen ist, jenen Schaden zu heilen,
auch nicht der Gefahr entgangen ist, in manchen ihrer Vertreter den
eben erdffneten Zugang zur Person wieder zu verlieren. Sie ver-
mochten nicht vom Denken des Generellen zum Individuellen iiber-
zugehen.

Dies ist aber nur ein Beispiel. Ganz iiberwiegend sind dxe Zwelge
der Wissenschaft a-human oder anti-human geworden, weil sie mit
ihrem ausschlieflichen Denken des Allgemeinen und Abstrakten den
Zugang zum Individuum verloren haben. Es hat aber einmal auch
einen Humanismus der Mathematiker gegeben, und die Physik ge-
hérte zum Humanismus der Aufklirung so gut wie Poesie und
Geschichte. Heute sind selbst Anthropologie und Geschichte, die es in
so hohem Mafle mit der Beschreibung des Emmahgcn und Indivi-
duellen zu tun haben, unbewufit auch vom einseitigen Geiste des
Abstrakten durchdrungen. Soweit sie es aber nicht sind, fehlt ihnen
der Einfluf}. Sie helfen nicht, das allgemeine Denken zu bilden.

Ist es ein Wunder, wenn diese Macht, die die Nuance auszuldschen
droht, wo sie sie findet, auch vor threm Gegenpol, vor der Kunst
nicht haltmacht? Die «Kunst» der «Restaurierung» von Gemilden
(und natiirlich auch von Bauwerken) wire ohne das Schwinden des
Gefiihls fiir das einmalig' Lebendige nicht -denkbar. Man verspricht
uns, dafl die modernen Restaurateure nicht mehr die Grobheit jener
des neunzehnten Jahrhunderts haben, die es wagten, in einen Botti-
celli oder Vermeer munter hineinzumalen. Es wird «nur» gereinigt,
es werden nur die Firnisse entfernt. Aber daff damit feine und feinste
Ueberginge verlorengehen, dafl «Lécher» entstehen wie in dem grofien

356



Familienbild Rembrandts in Schafthausen, dariiber geht man hinweg.
Ich muf}, wenn es an die Frage der Restaurierung kommt, immer an
die reizende Geschichte denken, die Max Slevogt, der deutsche Maler
und: geistvolle Illustrator, erzihlt hat: |

«Ich stand als junger Maler mit einem meiner Lehrer vor dem
Bamberger Dom. Bildhauer waren eben beschiftigt, von einigen
Statuen die Oberflichen abzureiben und abzuklopfen, um die alten
Skulpturen zu ,reinigen‘. Mein alter Lehrer kicherte und sagte: ,Sehen
Sie mal, die Schafskopfe glauben, die Kunst stecke in den Gestalten
innen drin. Die Kunst sitzt aber gerade in der Haut, auf der Ober-
fliche.» — | |

Was aber soll geschehen, wenn wir dieses einseitige Denken des
Abstrakten und Generellen nicht mit einem Willensentschluff abtun
kdnnen, wenn wir gerade durch die Massenproduktion, von der wir
leben, immer weiter in der gleichen Richtung getrieben werden? Steht
der Humanismus dieser allgewaltigen Bewegung nicht ginzlich hilf-
los gegeniiber? Zunichst ist die Einsicht wichtig, dafl es menschliche
Gedanken gewesen sind, die der neueren Wissenschaft und damit
auch ihrer Anwendung in der Massenproduktion ihre besondere Rich-
tung gegeben haben, und nicht ein unabwendbares Schicksal. Ortega
y Gasset hat mit Recht darauf hingewiesen, daf} die Physikochemie,
von der unsere Existenz heute in so weitem Mafle abhingt, aus-
schliefilich in dem kleinen Viereck entstehen und zur Entfaltung
kommen konnte, das durch die Punkte London, Paris, Berlin, Rom
bezeichnet wird. Wenn es Gedanken gewesen sind, die unter ganz
besonderen Bedingungen mit ihren segensvollen auch so unerwiinschte
Wirkungen gehabt haben, so ist nicht einzusehen, warum nicht auch
Gedanken die so notige Aenderung bringen kénnen. Dies um so mehr,
als wir die Moglichkeit eines anders gewendeten Denkens in grofi-
artigen Beispielen vor uns haben. | .

Das zweite ist das Verstindnis des Zusammenhanges von Staat
und Massenproduktion auf der einen Seite, von Schule und Hoch-
schule auf der anderen. Der moderne Staat beruht auf der Massen-
produktion. Sie hat ihm die Mittel der Zentralisierung (vor allem
die Verkehrsmittel) geschaffen und damit ein Uebergewicht iiber die
Gesellschaft gegeben und allem, was sich an spontaner Bewegung in
ihr geltend machen konnte/ Triger dieser Zentralisation ist eine
immer weiter um sich greifende Biirokratie von hochster Brauchbar-
keit, aber vollig durchdrungen vom Denken des Allgemeinen und
Abstrakten, fiir das keine Menschen, sondern Fille existieren. Der
Staat fordert von der Schule die Funktionire, die er nétig hat. Das
wird nicht ausdriicklich gesagt, aber es steht hinter den Schulpro-
grammen. Schon damit lastet ein méichtiger Druck auf der Schule,

" 357



die nicht das wahre Ziel des Humanismus verfolgen kann, das
Wachstum freier Menschen zu pflegen, sondern die zu bestimmtem
Zweck bestimmten Lehrstoff vermitteln mufi.

Noch nachdriicklicher, obwohl indirekter, macht sich der Einfluf}
der Industrie geltend. Bisher aber ausschlieflich im Sinne des Mehr-
lernens, und damit der Vergroflerung des Lehrstoffs, der Bedeutung
(einer weit iibersteigerten Bedeutung) der Abgangszeugnisse, Zerti-
fikate und Teste. Ein so belasteter Lernbetrieb wird aber auf die
Dauer unfihig, auch nur den industriellen Anforderungen zu geniigen.
Zwei Direktoren der Firma Brown-Boveri haben dies mit aller Deut-
lichkeit ausgesprochen. «Man ist tiberrascht», so sagte Direktor
H. Ambiihl, «daf8 das erworbene elementare Wissen und Konnen
nicht restlos befriedigt und zweifellos dem Aufwand an Arbeit,
Miiben und Mitteln nicht entspricht.» Und Dr. Max Schiefler duflerte
sich ganz_ kiirzlich anliflich des Jubnlaums 'des Schweizer Lehrer-
vereins: «Wir stellen in der Praxis immer wieder fest, dafl zwar viel
Wissen vorhanden ist, daf aber der Stoff bei weitem nicht immer
beherrscht wird.» Eine schirfere Verurteilung des iiblichen Lern-
betriebes liflt sich gar nicht denken. Was niitzt denn vieles Wissen,
wenn es nicht zur Beherrschung des Stoffes kommt, wenn es vor allem
nicht zur Entwicklung der Person und einer Fahlgkelt zum selb-
stindigen Anfassen kommt? «Ein Zeugnis mit Fachnoten und eine
Note itber Fleiff und Betragen», so fihrt Dr. Schiefler fort, «lafit
einen Dritten noch lange nicht erkennen, mit was fiir einem Menschen
man es zu tun hat. Es lifit sich nichts erkennen iiber Verstindnis,
Vorstellung, Denken und Konzentration.»

Es lif3t sich nichts erkennen, so fiigen wir hinzu, iiber die Person,
und es kann sich nichts erkennen lassen, weil der Lernbetriecb —
und das gilt auch fiir die Hochschulen — die Bildung der Person
vollig beiseiteschiebt zugunsten der Vermittlung von Lernstoff. Dieser
anti-humanistische Lernbetrieb steht ginzlich unter dem Einflufl des
abstrakten Denkens. Die standardisierten Menschenprodukte, die er
liefert, sind brauchbar fiir das Leben unter der Massenproduktion,
und selbst diese Brauchbarkeit fingt an, wie die obigen Zeugnisse
zeigen, fragwiirdig zu werden. Nichts ist bezeichnender fiir die Macht
des statistischen Denkens, als die Vorstellung, dafl es gilt, auf der
Schule wie auf der Universitit ganze Gruppen fiir spitere bestimmte
Aufgaben abzurichten und ihre Fihigkeiten nach Zeugnis und Test
zu bestimmen. In den totalitiren Staaten wird dieses Verfahren dann
zu Ende gefiihrt. Die Produkte der Schule und der Universitit wer-
den zwangsweise auf die Plitze verteilt, an denen sie gebraucht
werden. In Polen fand kiirzlich eine solche «Verteilung» von
Aerzten statt.

358



Dahin, das mufl man verstehen, fithrt unausweichlich das Denken
des Generellen, dem nicht das Denken des Konkreten, Individuellen,
Personlichen als Ausgleich entgegensteht. Es bedarf der Lodkerung
der verhingnisvollen Abhingigkeit von Staat und Industrie auf allen
Gebieten der Erziehung. Die Gesellschaft mufl versuchen, hier wieder
die Initiative zu iibernehmen, die ihr der Staat entrissen hat. Wir
diitfen doch nicht vergessen, dafl alles, wovon wir heute leben,
Naturwissenschaft, Technik und Massenproduktion, nicht das Ergebnis
disziplinierter Massen, auch nicht einer Anzahl von wohlorgani-
sierten Teamworkers war, sondern letztlich ausschlieflich und allein
auf die Arbeit j jenes sparsam verteilten Typus von Menschen zuriick-
geht, jenes «private gentleman», der kein Examen machte, der kein
Zeugnis erhielt, sondern der lernte, um zu lernen, studierte, um zu
studieren, forsd:te, um zu forschen, der — ein Humanist war. Wird
aber das starre System festgehalten, das wir bis jetzt haben, dann
werden selbst die Krifte austrocknen, die das Denken in Gesetzen
zu seiner Alleinherrschaft gefithrt haben. Dann wird es um den
Humanismus geschehen sein. Uebrig bleiben wird der abstrakte Staat.
Die Klage der Industrie iiber den Mangel an schépferischen Menschen
ist ein boses Zeichen. Menschen, die in Fretheit und zur Freiheit
erzogen sind, werden, ungeachtet der Massenproduktion, dem kon-
kreten Denken und damit dem Individuum den Raum schaffen, der
ndtig ist, wenn Massen Menschen eine «humanitas» bilden sollen.

Es handelt sich also — und dies ist der dritte Punkt — nicht
um den unsinnigen und aussichtslosen Versuch, an Stelle des Den-
kens in Gesetzen das konkrete zu setzen, sondern darum, dem
einen seinen Platz neben dem anderen zu verschaffen. Das Denken
in Gesetzen hat — ganz abgesehen von der Kenntm’s der Natur und
der Herrschaft iiber sie, die es gebracht hat — auch psychologisch
keineswegs nur unheilvoll gewirkt. Das ist erst in neuerer und
neuester Zeit der Fall. VielaMenschen haben aus thm Hoffnung, Trost,
Ergebung geschopft wie andere aus dem Glauben. Aber wir haben
es mit dem Denken in Gesetzen zu tun, wie es heute herrschend. ist.
Und da kann kein Zweifel sein, da es der Feind Nr. 1 des Huma-
nismus ist. Wir haben gezeigt, dafl auch derjenige, der den Feind
erkannt hat, sich seiner Wirkung nicht ohne weiteres entziehen kann.
Auch er ist dem Einflufl der Massenproduktion ausgesetzt wie jeder
andere, Wir sind aber des humanistischen Glaubens, daf8 schon die.
Erkenntnis ein Heilmittel ist, daf} sie vor allem den Weg frei machen
kann, um weitere zu finden. Hier liegt die Aufgabe des Humanismus
im zwanzigsten Jahrhundert. -

359



	Wissenschaft, der Feind des Humanismus?

