
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 17 (1949-1950)

Heft: 5

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU
PETER MEYERS «EUROPÄISCHE KUNSTGESCHICHTE»

Es läßt sidi unter dem idealen Geschichtsschreiber ein episch-generöses Talent
vorstellen, dessen Vortrag den erzählerischen Fluß zu erzeugen vermag, in
welchem der Leser ohne allzu mächtige Anstrengung von Aufmerksamkeit und
Gedächtnis mit fortgetragen wird, dermaßen, daß sich ihm durch Faszination ein
Wissen einflößt, das er mit bloßer Willensanstrengung in den seltensten Fällen
zu erreichen wüßte.

Dies sei mit wenigem als Hintergrund skizziert, damit sich darauf die zur
Besprechung vorliegende «Europäische Kunstgeschichte»1 von Peter Meyer in ihrer
Originalität und Eigenwilligkeit sogleich mit Schärfe abhebe. Das zweibändige
Werk verknappt ein riesiges Stoffgebiet und Wissen auf wenig mehr als 700
Seiten, und zwar kaum je durch gröbliche Auslassungen, sondern durch wirkliche
Verdichtung. Von dem eingangs vorgestellten episch-generösen Erzählerfluß kann
also hier die Rede nicht'sein. Der Autor dieser Kunstgeschichte ist kein expansives

Temperament, sondern ein intensives: er kondensiert seine Einsichten gleichsam

ins Epigrammatische. Seine Formulierungen haben oft den Glanz und die
Geschlossenheit von Kristallschliffen. Wenn etwa von der gotischen Kathedralplastik

gesagt wird, ihre Figuren seien «nach oben ausgerichtete Marionetten, die
in der Hand Gottes hängen», so ist damit der religiöse, geistige und ästhetische
Gehalt dieser Werke in der knappsten Form zur eindrücklichen Vorstellung
erhoben. Die Abkapselung ganzer Welten in einzelne Sätze und Kapitelchen von
derartiger Ausdruckskraft machen das Buch fast an jeder Stelle, wo man es

aufschlägt, zur glanzvollen Ueberraschung, erschwert aber die fortlaufende Lektüre
des Ganzen. Es ist, als würde der organische Prozeß des historischen Werdens
hier nicht eigentlich der Erzählung dienstbar gemacht, sondern werde vielmehr
erst im Medium eines freilich reichen und fruchtbaren Begriffs- und Kategorienarsenals

sichtbar. Am originellsten zeigt sich das in der Betrachtung der
griechischen Kunst, welche, aus dem historischen Zusammenhang gelöst, dem ganzen
Werk vorangestellt ist, damit sich bei ihrer Darstellung von Anfang an die
normativen Kategorien gewinnen lassen, zu denen sich alle vor- und nachgriechischen

Formen verhalten wie die Variationen zum Thema. Die Auf- und
Unterteilung ist überhaupt ein Gestaltungsprinzip, welches das ganze Buch in allen
Schichten der Betrachtbarkeit durchwaltet. Das geht zum Beispiel so weit, daß
sich diese «Europäische Kunstgeschichte» gleich dreimal lesen läßt: im Text
zunächst, sodann in den angeschlossenen Uebersiditstabellen und schließlich in den
ausgezeichneten Legenden zu den 779 Abbildungen, die bei sorgfältiger
Reproduktion und Kommentierung trotz ihres Minimalformates erstaunlich vielsagend
sind.

Der «gebildete Laie», für den das Buch geschrieben ist, wird sich zunächst
wundern, in welchen Proportionen ihm hier von dem aus Architektur, Plastik,
Malerei, Graphik, Ornamentik usw. bestehenden Kunstganzen gesprochen wird.
Naiverweise hat man ja die Tendenz, das Künstlerische zu personifizieren
und es hauptsächlich dort zu sehen, wo sich ein großer Name damit verbinden
läßt. So kommt es, daß etwa die Architektur oder die Ornamentik, welche man

1 Schweizer-Spiegel Verlag, Zürich.

324



immer weitgehend als Leistungen eines Kollektivs wird verstehen müssen, im
allgemeinen viel zuwenig wichtig genommen werden im Verhältnis zur
«absoluten» Kunst der einzelnen großen Maler- oder Bildhauerpersönlichkeit. Es
ist eines der Verdienste dieser neuen Kunstgeschichte, diesen oft verkannten
anonymeren Kunstleistungen ihren bedeutenden Platz gesichert zu haben. Von
den Verhältnissen, in denen der Autor das Kunstganze sieht, kann man am
leichtesten dadurch einen Begriff bekommen, indem man sich einen Palast
vorstellt, der alles, was er birgt, aufs natürlichste gliedert: Ornament, Wandschmuck,
Bibliothek, Bibelots und so weiter. Die Frage freilich, ob ein Bild etwa des

Vermeer van Delft, das sich neben der Kuppel des Pantheons allerdings ein wenig
versehwindend ausnimmt, in einer innerlicher aufgefaßten Welt nicht seine ganz
eigene und unvergleichliche Größe habe, ist der Ueberlegung wert. Einen Maler
wie eben Vermeer oder einen andern wie Goya nur in einer Tabelle unterbringen
zu können, wo kaum ein Leser sie finden wird, ist ein Opfer, das die Methode
in Frage zu stellen droht, der es gebracht wird.

Gleich hier aber muß das wohl größte Verdienst dieser neuen Kunstgeschichte
angeschlossen werden. Kaum je ist mit tieferer Einsicht, mit stärkerem
geistigsinnlichen Empfindungsvermögen und mit größerer Formulierungskunst von den

anonymen und abstrakten Formen der Kunst gehandelt worden. Noch bis in die
äußerste arabeskenhafte Ausgeformtheit des Ornamentes hinein besitzt der Autor
ein einzigartiges Organ zur Wahrnehmung des künstlerischen Lebens, und er
vermag die abstraktesten Formen an den Geist der Zeiten, ja ans Menschsein
überhaupt zu rattachieren. Betrachtungen wie zum Beispiel diejenige des
Ornamentes des sogenannten Manierismus sind unvergeßlich durch die visionäre
Ableitung des historischen Klimas, das ihnen zugrunde liegt und das der Verfasser
an ihnen eindrücklicher zu enthüllen vermag als selbst an den direkteren und
inhaltlicheren Aussagen der Malerei. In der beständig und eindrücklich
hergestellten Relation zwischen der Formen- und der Geistesgeschichte zeigt dieser

Kunsthistoriker, daß er nicht wie viele seiner Kollegen ein sturer Fachwissenschaftler

ist, sondern überall den Blick für das Lebensganze besitzt.
Was der Kunstgeschichte von Peter Meyer an allen Stellen die prachtvoll scharfe

Würze gibt, ist der Mut zum Urteil. Eine leidenschaftliche Liebe zum Echten
führt immer wieder zu strengen Wertungen, welche eine solche Kunstgeschichte
fruchtbarer zu strukturieren vermögen als die rein äußeren Proportionen der
Historie. Daß diese Wertungen neben glücklicher Uebereinstimmung auch den

Widerspruch des Lesers zu wecken vermögen, darf dieser dem Buch nicht einfach
als Mangel, sondern in gewissem Sinne geradezu als Zweck anrechnen. Die
Reizung des Widerspruchsgeistes ist hier oft nur ein anderer Ausdruck für die
Lebendigkeit des Buches. Selbst wenn der Verfasser diese Auffassung selber für
sich in Anspruch nähme, so wäre es keine billige Lizenz, denn der Ernst und die
Gründlichkeit seines Werkes würden jedem Streit von vornherein eine hohe Ebene
der Diskussion sichern. Für mein Teil gestehe ich, daß es mir ein geradezu sportlich
lockendes Geistesvergnügen wäre, Peter Meyers edlen deutschen Maler Albrecht
Dürer gegen den langweiligen Spießer meiner Auffassung antreten zu lassen und
sein vermeintliches Künstlertum als Aberglauben und Monumetalirrtum der
Kunstgeschichte vorzuschlagen, während ich anderseits die Süßlichkeit Raffaels als

wirkliches Himmelsmanna erweisen möchte.
Alle Zweifel aber, die im Laufe dieser Besprechung angetroffen wurden, sind

bloße Detailfragen im Gesamtkomplex des ganzen Werkes. Der Gigantismus des

im ganzen wohlgelungenen Unternehmens minimisiert die einzelnen Mängel
im voraus. Der Ueberblick über ein derart riesiges Stoffgebiet kann schon nach
seiner Definition nur um den Preis der perspektivischen Beschränkung gewonnen

325



werden. Die Hauptsache bleibt dabei, daß dieser Ueberblick zustande kommt.
Der Leser von Peter Meyers «Europäischer Kunstgeschichte» sieht sich auf eine
Plattform erhoben, auf welcher ihm das überwältigende Panorama der
abendländischen Kunst wirklich zuteil wird, und er steigt von dieser Plattform nicht
herunter, ohne seinen Blick wunderbar geweitet zu haben. Man braucht kein
besonderer Hellseher zu sein, um zu erkennen, daß diese Kunstgeschichte eine der
stärksten geisteswissenschaftlichen Leistungen darstellt, welche die Schweiz in
diesen Tagen aufzuweisen hat. hans naef

«VARIATIONEN ÜBER EINEN LIEBLINGSDICHTER»

Obwohl während der Nazizeit die Hesse-Literatur in Deutschland ein kümmerliches

Dasein fristen mußte, sind doch ab und zu beachtenswerte Aufsätze,
Gedichte, gestaltete Grüße und so weiter von Hesse-Lesern und Verehrern in die
Schweiz gelangt, Bekenntnisse von Einzelnen oder Gruppen, bei denen die rar
gewordenen Schriften Hesses heimlich von Hand zu Hand gingen; Dankesrufe
von Leuten, die in der deutschen Nacht vom Menschen und Dichter Hesse Trost
und Aufmunterung empfangen hatten. Diese Stimmen aus dem heimlichen
Deutschland waren ergreifende Zeugnisse für die Wirkung eines Dichters in der
Zeit größter Not, des Verloren- und Versprengtseins. Sie waren ein sprechender
Beweis für die Wirklichkeit und Allgegenwart des dichterischen Geistes, der die
Zeit und Herzen erfüllt und von den Geist- und Seelenmördern nicht zu fassen

und umzubringen ist. Saturierte Zeiten sind dem Geiste abträglich und geben ihm
keine Gelegenheit zur Bewährungsprobe. Hermann Hesse hat diese Probe in der
Zeit der tiefsten Erniedrigung des deutschen Volkes wunderbar beständen. Es

war nicht nur die geistige Substanz seines Werkes, die geliebte Reinheit seines
Dichtertums, das Ethos seiner Botschaften, was ihn in den Herzen einer von ihren
Idealen und ihrem Çlauben gewaltsam getrennten Jugend und Leserschaft lebendig
erhielt, sondern vor allem das Wissen um den Menschen Hermann Hesse, um die
Persönlichkeit eines Dichters und Charakters, dessen Wort aus Leid erwachsen

war und der, was in deutschen Landen sich im Großen abspielte, in der eigenen
Seele längst erduldet, überwunden und hinter sich gebracht hatte. Kämpfen und
Neubeginnen, Sterben und Werden, Abschiednehmen und Gesunden, das waren
nicht literarische Formeln, sondern war Folge und Konsequenz eines lebenslangen
Mühens und Ringens um Synthese und Erlösung, war Kampf zur Ueberwindung
der Polarität in sich selbst, war schrankenlose Liebesmühe, Liebesbereitschaft in
allen Lagen, war Weg zur Einheit des Menschenbildes, war das Trotzdem. Dies
Verpflichtetsein und persönlich Sich-eingespannt-Fühlen in die Problematik der
ungeheuren Zeit war es, was diesem scheinbar entlegenen, mythisch entfernten
und ästhetisch zaubervollen Werk die große Aktualität verlieh Und den geistig
Leidenden Deutschlands Hilfe und Verheißung war. So kam das dichterische Wort
zu ungeahnter Wirkung gerade bei jener gewaltigen Zahl geschlagener anonymer
Menschen, die sich von der Zeit in jene Hölle gestoßen sahen, die ihr Dichter
vor ;ihnen, allein auf sich gestellt, durchschritten hatte. In dieser Tatsache liegt
das Geheimnis von Hesses magischer Wirkung auf den Einzelnen sowohl wie auf
ganze Gemeinschaften von Leidenden und Verstoßenen.

Aus dieser Wirkung heraus läßt sich auch die Entstehung der vorliegenden
Schrift von Helmut Bode1 erklären. Der Verfasser, 1910 zu Kronberg im Taunus
geboren und in seiner Vaterstadt als Lektor, Uebersetzer und freier Schriftsteller

1 Helmut Bode: Variationen über einen Lieblingsdichter. Dr. Walter Barbier Verlag, Frankfurt a. M.

326



lebend, will seine Arbeit nicht als Beitrag zur wissenschaftlichen Hesse-Literatur
aufgefaßt wissen, sondern als reines Leserbekenntnis, als umfassenden Versuch,
die tiefgehenden Lese-Eindrücke aus guter und böser Zeit in eine Form zu bringen
und in geordneter Folge wiederzugeben. Daß Bode ein begeisterter und gründlicher

Leser ist, geht allein schon aus der Kenntnis des Gesamtwerkes und der
Kenntnis von Aufsätzen, Betrachtungen und so weiter hervor, die sonst nur dem
Sammler bekannt sind. Wohl die Hälfte des Buchinhaltes machen Zitate aus
Hesses Schriften aus, von Bode gut ausgewählt und eingefügt. Sie stützen,
bestätigen oder untermalen die eigenen Beigaben des Verfassers, sind Anlaß zu
Unterhaltungen über Herkunft, Parallelen und so weiter des Fundes oder aber
zu Abschweifungen in geistige Nachbar- oder Verwandtschaftsbezirke des
dichterischen Wortes. Daß Bode sich wiederholt vom Anspruch auf Wissenschaftlichkeit

distanziert, indem er die Literaturwissenschaft etwas naiv und fragwürdig
ironisiert, gehört zu den'Peinlichkeiten des an Schönheitsfehlern (stilistische
Plattheiten und sprachliche Mängel) sonst nicht armen Buches. Er hat Hesses
Auffassung vom feuilletonistischen Zeitalter nicht richtig verstanden und macht Hesse
selber mit seinen dürftigen Ausbrüchen sicher nicht eine Freude, wie er offenbar
glaubt. Zwischen Laienleser und gelehrtem Leser zugunsten des erstem einen
Unterschied zu machen, ist nicht statthaft. Auf Wirkung und Nachfolge allein
kommt es an und darauf, ob die Resultate von Lesen und Studium — auch der
Wissenschafter ist (wenn auch professionell) ein Leser und nicht unbedingt ein
schlechter — wirklich die Substanz, Sinn und Wert des Gelesenen enthalten und
ob sie zwischen der Lesergemeinschaft des Dichters und dem Werk produktiv zu
wirken und Beziehungen zu schaffen vermögen, kurz: ob sie eine Hilfeleistung
bedeuten.

Daß sich Bode wiederholt als «nur» Leser bezeichnet (offenbar um Bewunderung

für seine Besonderheit zu wecken), wirkt wie falsche Bescheidenheit in dem
Moment, wo er wissenschaftlich zu dilettieren beginnt und seine Prinzipien
vergißt. Der Nur-Leser ist ein Gläubiger, Ergriffener, ohne Ambitionen auf den Ruf
des Entdeckers oder Deuters, er ist nur dankbar Empfangender. Seinen eigenen
Versuch aber von solchen Versuchungen dauernd freizusprechen und ihnen doch
nicht gewachsen sein, das ergibt eine störende Zweideutigkeit, und unter ihr leidet
Bodes sonst fesselnde und vor allem begeisterte Plauderei. Die Schrift ist in fünf
Abschnitte geteilt — Variationen über einen Lieblingsdichter; (was sind
Variationen über einen Dichter?) — und tut schon damit den ersten Schritt einer dem
Verfasser verhaßten Systematik entgegen. Freilich bleibt dann Bode nicht bei den

von ihm selbst gestellten und bezeichneten Themen, sondern schweift in alle
Räume, die ihm Hesse erschließt, ab und überläßt sich glücklich den vielen
Einfällen, Phantasiereizen und einer frohen Fabulierlust. Daß er kein Systematiker
und kein Denker ist, bewiese die originelle, etwas krause Arbeit an sich selbst
schon zur Genüge. Die Originalität besteht einmal darin, daß Bode nicht in der
ersten Person berichtet, sondern in der dritten, vom Leser aus; aber auch hier hält
er nicht durch und verfällt häufig in ein unpersönliches Dozieren. Das beständig
wiederkehrende Wort «Lieblingsdichter» widert an, wirkt verkitschend und
verniedlichend und läßt auf einen Mangel an Distanz und Geschmack schließen.

Die Mängel vermögen den guten Eindruck wohl stellenweise zu trüben, aber
glücklicherweise doch nie ganz zu verdunkeln. Dafür sorgt durchgehend der
liebenswerte Enthusiasmus Bodes; und dieser kommt aus gutem Herzen. Bode
ist ein eigenwilliger Kopf und ein frohmütiger Bekenner. Er hat von den ersten
Anfängen, von den «Romantischen Liedern» und «Eine Stunde hinter Mitternacht»

bis zum «Glasperlenspiel» Hesses Weg und Wachsen mit liebevoller Anteilnahme

verfolgt und das Werk nicht nur gelesen, sondern in sich selbst als Wirk-

327



lichkeit erlebt. Er hat es sich einverleibt und zum wesentlichen Bestandteil von
Persönlichkeit und eigenem Menschentum erhoben. Die besten Partien des Buches

sind diejenigen, welche den unmittelbaren Widerhall des Dichterwortes in der
Seele des Lesers und Bedürftigen Bode darstellen, jenes Glücksgefühl, das ihn
erfüllt, wenn er sich vom Dichter bis in letzte Verschwiegenheiten verstanden
fühlt und bei diesem für Selbstempfundenes das erlösende, ihm selber versagte
Wort entdeckt. An solchen Stellen ist das Büchlein reich; sie betreffen hauptsächlich

den lyrischen und romantischen Hesse. Was Bode etwa über Hesses Unstetig-
keit, sein Wandernmüssen, sein Natur- und Menschengefühl aussagt, gehört nicht
nur zum Besten dieses Buches, sondern zum Besten überhaupt, was je in dieser

Richtung über Hesse geschrieben worden ist. Die Stellen aber, die den geistigen
Hesse, den Ueberwinder der Romantik, den Denker und Wissenden, den
Entdecker der geistigen Glückseligkeit und Ueberwinder der Zeit, eigentlich zur
Darstellung bringen sollten, fallen etwas ab und wirken Verblasen. Bode vermag die
Teile nicht zum Ganzen zu vereinigen. Der Eindruck ist wohl da, die Ahnung
um Sinn und Wert, das Bild ist da und der richtige Aspekt; das Werkerlebnis ist

gut und echt, aber es fehlt dem Leser Bode die Kraft, die Teilwirkung und den
Teileindruck zur geschlossenen Wirklichkeit, zum Ganzen zu erhöhen. Und dieses.

Ganze muß jeder Hesse-Leser schauen, wenn er zum wahren Hesse vorstoßen
und erfahren will, was der Dichter an erhaltenden Werten wirklich zu bieten hat.

Nicht unerwähnt soll die übrige große Belesenheit des Hesse-Verehrers Bode
bleiben, der seine allgemeinen Lese-Eindrücke aus den Büchern aller Zeiten mit
verblüffender Gewandtheit mit Hesses Geisteswelt in lebendige Beziehung zu
bringen weiß. Stets im richtigen Augenblick ist ihm ein Vergleichszitat aus der
Weltliteratur gegenwärtig, das die persönliche Aussage oder die des «Lieblingsdichters»

bestätigt oder erhärtet.
Bodes Versuch hat für den anonymen Hesse-Leser seinen Wert und Reiz; denn

er zeigt bewegt, wie man dichterische Welt zur eigenen macht und sich darin
bildet, formt, erhöht. Bode ist ein ausgezeichneter Lesepraktiker, ein Mann also,
der aus seiner Lektüre unmittelbaren Gewinn zu schlagen und Dichtung zu
erleben versteht. otto basler

UMWÄLZUNGEN IM DONAURAUM

Matthias Rakosi, welcher als Führer der ungarischen Kommunisten heute die
katholische Kirche bis aufs Messer bekämpft, hat in der provisorischen Regierung
von Debrecen eng mit einem Priester zusammengearbeitet, Stefan Balog, dem
Staatssekretär bei der Ministerpräsidentschaft. Ohne daß er früher politisch
hervorgetreten war, schloß Balog nach dem Einmarsch der Russen im Namen der
Kleinlandwirte-Partei ein Abkommen mit den Kommunisten, welches den innenpolitischen

Rahmen für die neue Republik abgab. Er sollte Erziehungsminister werden,

doch begnügte er sich mit einem Staatssekretariat. «Später erwies es sich»,
so erzählt Imre Kovacs in seinem fesselnden Bericht «Im Schatten der Sowjets»
(Thomas-Verlag, Zürich), «daß er nicht aus Bescheidenheit, sondern aus Betech-

nung das Staatssekretariat wählte; denn bis zu seinem nach zwei Jahren erfolgten
Sturz war er der eigentliche Ministerpräsident... Der große Intrigant des
politischen Lebens, der Kenner aller Klatschereien und Vertuscher sämtlicher
peinlicher Angelegenheiten, das war Pater Stefan Balog.»

Kovacs fragte den Pater, auf Rakosis Empfehlung, wie er seine Flucht aus der
russischen Untersuchungshaft legalisieren könne. Der Pater «saß gerade beim
Essen, als ich eintrat. Er erhob sich mit seinem Riesenleib und sah mit seinem

328



rotbackigen Gesicht, seinem schneeweißen Haar, den lieblich lachenden Kinderaugen

hinter seiner Brille wie ein gütiger, unschuldiger, verfetteter Dorfpfarrer aus.
Er sagte nur soviel: ,Ich habe dich erwartet!* Jawohl, er hat mich erwartet. Er
erwartete einen jeden und wußte wohl, daß, wer nach Debrecen kommt, ihn
aufsuchen will, weil er ihn eben aufsuchen muß. Er mußte von jedem alles
erfahren. Nichts konnte geschehen, wobei man ihn hätte umgehen können. Mit ihm
mußte jeder rechnen, und wenn sich eine mutige Seele fand, die ihn außerhalb
ihrer Berechnung ließ, dann konnte sie sich selbst die Schuld zuschreiben, wenn
sie nichts ausrichten konnte, wenn ihr nichts gelang...»

Derartige Gestalten, geformt von Machthunger, kombinatorischem Genie und
leidenschaftlicher Freude am Genuß, sind typisch für jede Revolution. Typisch für
die russische Form der Umwälzung scheint uns die souveräne Gleichgültigkeit
gegenüber Parteidogmen, sofern die sie tragenden Formationen sich nur dem
machtpolitischen Ziel des Kremls fügen. Auch dafür legt Imre Kovacs in seinem
Buch eindrückliches Zeugnis ab:

«Die hinter der Roten Armee ins Land zurückgekehrten ungarischen
kommunistischen Agitatoren sprangen von den Lastautos ab, begannen sofort mit der
Organisierung der Kommunistischen Partei; wenn ihre Zeit ausreichte, richteten
sie schnell auch noch die Sozialdemokratische und die Bauernpartei auf, wenn
nicht, sausten sie weiter und überließen diese Arbeit den ortsansässigen Kommunisten.

Die Aufrichtung der Gewerkschaften bildete eine gemeinsame Aufgabe der
Kommunisten und der Sozialdemokraten, die Kleinlandwirte-Partei kroch
vorsichtig wie junger Weizen aus dem Boden. Es gab schon Parteien, die Gewerkschaften

waren fertig, Dörfer und Städte verfügten über alle politischen Einrichtungen,

aber man wußte immer noch nicht, ob man in einem Königreich, einer
Regentschaft oder einer Republik lebte. Wie an heißen Sommertagen die Büffel
in der Pfütze, schwamm die Bevölkerung in einer Ungewißheit, die man Demokratie

nannte; sie wagte gar nicht, an eine Revolution zu denken, während sie
in Wirklichkeit schon begonnen hatte. Doch was geschah? Die Revolution der
Pfeilkreuzler wurde fortgesetzt, mit veränderten Vorzeichen. Als das Volk sich
dieser Tatsache bewußt wurde, war es zu spät...»

•t

Für den ungarischen Adel zog der Einmarsch der Russen besonders schwere
Verluste und bittere Erfahrungen nach sich. Eine gebürtige Schwedin, Stella
Andrassy, schildert in dem lebendigen Erlebnisbuch «Die Puszta brenntj> (Thomas-
Verlag, Zürich) die unzeitgemäßen und deshalb vielfach sinnentleerten Lebensformen

sowie die Zerfallserscheinungen in dieser Herrenschicht. Horthys
zweideutige Politik und Eitelkeit erfahren zum mindesten andeutungsweise eine
spöttische Kritik. Daß Ministerpräsident Paul Teleki, welcher nach dem deutschen
Einmarsch in Jugoslawien Selbstmord beging, schon seit Jahren täglich in krankhafter
Weise mit dem Gedanken des freiwilligen Todes spielte, scheint uns gleich symptomatisch

für die erschütterte Stellung der herrschenden Kaste, wie die fortgesetzte
Bedrohung der ungarischen Großgrundbesitzer, welche durch den Vertrag von
Trianon auf slowakischen Boden zu sitzen kamen. Aber das Ende des alten
Ungarns, seine ruchlose, sinnlose Grausamkeit, stand in keinem Verhältnis zu den
schon früher offenbaren Zeichen der Krise.

*

Wie eng gerade die Gewerkschaften, auf die Kovacs anspielt, an die Ziele der
russischen Machtpolitik gebunden werden, zeigt Ernst Pollatschek in seiner Bro-

329



schüre *Die Wahrheit über das Arbeiterparadies» (Veritas-Verlag, Zürich) an manchen

Vorgängen hinter dem Eisernen Vorhang. Das tschechoslowakische Beispiel
ist deshalb interessant, weil es den Werdegang des gegenwärtigen Ministerpräsidenten

in Erinnerung ruft: «Als die Rote Armee im Jahre 1945 Prag besetzte,
erklärte sich ein illegales Gewerkschaftskomitee, das vorwiegend unter
kommunistischem Einfluß stand, zur Zentrale einer neuen .einheitlichen' Gewerkschaftsbewegung

Gleich darauf trat der Kommunist Antonin Zapotocky, von niemandem

gewählt, an die Spitze der neuen Bewegung; er übte seither ein diktatorisches
Regime weit über den Rahmen der unmittelbaren gewerkschaftlichen Interessen
hinaus aus.»

Solange die Tschechoslowakei dem Traum des freiheitlichen, rechtstaatlichen
Sozialismus nachhing, wurden in der Einheitsgewerkschaft auch Anhänger anderer
politischer Richtungen als des Kommunismus geduldet. Irgendwelchen Einfluß
konnten sie hingegen nicht geltend machen. Nach der Machtergreifung durch Gottwald

wurde in den Arbeiterverbänden auch der Schein parteipolitischer
Neutralität geopfert.

»

Nach langen, umständlichen Verhandlungen hat die Schweiz mit Jugoslawien
eine globale Abfindungssumme für alle schweizerischen Betriebe und Beteiligungen
vereinbart, die nach Kriegsende konfisziert oder nationalisiert wurden. Wie eine
derartige Nationalisierung vonstatten ging, beschreibt Bruno Mlinaric in seinen

Erinnerungen «Tito, der rote Rebell, und seine ,Vollkommene Demokratie'*
(Thomas-Verlag, Zürich). Im Auftrag schweizerischer Kapitalgeber hatte ein Ungar,
Dr. Felix Mandl, seit Jahren in der Nähe von Zagreb die Zementfabrik «Coratia»
geleitet. Als die Deutschen Kroatien besetzten, unternahm er im Verein mit einem
kommunistischen Vorarbeiter alles, was in seiner Macht stand, um die Produktion
des Betriebes herabzusetzen. Er schützte Mangel an Arbeitern, an Kohle und an
Strom vor. Er mauerte Maschinenersatzteile in tiefen Kellern ein und verschrieb
sich neue aus weit entfernten Fabriken. Als die Achsentruppen und die Ustascha

abzogen, schützte er mit bewaffneten Arbeitern das Unternehmen vor der
Zerstörung.

Trotzdem legten die neuen kommunistischen Herren Mandl nahe, rasch das

Feld zu räumen und ihnen den Betrieb sang- und klanglos zu überlassen. Da er
diesem Verlangen nicht Folge leistete, wurden er und sein Verwaltungsratspräsident,

ein ahnungsloser Greis, wegen «Verbrechen gegen Volk und Staat» vor das

«Gericht für nationale Ehre» zitiert. Vorsitzender des Tribunals war ein ehemaliger
Ustascha, wie überhaupt die linksradikalen Partisanen und die Führer der
Kommunisten seit ihrem Sieg eng mit den achsenfreundlichen Bandenführern zusammenarbeiteten,

um Intelligenz und Bürgertum zu «liquidieren». Die Vorladung des

Verwaltungspräsidenten war nicht fristgerecht erfolgt. Dafür hielt der
Gerichtspräsident das Urteil und seine Begründung schon bereit, bevor der Prozeß
begonnen hatte. Mandl erhielt, trotz seiner Bravour im Widerstand gegen die
Deutschen, zehn Jahre Zwangsarbeit mit Freiheitsentzug zudiktiert, die er heute
über dem Putzen alter Konservenbüchsen in der Strafanstalt Lapoglâva absitzen
muß. Inzwischen ist der Kommunist, mit welchem er die Sabotage gegen das

Achsenregiment organisierte, Leiter des verstaatlichten Unternehmens geworden.
Aehnliche Willkürakte weiß Mlinaric aus der jugoslawischen Revolution in Fülle

zu berichten. Im übrigen erklärt er, im Widerspruch zur offiziellen Version, daß
Tito mit dem früheren Zentralsekretär der Kommunistischen Partei Jugoslawiens,
Josip Broz aus Kumrovec, nicht identisch sei.

G s

330



REIZ DER DISKRETION

Jean-Paul Samson: «Mémorables». Gedichte, im Verlag der Baconnière, Neuchâtel
1949.

Man erinnert sich an jenen Peter Sdilemihl, dem, in romantischer Zeit, sein Schatten
abhanden kam. Wäre heutzutage der — schlimmere — Fall denkbar, daß ein Schatten

den ihn «werfenden» Körper verlöre? Eben darin bestehe das Mißgeschick seiner
eigenen Silhouette, behauptet der französische Dichter J.-P. Samson:

Schlemihl perdit son ombre,
Et la mienne son corps...

Der Leser aber wird diesen so vergeßlichen Schatten nicht vergessen. Ein lineares
Phantom innerhalb einer eminent plastischen Welt: das ist selten und seltsam.

Schon der in sich versponnene Knabe hatte anempfohlenen Bewunderungen widerstrebt.

Im Jardin du Luxembourg vermochte er des Vaters loyale Gefühle angesichts
der den Senatoren «en plein Paris» so saftig entgegenreifenden Spalierbirnen nicht zu
teilen. Alle Lektionen über «einfaches Glück» dünkten ihn befremdend und beängstigend.

Wohl bot späterhin das Leben glitzernde Momente der Gemeinsamkeit und der
Begnadung. Aber Geliebtestes entschwand, Verzauberung zerrann, und übrig blieb
eine von tausend Erinnerungen sich nährende Verwundbarkeit. «Elégie pour une
ombre» heißt das erste Stück dieses lyrischen Bandes. Und das Kapitel, dem es

angehört, trägt als Ueberschrift, noch den eigenen Gram in Frage stellend, die verzweifelte

Pluralform : «Ingratitudes»
Zwischendurch werden kleine Betäubungen mehr hingenommen als gesucht.

Ausflüge; Ausflüchte. Immerhin schreibt man sie nieder, und es ergeben sich komprimierte

Reisebilder: Pillen schweizerischer Landschaft. Achtel-Ironisches zuckt auf und
erlischt. Und die Jahre vergehen. Leben und Welt werden noch dunkler, und die
Schattenkunst erreicht ihre Vollendung. Gelassenen Formulierungen wird Leid und
Grauen anvertraut; Geheimstes aber verschwiegen: aus Taktgefühl, aus tragischer
Kritik. Diesen literarischen Geist führt Tradition und Kultur zur letzten Konsequenz:

zum Verzicht, zum Achselzucken der Entwurzelung. Wie zurückhaltend ist
die Musik derTonfälle, der Kadenzen! Diskret erwarten sich die Vokale, verschlingen
und entschmiegen sich. Es bleibt ein Nachklang bitter-leis.

Der letzte Anblick, den der einsame Dichter bietet, ist die Projektion eines Schattens,

der spät durch den Abend der Städte gleitet. Es hat geregnet; der Asphalt ist
zur reflektierenden Landschaft geworden; im nassen Pflaster spiegeln sich Reminiszenzen;

und des undeutlichen Nachtwandlers flächig hingeworfene Kontur zerfließt
im schwankenden Widerschein der zu Gießbächen verwandelten Straße.

F. HARDEKOPF

ADALBERT STIFTER IN SEINEN BRIEFEN

Das schriftstellerische Werk ist das Ereignis in Adalbert Stifters Dasein. Mit
unsäglicher Zähigkeit klammert er sich sein Leben lang an die Kraft, die es

hervorzubringen berufen war. Diese Dichterkraft war es, die sein Dasein trug und die

Tragödie abwendete, die ihn von früh an bedrohte. Die Harmonie, die Stifter im
«Nachsommer» und in den «Studien» in treuester Hingebung an ein Urbild des

3 3 1



Schönen und Guten schafft, entsprang nicht ursprünglicher freier Heiterkeit des

Schöpferischen wie bei Mozart. Und wenn auch die unverrückbare Bestimmtheit
seines Wortes einem Vergleiche mit dem musikalischen Absoluten Johann Sebastian
Bachs zu rufen scheint, so wird man doch immer wieder von den Blitzen erschreckt
und geblendet, in denen sich die unheimlich gesteigerte Spannung der Wesensart
des österreichischen Dichters entlädt.

Das Werk Adalbert Stifters ist der Sieg eines Unentwegten. Unter Aufbietung
welcher Kräfte er erfochten wurde, offenbaren uns die «Briefe», deren wesentlichste
sich zu diesem Werk keineswegs im Sinne eines nur Bedingten, etwa wie der Weg
zum Ziel, verhalten.1 Wenn im dichterischen Vollbringen Stifters Menschentum

geläutert ins Ueberpersönliche erhoben und mit der Notwendigkeit seiner um
symbolische Kristallisationen bemühten Natur aller individuellen Züge entkleidet
wird, so verwirklicht es sich selbst durch die «Briefe» in erschütternder Unmittelbarkeit

und in einer Wahrhaftigkeit, die diese dem Werk als geschwisterliche
Hervorbringung ebenbürtig an die Seite stellen.

Wenn das Werk als triumphierende Rettung des Dichters vor der ständig
lauernden Gefährdung vom eigenen Innern her erscheint, so gibt sich die Leistung
des Briefschreibers als unablässige Bestrebung zur Erlösung des sich in tapferem
Daseinskampfe behauptenden Ich zu erkennen. Im Dichtwerk dient der Priester
des Wortes seinem hohen Amte; im Kultornate der Kunstsprache verschwindet
jeder nicht einem Absoluten verpflichtete Zug. In den sich über vierzig Jahre
hinziehenden Briefen dagegen sprechen sich Fleisch und Blut eines Mannes aus, der

von seinem Amte nicht Befreiung und gemütliche Erleichterung sucht, aber die
Notwendigkeit der Entspannung dauernd in sich fühlt, als ob die schöpferische
Anspannung ihm doch nicht zur gesicherten Natur geworden sei.

Den Vorwurf, man lege Adalbert Stifters Briefe hier auf die Goldwaage,
entkräften eine ganze Reihe seiner eigenen Bemerkungen über deren Bedeutung. Es

braucht hier nicht einmal auf den vom Herausgeber Hans Schumacher in sinniger
Weise als Vorwort gesetzten Brief an den Verleger Gustav Heckenast vom 17. März
1866 mit seiner testamentarischen Bestimmung über die spätere Verwendung der
Briefsammlung verwiesen zu werden. «Wer dabei gleichgültig sein kann, ob sein
Freund ihm schreibt oder nicht schreibt — der liebt nicht. Ich möchte um alles

nicht, daß jemand, an dessen Liebe mir, gelegen ist, ruhig sein könnte, wenn ich
ihm sehr lange nicht schreibe», heißt es in einem Briefe vom 15. Mai 1829 an
Franziska Greipl.

Die zentrale Stellung, die Stifter als Gesetzgeber einer Lebenskunst dem Briefe
zuweist, berechtigt denn auch däzu, das Bild, das er darin von sich selbst aufrichtet,
in seiner vollen Plastik ins Licht zu stellen und die Schatten daran keineswegs zu
übersehen. Der Leser des handlichen Manesse-Bändchens wird auch freudig
feststellen, daß die treffliche Auswahl der Briefe ihm in einem solchen Bestreben
entgegenkommt.

Dichten heißt für Stifter Gesundsein: «Nach langer Unterbrechung und nach

beinahiger Verödung meines Gemütes infolge der bitteren Erfahrung, daß ich fast
Menschenverächter geworden bin, habe ich wieder zu arbeiten begonnen» (1852).
Der gleichen Adressatin, der Freifrau Louise von Eichendorff, schreibt er acht Jahre
später noch entschiedener: «Ich muß dichten; denn sonst müßte ich sterben.» Es

berührt sonderbar, daß Stifter sich hier fast wörtlich genau gleich äußert wie
dreiundvierzig Jahre später jener andere Deutschböhme: Rainer Maria Rilke. Denn
wer gedächte nicht der feierlichen Frage an einen jungen Dichter: «Gestehen Sie

1 Adalbert Stifter: «Briefe — Ausgewählt und mit einem Nachwort versehen von Hans Schumacher».
Manessc Verlag, Conaett & Huber, Zürich.

332



sidi ein, ob Sie sterben müßten, wenn es Ihnen versagt würde, zu schreiben. Dies
vor allem fragen Sie sich in der stillsten Stunde Ihrer Nacht: muß ich schreiben?»

Drei Ereignisse, so offenbaren es uns die Briefe, zeitigten im Leben Adalbert
Stifters traumatische Folgen, von denen er sich nie mehr ganz erholt zu haben
scheint. Die Verschmähung seiner Liebe zu Franziska Greipl verwand der nie, der
klagend ausrief, daß «es nur eine einzige Liebe gebe, und nach der keine mehr»
(1835). Der Aufruhr des Jahres 1848, der ihm ursprünglich Erneuerung und
Aufschwung verhieß, ließ Stifter am Menschen als politischem Wesen verzweifeln, und
der Krieg von 1866 zwischen Oesterreich und Preußen erschütterte die Konstante
seines Deutschtumes, das österreichische Vaterlandsliebe und Kaisertreue mit der
Begeisterung für Einheit und Größe deutschen Geisteswesens aufs natürlichste
verband.

Eine eigentliche Biographie «in nuce» seines Gemütszustandes und eine unheimliche

Prophezeiung zugleich schrieb sich Stifter in einem Briefe vom 15. Mai 1829
an Franziska Greipl aus dem Herzen: «Wo einmal das Gleichgewicht gestört ist,
sei es durch Liebe, sei es durch Haß, dort ist es nimmer wiederherzustellen; denn
es wird immer und ewig eine gewisse Spannung und Aengstlichkeit oder Befangenheit

herrschen, die die Seele hindert, sich frei und freudig zu bewegen.» Zeit seines
Lebens wurde Stifter von einem solchen Gefühle des Geworfenseins nicht mehr
losgelassen; Brief um Brief enthüllt uns die Erschütterung des Grundes, auf
welchem er wandelt und \yirkt.

Die Briefe, mit ihren aufschlußreichen Hinweisen auf entstehende Bücher, ihren
wertvollen geschichtlichen Ausblicken auf das politische Geschehen der Zeit, ihren
Würdigungen zeitgenössischer Schriftsteller (Friedrich Hebbel, Gustav Freytag,
Walter Scott, Franz Grillparzer), ihrer durch unverhohlene Wahlverwandtschaft
bedingten Verehrung für Goethe und einer oft verwunderlichen Kritik an Schillers
Pathos, erhöhen die Plastik des psychologischen Hintergrundes manches Stifter-
schen Werkes. Auch sie hinterlassen aber ein Rätsel, dessen Ursprung am ehesten
bei der Betrachtung der sittlichen Haltung und dem pädagogischen Wirken des

oberösterreichischen Schulrates gelöst werden kann.
In seinen Briefen sehen wir Stifter selten um den Standpunkt des Philosophen

und des Christen ringen. Wenn je, so tritt er uns in seiner Glaubenshaltung klar
und gesichert entgegen. Man fühlt die Kongruenz zwischen der bäuerlichen
Unverrückbarkeit des Herkommens und seiner leitenden Gesinnung. Die Kunst faßt
er als einen Zweig der Religion auf; künstlerisch schaffen heißt ihm also ausdrücklich,

Gott dienen. So darf es nicht überraschen, wenn ein Glanz von andern
Sphären auch über die Briefe gebreitet ist, ein Glanz, der das Auge denn auch
immer wieder vom Anblick menschlicher Zerrissenheit und irdischen Ahnungsdunkels

Weg in die Heiligkeit frommen Menschentumes hinüberzuziehen vermag.
Als ob Stifter die bösen Früchte vorausgesehen habe, welche dereinst das

Rühmen übersprudelnder Vitalität und die frevlerische Lobpreisung des Willens
zur Macht zeitigen werden, mahnt er mit der frommen Inbrunst eines Sehers von
allem Durchbrechen des Maßes ab. Er weiß, daß ohne Maß keine Freiheit ist; denn
der warnenden Zeichen waren in seinem Innern zu viele — wie diese Briefe ja
hundertfach bestätigen —, daß für ihn die Preisgabe des Maßes gleichbedeutend
mit entwürdigender Hybris und dem Untergang der Persönlichkeit im Wahnsinn
gewesen wäre.

Vor solch gewitterumdrohtem Hintergrunde beginnen denn auch seine
brieflichen Zurufe an den Menschen mit jener friedlosen Helligkeit der im Sonnenlichte

vor dunkeln Wolken scheinbar unbesorgt daliegenden Landschaft überklar
zu leuchten. 1858 schreibt er einem seiner sonst verständnisvollsten, einfühlendsten
Briefpartner, der Freifrau von Eichendorff, die wie so viele heutige Stifter-Be-

333



trachter seinen Kult des Lebens als blutleeren Âesthetizismus abzulehnen geneigt
war: «Die Kunst ist im ,Nachsommer' als Schmuck des Lebens, nicht als dessen Ziel
geschildert, wie Sie fast einmal in einem Ihrer Briefe ahnten. Als Ziel des irdischen
Lebens ist in dem Buche oft und deutlich Erfüllung aller seiner Kräfte zu stimmender

Tätigkeit als Selbstbeglückung und Beglückung anderer angegeben».

KONRAD KAHL

GEDENKBLATT FÜR E.T.A. HOFFMANN1

Wie Jean Paul, mußte auch E. T. A. Hoffmann, geboren 1776 in Königsberg,
gestorben 1822 in Berlin, auf den Stufen des Weimarer Musentempels
stehenbleiben, ohne Einlaß zu erhalten. Diese Zurücksetzung wurde beglückend
ausgeglichen durch die Dankbarkeit Beethovens, für den der flackernde, ekstatische
und eminent musikalische Romantiker unablässig'eingetreten ist. Aus Wien schrieb
Beethoven am 23. März 1820 an den Dichter:

«Ich ergreife die Gelegenheit, durch- Herrn N. mich einem so geistreichen Manne,
wie Sie sind, zu nähern. Auch über meine Wenigkeit haben Sie geschrieben, auch

unser Herr N. N. zeigte mir in seinem Stammbuche einige Zeilen von Ihnen über
mich. Sie nehmen also, wie ich glauben muß, einigen Anteil an mir. Erlauben Sie
mir, zu sagen, daß dieses von einem mit so ausgezeichneten Eigenschaften begabten
Manne Ihresgleichen mir sehr wohltut. Ich wünsche Ihnen alles Schöne und Gute
und bin

Ew. Wohlgeboren mit Hochachtung ergebenster Beethoven.»

Der Dienst an der Musik, die Unsagbares in höchsten Gleichnissen tönen läßt,
war das ernsteste Anliegen dieses disharmonischen Menschen und Schriftstellers.
Seinen Weltruhm verdankte er wohl mehr seiner skurrilen, koboldischen
Persönlichkeit und seinen gespenstisch erregenden Figuren als seinem tiefinnerlichen
Künstlertum, das den harmonischen Ausgleich ersehnte, aber im Werke nur selten,
im Leben nie verwirklichen durfte.

Groß war sein Einfluß auf französische Dichter; Gautier, Musset, Balzac,
Baudelaire zollten ihm Bewunderung. Dichter englischer Sprache, wie Byron, Scott
und Dickens, Carlyle und Irving, Poe und Wilde zeigen Spuren seines Geistes.
In Rußland wirkte dieser Geisterseher auf Puschkin und Dostojewskij, und auch
der Däne Hans Christian Andersen liebte sein Werk. Der Dichter, der selber eine

gute Oper — «Undine» — komponiert hat, lebt fort als Opernfigur in «Hoffmanns

Erzählungen» von Offenbach (1881); er selber wurde zur Märchengestalt
wie sein Archivarius Lindhorst in «Der goldene Topf», wie der Nußknacker und
der Mausekönig und wie die Prinzessin Brambilla.

Wir sehen ihn lebhaft vor uns, diesen Magier im bürgerlichen Rock, dessen

Augen geistreich funkeln, wenn er an der Tafelrunde seiner Serapionsbrüder bei
Lutter und Wegener in Berlin mächtige Rauchwolken aus seiner langen Pfeife
bläst und bis in die Morgenfrühe dem Weine zuspricht). Da fliegen die Fledermäuse

und die goldenen Vögel seiner Phantasie empor, Dämonen schneiden

Fratzen, holde Märchenbilder lächeln in Wehmut, und hinter den Worten und
Bildern klingt's immer wie Musik. Der Dichter spielt mit den Figuren seines zer-

JZu den «Meistererzählungen von E.T.A. Hoffmann» in der Mancssc-Bibliothek der Weltliteratur,
Manesse Verlag, Zürich.

334



rissenen Ichs wie später Hesses «Steppenwolf» im Magischen Theater; aber er
rettet sich aus der Doppelgängerei immer wieder durch den Witz, durch die
romantische Ironie, die die Mächte des Unbewußten hinter ihre dunkle Pforte
zurückzutreiben vermag. Trotz der rauschhaften Nächte erscheint Hoffmann am
nächsten Morgen pünktlich im Amt, wo er als Königlich Preußischer
Kammergerichtsrat wach, tüchtig, voll menschlichen Anstandes seine Pflicht erfüllt.

Theaterkapellmeister, Komponist und Musikreferent, Zeichner scharfer
Karikaturen, unerschöpflicher Novellendichter und nicht zuletzt ein klarer Jurist, diese

Vielseitigkeit erregt unsere Bewunderung; denn Hoffmann war weder in Tönen
noch in Wort und Zeichnung Dilettant und auch im Beruf kein Stümper. Alles,
was er schaffend gestaltete, nahm er seiner Lebenskraft hinweg. Erst in schwerer
Krankheit, durch ein Rückenmarksleiden gelähmt, entdeckte er, dem Frauenliebe
schmerzlicher Ansporn, nie Glück gewesen, die leise Stimme versöhnender Mütterlichkeit,

wenn er von seinem Eckfenster aus das Grün, die blühenden Bäume
erblickte. Erst im Sterben fand er, fern von Weinstuben, Bühnen und Kanzleien,
die selige Einheit des vergeistigten Lebens.

E. T. A. Hoffmann vermag auch uns später Geborene zu packen. Denn er
verzichtet auf das Bühnenpersonal von klirrenden Rittern, minniglichen Edelfräulein,
Feen und Wassermännern. Ihm wächst das Märchen, das Wunderbare aus dem

Alltag, aus Stuben, Gassen und Kaminen, aus Kinderzimmern und Kanzleien, aus
alten Büchern und Tabakdosen, aus dem Wein, aus alten italienischen Geigen. Sein
bizarrer Archivarius Lindhorst ist im geheimen ein leuchtender Geisterfürst, der
vom Mythos des schaffenden Geistes weiß, von der Geburt der Inspiration, die
damals, in uralten Zeiten, aus der Liebe der Feuerlilie zu dem Jüngling
Phosphorus entsprungen ist. Und wer um dieses Geheimnis, um diese Archetypen weiß,
dem wird der Vorstadtgarten zur Insel Atlantis, wo die Wunderbäume blühen.
Atlantis, in verschiedener Gestalt, ist ja das Ziel aller Dichtersehnsucht. Dort
sind die im Leben klaffenden Gegensätze Einklang geworden. Diese Sehnsucht ist
romantisch; sie ist die blaue Blume des Novalis, das Land Orplid des Mörike,
Spittelers Pandorageschenk, Hesses Glasperlenspiel. — Und auf E. T. A.
Hoffmanns Seeleneiland tönt Musik; sein Ritter Gluck, sein Mozart, die verborgene
Liebe des Rates Krespel zu Antonien, deren Seele Gesang ist, stammen aus diesem
Wunderreich.

Der Herausgeber dieser Meistererzählungen im Manesse Verlag, Jürg Fierz,
fügte den musikalischen Novellen und den romantischen Märchen die «historischen»
Erzählungen «Das Fräulein von Scudéry» und «Doge und Dogaressa» hinzu,
Geschichten, in denen Hoffmanns Neugier und Drang nach dem absonderlich
Exzentrischen in eine spannende Diktion gebannt ist. Der große Einfluß des Dichters
zeigt sich auch darin, daß der geniale französische Zeichner und Karikaturist des

«Charivari», Sulpice Chevalier, berühmt unter dem Namen Paul Gavarni, zu
Hoffmanns Erzählungen eine Folge faszinierender Zeichnungen geschaffen hat. Sie

zeugen von einem «inspirierten Realismus», der Schönheit und Grauen, Traum
und Armut, aber auch das Skurrile und Phantastische wiederzugeben vermag. Die
65 Vignetten des Gavarni, mit ihrem Schwung, ihrer Charakterisierurigskunst und
ihrer Liebe zum Detail, erhöhen den Reiz dieser Publikation der Manesse-Bücherei.

Am Ende der Hoffmannschen Phantasmagorie erzählt ein Freund und
Zeitgenosse mit Wärme von des Dichters sprunghafter und packender Persönlichkeit.
Wie sehr der Dichter des Don Juan und des Rates Krespel auch in die Literatur
der Gegenwart hineinwirkt, könnte Gegenstand einer fesselnden Studie sein. In
Hesses «Hermann Lauscher» und im «Steppenwolf», in Thomas Manns «Doktor
Faustus» entdecken wir zuweilen Schwefellichter aus der Welt dieses Magiers.

RICHARD B. MATZIG

335



MUSIKGESCHICHTE MIT «MORAL»

«Wissenschaft und Kunst sind verschiedene Dinge mit verschiedenen Zielsetzungen,

mögen sie auch in einer transzendenten Sphäre konvergieren. Die Musikwissenschaft

ist nicht dazu da, der Kunst Vorschriften zu machen — es ist aber ebensowenig

auch ihr Zweck, ihr Ziel oder ihre Rechtfertigung, daß sie der Kunst dient,
indem sie die Bedürfnisse des Praktikers in bezug auf Ausgaben alter Musik oder
Daten über die Aufführungspraxis versorgt. Ihre gegenseitige Selbständigkeit aber

vorausgesetzt, und vorausgesetzt, daß keine Konfusionen stattfinden, können die
beiden sehr gut Hand in Hand gehen und einander fruchtbar ergänzen.» — Diese
Sätze finden sich am Ende des vor kurzem erschienenen Werkes «Musikgeschichte im
Ueberblick» von Jacques Handschin (Verlag Räber & Cie., Luzern) und sollen nach

Angabe des Autors die «Moral» darstellen, die aus seiner Bedeutung unseres Verhältnisses

zur alten Musik zu ziehen ist. — Die behauptete «gegenseitige Selbständigkeit»

von Wissenschaft und Kunst wird aber sogleich hinfällig, wenn man statt «Wissenschaft»

— in Herstellung der offenbaren Meinung des Autors — «Kunstwissenschaft»
einsetzt. Dann wird der Primat der Kunst vor der Kunstwissenschaft augenblicklich
deutlich, und eine Musikgeschichte mit rechter «Moral» hätte ihre vornehmste Aufgabe

gerade darin zu erblicken, der Musik als lebendiger Kunst in jeder Beziehung zu
dienen.

Diese Demut vor den wirklich schöpferischen Leistungen vermissen wir
schmerzlich in dem in manchem Belange sehr bedeutenden Geschichtswerk von
Handschin, das überdies sich an zahlreichen Stellen in recht unfruchtbaren
Polemiken ergeht. Dàs Positive erblicken wir in der originellen und tiefgründigen
Art, in der die Musikgeschichte bis zum Ende des 16. Jahrhunderts behandelt
wird, Betrachtungen, die mehr als die Hälfte des Buches einnehmen. Daraus
ergibt sich eine völlig neue Perspektive der Musikgeschichte, die zwar für den
Fachmann viel Interessantes und Reizvolles enthält, die aber auch geeignet ist,
solche zu irritieren, die in dem Buche ihre erste gründlichere musikhistorische
Belehrung suchen. Sachlich und formal gänzlich unzulänglich ist die Behandlung
des 19. und 20. Jahrhunderts, wofür nur als Beispiel erwähnt sei, daß der ganzen
musikalischen Romantik fünf Seiten gewidmet werden, wovon auf Schubert und
Schumann je eine halbe Seite und auf Mendelssohn acht Zeilen entfallen. — Selbst
über solche Mängel könnte man angesichts der Vorzüge des «alten» Teils hinwegsehen,

wenn der Autor sein Buch nicht ausdrücklich als Lehrwerk zum «Studium
an der Universität und dem Unterrichte an der Musikschule», sowie zur
«Einführung für jemanden, der sich nicht speziell mit dem Gegenstand befaßt hat»
bezeichnet hätte. Für solche Zwecke hat diese Musikgèschichte denn doch noch
zu wenig «Moral». reiCH

3 36


	Kleine Rundschau

