
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 17 (1949-1950)

Heft: 5

Artikel: Goethe im Urteil der Amerikaner

Autor: Biermann, Berthold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758788

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758788
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GOETHE IM URTEIL DER AMERIKANER

VON BERTHOLD BIERMANN

Es ist eine der Merkwürdigkeiten des amerikanischen Geisteslebens, daß Goethe
zwar der am meisten übersetzte deutsche Dichter ist und alle paar Jahre ein
anderer das Wagnis einer Faust-Uebertragung versucht, im übrigen aber die
Anerkennung für Goethes Werk fast durchgängig durch moralische und politische
Vorbehalte gegenüber seiner Persönlichkeit eingeschränkt wird. Es scheint, als ob
die Debatte, die Goethes Aufnahme in Amerika begleitete, auch heute noch nicht
ganz zum Abschluß gekommen ist und eine unvoreingenommene Beurteilung
erschwert.

Im Todesjahr Goethes veröffentlichte Andrews Norton, ein einflußreicher
Theologe und Professor der Harvard-Universität, eine Studie über den Dichter,
in der er zum Schluß kam, die amerikanische Jugend müsse vor den unmoralischen

Lehren Goethes bewahrt werden. Was da mit großer Umständlichkeit
vorgetragen wurde, war durchaus nicht die Meinung eines vereinzelten Fanatikers,
sondern die Auffassung der maßgebenden Kreise Neu-Englands. Goethe hatte es

zu Lebzeiten in den literarischen Zirkeln Bostons, wo der Geschmack des Landes
bestimmt wurde, nie zu irgendwelcher Beliebtheit gebracht. Der Werther-Roman
hatte zwar auch in Amerika einen starken populären Erfolg, von den späteren
Werken des Dichters jedoch erfuhr das Publikum nur durch gelegentliche
Hinweise. Der Favorit unter den deutschschreibenden Autoren war eine Zeitlang
Geßner mit seinen Idyllen, bis Kotzebues Stücke über den Ozean kamen und
eine wahre Uebersetzungsmanie hervorriefen. Auch der Umstand, daß eine Reihe
junger amerikanischer Gelehrter zu Beginn des vorigen Jahrhunderts zur
Fortsetzung ihrer Studien nach Deutschland kamen und dort Goethe persönlich
kennenlernten, änderte nicht viel an der Situation,

Goethes Tagebuch vermerkt am 25. Oktober 1816 den Besuch der Herren
Everett und Ticknor aus Boston. Die beiden jungen Amerikaner, die in
Göttingen studierten, hatten eine Ferienreise zu einem Abstecher nach Weimar
benutzt, um den berühmten Dichter persönlich in Augenschein zu nehmen.
Edward Everett hatjte in seiner Heimatstadt bereits einen Namen als

redegewandter Prediger, und diese Begabung führte ihn später in die Politik, wo
sein Rednerpathos ihm große'Erfolge bescherte. Zur Zeit des Göttinger
Studienaufenthalts stand die Literatur noch im Vordergrund seiner Interessen, und
kurz vor dem Besuch in Weimar hatte er der führenden Zeitschrift in Boston,
der «North American Review», als Frucht seiner Lektüre von «Dichtung und
Wahrheit» eine Darstellung der Jugend Goethes übersandt. Aber die Begegnung
mit dem Dichter bedeutete eine Enttäuschung für Everett, und in einem Brief
an seinen Bruder entwarf er ein Bild von ihm, das keineswegs schmeichelhaft
war. George Ticknor war zwar milder in seiner Beurteilung des Dichters, den
er als einen imponierenden alten Herrn schilderte, aber seiner Vorstellung von
dem Verfasser des «Werther» entsprach er auch nicht, und er glaubte nicht, daß
für die Dichtkunst von ihm noch viel zu erwarten sei.' Am folgenden Tage
hatten die Freunde noch eine Zusammenkunft mit Goethes langjährigem Sekretär
Riemer, der sein Bestes tat, den Meister ins rechte Licht zu setzen. Ticknor war
jedoch von seiner Meinung, mit Goethes Schöpfungskraft sei es zu Ende, nicht
mehr abzubringen, und abschließend vermerkte er in seinem Tagebuch: «Es

317



scheint, er hat keine Freude mehr an Leben und Wirken, und so wie ich es sehe,

hat er nichts als ein paar Jahre öder und unbefriedigter Zurückgezogenheit zu
erwarten.» Diese Feststellung hinderte Goethe nicht, noch sechzehn Jahre höchst
aktiv zu leben; Ticknor jedoch, der sich dann einen Namen als Historiker der
spanischen Literatur machte, blieb der einmal gefaßten Meinung treu und
kümmerte sich nicht weiter darum, was in Weimar geschah.

Bei seinem nächsten amerikanischen Besucher hatte Goethe mehr Erfolg. Es

lag wohl auch daran, daß er sich mehr Mühe mit ihm gab, denn Joseph Cogswell
war ein Mann mit soliden naturwissenschaftlichen Kenntnissen, und mit ihm
konnte er sich über Mineralogie und Geologie unterhalten, was eine angenehme
Abwechslung zu den mit Ausländern üblichen literarischen Interviews war.
Schon bei dem ersten Zusammentreffen in Jena stellte sich ein freundschaftliches
Verhältnis her, das zu einem Briefwechsel führte, worin Cogswell es auf sich

nahm, den Dichter zu Studien über Amerika anzuregen und ihn auch mit
Quellenmaterial dafür zu versorgen. Als der junge Amerikaner im Frühjahr 1819
nach Weimar kam, zeigte Goethe ein Interesse für die Neue Welt, das schon

der Begeisterung nahekam. «Wären wir zwanzig Jahre jünger», sagte der Siebzigjährige,

«segelten wir noch nach Nordamerika.» Worauf Freund Meyer in seiner
trockenen Arn erwiderte: «Und wenn's dreißig Jahre wären, so könnte es auch

nichts schaden.»

Cogswell war gerührt von der Herzlichkeit, mit der Goethe ihn aufnahm
und die sich besonders bei der Abschiedsvisite zeigte, wo der Dichter ihn mit
Tränen in den Augen umarmte und küßte. «Es heißt in Deutschland, er sei
hochmütig und herzlos», schrieb er nach Hause, «aber ich habe immer das Glück
gehabt, daß er mir gegenüber nichts von seinem Hochmut zeigte und mich
empfing, als ob er Herz und Gefühl hätte. Ich kann mich nicht erinnern, je
beim Abschied von einem Menschen, an den mich keine besonderen Bande
knüpften, so bewegt gewesen zu sein wie bei ihm.» Es ist eigenartig, daß trotz des

starken Eindrucks, den Cogswell von den Begegnungen mitnahm, er sich nach
seiner Rückkehr nicht in der Oeffentlichkeit über den Dichter äußerte, und so
die intimste von Goethes amerikanischen Beziehungen ohne Folge für die
literarische Diskussion blieb.

Die erste bedeutendere Studie über Goethe erschien 1824 in der «North American

Review» aus der Feder George Bancroft's, eines jungen Historikers, der
ein paar Jahre zuvor die persönliche Bekanntschaft des Dichters gemacht hatte.
Der 19jährige Student hatte von diesem Besuch keinen sehr günstigen Eindruck
mitgenommen, wie die etwas sarkastische Schilderung Goethes in seinem Tagebuch

enthüllt. «Sein Auftreten ist sehr würdevoll», notierte er damals, «oder
vielmehr von einer würdevollen Steifheit, die echte Würde vortäuschen soll.»
Ein • vertieftes Studium der Werke Goethes brachte ihm später den Dichter
näher, und in seinem Aufsatz, den er mit eigenen schwungvollen Ueber-
setzungen erläuterte, gab er dem amerikanischen Publikum zum erstenmal einen
Begriff von der Originalität und Bedeutung der Lyrik Goethes. Im ganzen
voller Verständnis und Sympathie, zeigte diese Studie jedoch bereits die Grenzen,
die einer Würdigung des Dichters in Neu-England entgegenstanden, denn der
Autpr fühlte sich zum Schluß genötigt, sich von Goethes Romanen zu distanzieren,

die, wie er meinte, «an die Schwächen und unwürdigen Leidenschaften
der menschlichen Natur appellieren». In Bancroft's Janger und erfolgreicher
Karriere, die ihn später auch als Gesandten nach Berlin brachte, bildete diese

Jugendarbeit nur eine Episode, an die er nicht mehr anknüpfte.
Der einzige Amerikaner, der sich für längere Zeit in Weimar aufhielt, war

ein junger Mann aus den Südstaaten, George Calvert. Auch er war eigentlich

318



nur gekommen, um. seine Neugier mit einem Besuch bei dem Dichter zu
befriedigen; aber dann geriet er in den Kreis von Goethes Schwiegertochter
Ottilie und blieb drei Wochen in Weimar hängen. Er genoß das Gesellschaftsleben

der Residenz in vollen Zügen, ohne sich viel um Literatur zu kümmern.
Er holte dies jedoch einige Jahrzehnte später nach und widmete Goethe und
seinem Kreise eine Reihe von Büchern, die in der zweiten Hälfte des 19.
Jahrhunderts einen gewissen Einfluß ausübten.

Als Nortons Angriff auf Goethes Immoralismus erschien, ließ sich jedoch
keine Stimme zu seiner Verteidigung vernehmen, und für die nächsten Jahre
beherrschten die Gegner des Dichters das Feld. Zu welchen Ueberspitzungen
diese Kritik führte, zeigt ein Aufsatz des Geistlichen William Ware. «Goethes
Schriften», hieß es da, «beweisen auf jeder Seite, daß er weder an Vernunft
noch an Gefühle, weder an Gott noch an Menschen glaubt.» Ralph Waldo
Emerson, der sicher der Berufenste gewesen wäre, Goethes Persönlichkeit seinen
Landsleuten zu deuten, war noch in seinen eigenen Bedenken befangen. Wenn
ihn das Genie des Dichters auch anzog, seine weltliche Weisheit, sein Höflings-
dasein, dieses «Samtleben», wie er es nannte, flößten ihm nur Abneigung ein.

Vor Jahren hatte Emersons ältester Bruder, William, eine persönliche Erfahrung

mit Goethe gemacht, die so recht den Gegensatz der Lebensauffassungen
in Weimar und Boston illustrierte. William studierte damals Theologie in
Göttingen; aber die Bekanntschaft mit der deutschen Philosophie hatte seinen
Glauben so erschüttert, daß er daran dachte, den geistlichen Beruf aufzugeben.
Er benutzte die Gelegenheit eines Besuches bei Goethe, die Unterhaltung auf
seinen Gewissenkonflikt zu bringen, und wenn der Dichter seine Meinung auch

in eine allgemeine Wendung kleidete, der Sinn seiner Bemerkung war nicht
mißzuverstehen. «Er sagte», heißt es in Williams Bericht, «nach seiner
Auffassung hätten wir nichts mit den verschiedenen philosophischen Systemen zu
tun. Das höchste Ziel des Lebens sollte vielmehr für einen jeden sein, sich

so vollkommen als möglich der Stellung anzupassen, die er nun einmal
einzunehmen habe.» Dieser Hinweis, so in Uebereinstimmung mit Goethes
realistischem Denken, mußte auf ein puritanisches Gemüt mit dem Bedürfnis nach
klaren moralischen Entscheidungen äußerst befremdend wirken. William gab
auch das Predigeramt bald danach auf, und Ralph Waldo, als er später in einen
ähnlichen Konflikt geriet, entschied sich in derselben Weise.

Aber wenn in Emersons Einstellung zu Goethe auch zunächst das
Gegensätzliche überwog, war er doch ein zu selbständiger Geist, um sich den
engherzigen Kritikern des Dichters anzuschließen. «Dieser Streit über Goethe
verhindert mich, mir ein zutreffendes Urteil von seinem Genie zu machen»,
vertraute er seinem Tagebuch an. «Goethe ist das, wofür ihn der intelligente
Einsiedler hält, und kann durch Gerede weder vergrößert noch verkleinert
werden.» Für die nächsten Jahre wurde er selbst dieser intelligente Einsiedler, und
während Andrews Norton in seiner Borniertheit seinem Sohn untersagt hatte,
Deutsch zu lernen, aus Furcht, seine religiösen Ueberzeugungen könnten
darunter leiden, studierte Emerson die Sprache zu dem ausdrücklichen Zweck, sich

mit Goethes Werk vertraut zu machen.

In der Zwischenzeit wäre Goethe ohne Verteidiger geblieben, hätte sich nicht
eine Frau zu seinem Anwalt aufgeworfen. Die Rolle Margaret Fullers für die
amerikanische Geistesgeschichte ist schwer abzuschätzen, da sie zu jenen Figuren
gehört, deren Bedeutung mehr auf der Wirkung ihrer Persönlichkeit als auf
dem Umfang ihres Werkes beruhen. Durch ihren poetischen Gefühlsüberschwang
erinnert Margaret Fuller zuweilen an Bettina Brentano, während ihr Talent
für prägnante Formulierungen und ihre ungewöhnliche Konversationsgabe an

319



Madame de Staël denken lassen. Es gab Leute in Boston, die sie als

wortgewandten Blaustrumpf abzutun suchten; aber die bedeutenden Männer, die sie

zu ihren Freunden zählte, sahen über manche Wunderlichkeit ihres Wesens

hinweg und erkannten das Genialische ihrer Natur.
Wie viele andere, wurde Margaret Fuller durch Carlyle zum Studium der

deutschen Literatur angeregt. Ihre Briefe enthalten feinsinnige Bemerkungen
über die deutschen Romantiker, bis dann die Vorliebe für Goethe alle anderen
überschattet. «Es kommt mir vor, als ob der Geist Goethes das Weltall
umarmt; hätte», schreibt sie einem Freund. «Ich habe das kürzlich empfunden, als

ich seine Gedichte las. Während ich lese, bin ich wie verzaubert. Er versteht
so vollkommen alle meine Gefühle, drückt sie so herrlich aus.» Zuerst ist bei
ihr noch eine gewisse Bangigkeit, in der Fülle der neuen Eindrücke ihre Eigenheit

zu verlieren; aber wie sie tiefer in Goethes Gedankenwelt eindringt, weicht
diese Furcht und die Empfindung wird allmächtig, hier endlich den Führer
gefunden zu haben, der ihr dazu verhelfen kann, ihre Natur nach ihren eigenen
Gesetzen zu entwickeln. Emerson, der zu Margaret Fullers intimsten Freunden
gehörte, hat mit leichtem Spott den Eindruck geschildert, den sie in dieser
Zeit auf ihn machte. Er konstatierte bei ihr das Symptom aller Verehrer
•Goethes — eine kaum verhüllte Verachtung für jede Kritik an dem Dichter.
Und doch war auch er sich durchaus darüber im klaren, daß hier ein
ungewöhnlicher Fall von Affinität vorlag. Ausdruck eines vielleicht gesetzmäßigen
Phänomens, wonach jedem Meister seine Jünger zuwachsen.

Margaret Fuller war eine zu aktive Natur, um sich mit der bloßen Bewunderung

für Goethe zu begnügen. Nachdem sie sich in der deutschen Sprache
genügend sicher fühlte, machte sie sich an die Ueberseçzung des «Torquato
Tasso», ein Werk, das sie durch seine intime Atmosphäre besonders anzog. Sie

konnte jedoch für ihre Arbeit keinen Verleger finden. Mit ihrem nächsten Werk,
der ersten englischen Uebersetzung von Goethes Gesprächen mit Eckermann,
hatte sie mehr Glück. Das Buch erschien 1839 und wurde sehr freundlich
aufgenommen. In ihrem Vorwort setzte sich die Uebersetzerin mit den Flaupt-
argumenten der Gegner Goethes auseinander und widerlegte sie als geschickter
Anwalt Punkt für Punkt. Bemerkenswert ist ihre Verteidigung der politischen
Haltung des Dichters, die zugleich ein schönes Zeugnis für die Großzügigkeit
ihres Denkens darstellt. Sie selbst war eine entschiedene Demokratin und bewies
dies später durch ihre Teilnahme am Freiheitskampf des italienischen Volkes.
Aber sie hatte durchaus Verständnis dafür, daß eine Natur wie die Goethes
dieses Bedürfnis nach Ruhe und Sicherheit hatte und sich nur in der bestehenden

Ordnung wohl fühlen konnte. «Niemand, der fähig ist, seine Wesensart
wirklich zu verstehen, anstatt sie bloß nach äußeren Beziehungen zu beurteilen»,
stellte sie fest, «darf ihm unwürdige Motive unterschieben oder denken; er
konnte, so wie er nun einmal war, andere Meinungen haben. Und ist nicht
das alles, worauf es ankommt?»

Als dann als Gegengewicht gegen die konservative «North American Review»
die Zeitschrift «Dial» gegründet wurde und Margaret Fuller die Redaktion
des Blattes übernahm, setzte sie hier ihre Plädoyers für Goethe in einer Reihe
brillanter Artikel fort. Sie war éin zu unabhängiger Geist, um sich allen
Auffassungen des Dichters kritiklos unterzuordnen, und gewisse religiöse
Vorbehalte konnte auch sie nie ganz überwinden. Aber kleinliches Zensorentum
war nicht ihre Sache, und sie verweilte lieber bei den Werken des Dichters, wo
sie ihre Bewunderung nicht einzuschränken brauchte. Die Selbständigkeit ihres
Urteils zeigt sich vielleicht am besten in ihrer Verteidigung der «Wahlverwandtschaften»,

eines Werkes, das selbst in Deutschland zu den erstaunlichsten

320



Mißverständnissen führte. Für sie gab es keinen Zweifel über den moralischen
Charakter dieses Romans, weil sie nicht das Entrüstungspathos brauchte, sondern
die Gelassenheit des Vortrags als Kunstmittel würdigte, durch das das
Tragische der Geschehnisse nodh stärker hervortrat. «Nun endlich verstand ich»,
schrieb sie, «diese Welt in einer Welt, diese reifste Frucht des menschlichen
Geistes, die man Kunst nennt. Mit jeder Lektüre des Buches wuchsen mein
Erstaunen und mein Entzücken über die vollendete Weise, mit der hier die
Absicht erreicht wurde.» Ein Werk, das ihr besonders nahestehen mußte, war
die «Iphigenie»; denn hier fand sie dichterisch vorgebildet das Frauen-Ideal, dem
sie selbst zustrebte. Sie übersetzte Teile des Schauspiels, und der schöne
Kommentar, mit dem sie die Verse begleitete, zeugt von der Seelenverwandtschaft,
die sie zu der griechischen Prinzessin hinzog. Auch später, als sich Margaret
Fuller anderen Arbeiten zuwandte, blieb der Eindruck Goethisdher Gestalten
in ihr lebendig, und in ihrer Schrift «Die Frau im 19. Jahrhundert», mit der
sie die Debatte über die Gleichberechtigung der Frauen anfachte, feierte sie
den Dichter als den großen Apostel der Selbst-Erziehung. Das Hauptwerk ihrer
kurzen Laufbahn wäre vielleicht die Goethe-Biographie geworden, die sie in
ihrer Jugend plante und für die sie Jahre hindurch Material Und Entwürfe
sammelte. Das Buch wurde nie vollendet, und was davon aufgezeichnet war,
ging bei dem Schiffbruch verloren, bei dem sie auf der Rückreise von Italien
mit Mann und Kind umkam.

Emerson war nicht der Mann, sich schnell zu begeistern, und wenn Margaret
Fuller die Bedeutung Goethes wie eine plötzliche Erleuchtung aufgegangen war,
brauchte er Jahre, um dem Dichter näherzukommen. Die Auszüge, die er aus
seiner großen deutschen Goethe-Ausgabe für sein Tagebuch übersetzt^, zeigen,
wie ernst es ihm mit diesem Studium war. Daß die Auffassung von der epi-
kuräischen Lebensweise des Dichters, die ihn anfänglich so unsympathisch
berührte, bei einer vertieften Betrachtung nicht haltbar war, wurde ihm bald klar.
Aber da waren andere Dinge, die nicht so leicht abzutun waren, wie zum
Beispiel Goethes Indifferenz gegenüber dem sozialen Fortschritt. «Ein Mann mit
solchen Gaben sollte die Welt nicht in dem gleichen Zustand verlassen, wie
er sie vorfand», bemerkte er mißbilligend. Es ist anzunehmen, daß dieser
Punkt in den Unterhaltungen mit Margaret Fuller eine Rolle spielte, und ihr
Plädoyer für des Dichters politischen Konservatismus war vielleicht die Antwort

auf solche Einwände des Freundes. Was Emerson schließlich mit Goethe
aussöhnte, war die vollkommene Aufrichtigkeit, die sich in allen seinen Aeuße-

rungen ausdrückte und die seiner Meinung Wert gab, auch wenn sie der
eigenen zuwiderlief. Von dieser Feststellung bis zu einem aktiven Eingreifen
in die Debatte um Goethe war dann der Weg nicht mehr so weit. Als ein
Geistlicher in Boston den Dichter in der üblichen Weise angriff, weil er kein
Neu-England-Calvinist war, machte sich Emerson mit folgender Bemerkung in
seinem Tagebuch Luft: «Wenn unsere Prediger, die Größe und Wert nach
lokalen Maßstäben bestimmen, etwas über ihren Horizont blicken könnten,
würden sie sehen, daß ein Verkünder der Wahrheit wie Goethe mit seiner

Abneigung gegen alle Falschheit und seinem Haß auf die Heuchelei ein
unvergleichlich nützlicherer Bundesgenosse der Religion war als zehntausend
lauwarme Kirchenmitglieder, die alle Traditionen befolgen und ein Stückchen von
ihrem Besitz hinterlassen, um sie zu verewigen.»

Das Jahr 1845 ist ein entscheidendes Datum in der Geschichte der Aufnahme
Goethes in Amerika. Emerson war endlich so weit, mit seiner Auffassung des

Dichters vor die Oeffentlichkeit zu treten. Er wählte «Goethe oder der Schriftsteller»

als Thema des abschließenden Vortrags seiner Serie über die Repräsen-

21 321



tanten .der Menschheit. Die Themastellung war etwas irreführend, denn der
Vortragende behandelte Goethes Schriften nur nebenbei, und es war auch gar
nicht der Schriftsteller, der ihn interessierte, sondern der Wahrheitssucher, dem
sich die tiefsten Geheimnisse der Natur erschlossen hatten. «Der ewige Genius,
der die Welt erschuf», verkündete Emerson, «hat sich diesem Mann mehr
anvertraut als irgendeinem anderen.» In einer Formel von erstaunlicher Kühnheit
war hier ein neuer Weg gewiesen, das Phänomen Goethe in seiner Totalität zu
erfassen.

Um die Mitte des vorigen Jahrhunderts war Goethe bereits der am meisten
übersetzte deutsche Autor, eine Stellung, die er bis heute behauptet hat.
Entwicklung und Lebensumstände des Dichters wurden den amerikanischen Lesern
zuerst durch die einfühlende Biographie des Engländers George Lewes
nahegebracht. Das Werk regte dann Calvert, der als Student noch Goethe in Weimar
gesprochen hatte, zu eigenen biographischen Studien an. Er gab in seinen
Büchern eine unvoreingenommene Darstellung der Beziehungen Goetjies zu
Frauen, und wenn auch einige Kritiker bei ihrem Vorurteil gegenüber seiner
unpuritanischen Lebenshaltung beharrten, so machte sich doch im ganzen eine
etwas großzügigere Auffassung bemerkbar. Es war ein Zeichen für den beginnenden

Stimmungswandel, daß 1875 in New York ein Goethe-Klub gebildet wurde,
zu dessen Ehrenmitgliedern prominente Vertreter der Literatur, wie Longfellow
und Holmes, gehörten.

In der Fülle der Uebersetzungsliteratur verdient die Faust-Uebertragung von
Bayard Taylor einen besonderen Platz. Der erste Teil des «Faust» hatte
frühzeitig die Uebersetzer angezogen; aber vor den Schwierigkeiten des zweiten
Teils hatten dann die meisten doch resigniert. Es gehörte wohl ein Mann von
der Vielseitigkeit und Energie Taylors dazu, ein so ambitiöses Unternehmen,
wie die Uebertragung der Gesamtdichtung in den Versmaßen des Originals,
durchzuführen. Dem Publikum war Taylor vor allem als Verfasser zahlreicher
Reisebeschreibungen bekannt, und seine poetische Begabung hatte er bis dahin
nur in Gelegenheitswerken zeigen können. Die Aufgabe, eine englische Fassung
des «Faust» zu geben, lockte ihn als Möglichkeit, hier an einem Werk, das durch
Inhalt und Form die höchsten Anforderungen stellte, seine sprachliche Meisterschaft

zu zeigen. Taylor, der gebürtiger Amerikaner war, verfügte über eine

so intime Kenntnis des Deutschen, daß ihm auch Verse in dieser Sprache
gelangen; was ihm bei seiner Arbeit noch besonders zustatten kam, war ein außer-
ofdentlidies Gedächtnis, das ihm den Text des Originals stets gegenwärtig hielt
und seinem Uebertragen dadurch den Schwung freien Nachschaffens bewahrte.
Es gelang ihm, den wechselnden Rhythmus der Dichtung so getreu im
Englischen nachzubilden, daß der Kenner des «Faust» bei den fremden Lauten oft
die deutschen Worte zu hören vermeint.

Für Taylor wurde das Erscheinen des Werks zu einem persönlichen Triumph,
der sich entscheidend auf sein Leben auswirkte. Er war nun der anerkannte
Dolmetscher deutschen Geistes in Amerika, und als einige Jahre darauf der
Posten des Botschafters in Berlin frei wurde, wählte der Präsident den Uebersetzer

des «Faust» zum Nachfolger. «Sie werden zweifellos inzwischen von meiner
Ernennung nach Deutschland gehört haben», schrieb Taylor an einen Freund.
«Sie hat mir eine solche Fülle von Glückwünschen gebracht, daß ich mich für
alle vorhergehenden Kämpfe entschädigt fühle und mich nie mehr über das

Schicksal beklagen kann. Der Posten wird einen unschätzbaren Vorteil für mich

haben, wenn ich darangehe, meine Goethe-Biographie zu schreiben, und kommt
so als ein außerordentlicher Glücksfall.» Der Plan, eine Doppelbiographie von
Goethe und Schiller zu verfassen, beschäftigte Taylor seit langem; aber seine

322



Verwirklichung hatte er immer wieder aufschieben müssen, um journalistischer
Brotarbeit zu genügen. Als er in Berlin eintraf, ließ er in seinem Arbeitszimmer
in der Botschaft eine Goethe-Büste aufstellen und setzte sich nun jeden Morgen
davor an den Schreibtisch, um das Werk, das er schon fast fertig im Kopf
hatte, niederzuschreiben. Aber er, der es gewohnt war, unter den schwierigsten
Bedingungen zu arbeiten, konnte plötzlich nichts mehr zu Papier bringen. Er
starb, erst 53 Jahre alt, und als man seinen Schreibtisch öffnete, fand man statt
des erwarteten Manuskripts nur einen Haufen unbeschriebener Blätter.

Jubiläumsfeiern bilden eine Art Barometer für die Lebendigkeit eines als

Klassiker anerkannten Autors. Der hundertste Geburtstag Goethes war fast
unbemerkt vorübergegangen; bei der hundertsten Wiederkehr seines Todestages
fanden an vielen Universitäten Gedenkfeiern statt, und die amerikanische Goethe-
Gesellschaft veranstaltete in New York eine von Tausenden besuchte
Kundgebung, die in der Presse ausführlich gewürdigt wurde. Wenn die Hitlerzeit
dann zunächst zu einer Distanzierung gegenüber allem Deutschen führte, so
brachte die neue Einwanderungswelle später ein ungewöhnliches Kontingent von
Goethe-Forschern und -Liebhabern ins Land.

Thomas Mann wurde für die amerikanische Oeffentlichkeit der berufene
Propagandist Goethes. Die schönt: Uebersetzung seines Goethe-Romans führte
die Leser in das Weimarer Milieu ein und bereitete sie auf die biographischen
Studien vor, in denen das Cliché des epikuräischen Dichters demoliert wurde.
Im Vorjahr erschien eine von Thomas Mann zusammengestellte und eingeleitete
Auswahl aus Goethes Werken, die nun in den meisten Bibliotheken zu finden
ist. Das Erscheinen des Buches gab dem literarischen Kritiker der «New York
Times» Veranlassung, die Einstellung der Amerikaner von heute zu Goethe zu
skizzieren. Er stellte fest, daß zwei Auffassungen vorherrschend sind, die beide
der wirklichen Bedeutung des Dichters nicht gerecht werden. «Die eine
Auffassung», schrieb er, «sieht in Goethe den Verfasser des pompösen ,Faust', den
man mit Nutzen lesen oder (mit der Musik von Gounod) hören kann, womit es

sein Bewenden hat. Die andere Auffassung — die sich klüglich im Unbestimmten
hält — meint, Goethes Größe sei von einer so fernen Art, daß sie für uns
keine Bedeutung hat.» Hier sind die Grenzen angedeutet, die der Wirkung des

Dichters beim breiten Publikum gesetzt sind. Aber daneben gibt es eine kleine,
geistig beweglichere Schicht, in der sich das Verständnis für Goethes Welt schon
erfreulich dokumentiert hat und die mit den Jubiläumsfeiern nun wieder werbend
hervortritt.

323


	Goethe im Urteil der Amerikaner

