Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 17 (1949-1950)

Heft: 5

Artikel: Bemerkungen zum Humanismus J. K. Lavaters
Autor: Brod, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758785

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758785
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

.BEMERKUNGEN ZUM HUMANISMUS
J. K. LAVATERS

VON MAX BROD

«Besser, das heifit Genufl verschaffender;
gliicklicher, das heifit geniefender.»
Lavater

«Niemals den seelzerschneidenden Blick des Argwohns, daff ich aus
Eitelkeit handle, fiirchten» — das ist eine der Maximen, die Lavater
fiir sich selbst als Maf} notiert, an einer Stelle seiner «Aussichten in
d@e Ewigkeit — in Briefen an Herrn J. G. Zimmermann», im achten
dieser Briefe, in dem seine Untersuchungen den Kaltschritt der priifen-
den Vernunft zu verlassen beginnen und in siedende Verziidsung iiber-
gehen, Die Maxime klingt ganz so, als habe der edle Mann sein kiinf-
tiges Schicksal vorhergeahnt, das ihn vom Munde registrierender
Philologen her so oft mit dem angehdngten Zettelchen «eitel» er-
wartete. Dieses Epitheton fehlte denn auch auf der Ziircher Gedenk-
ausstellung — anldfllich des Zentenariums der Revolution 1848 bis
1948 — nicht, wie der Gast kopfschiittelnd festzustellen hatte. Seltsam
dieses Vorherschen des eigenen Schicksals! «Allemal, wenn ich in
meinem Pfarrstuhl stehe, erblicke ich hinten in der Kirche einen
Mann» (so duflerte sich Lavater), «der mit einer Flinte nach mir zielt;
und des Gedankens, erschossen zu werden, kann ich nicht los wer-
den.» — Tatsichlich wurde er von einem Soldaten der franzosischen
Revolutionsarmee bei der Eroberung Ziirichs durch Masséna nieder-
geschossen, als er auf der Strafe Verwundeten zu Hilfe eilte, und
starb an den Folgen der Verletzung. ,

Ist es denn weiter erstaunlich, daf ein Mann, der iiber so besondere
Kf'iifte des Ahnungsvermégens und einer iiber das Rationale hinaus-
reichenden Erkenntnis verfiigte (wozu auch seine Intuition des aus den
Gesichtsziigen lesbaren Charakters gehort haben mag), dafl sich ein
solcher befugt glaubte, das Allerseltsamste, das Wunderbarste in den
Kreis seiner Erfahrung, seiner erlebten Sphire miteinzubeziehen.
«Jedes Talent», so urteilte Goethe iiber ihn, zur Zeit, in der er noch
gerecht und willig ihm gegeniiberstand, «jedes Talent, das sich auf
€ine entschiedene Naturanlage griindet, scheint uns etwas Magisches
zu haben.» Zweifellos besafl Lavater eine solche «entschiedene Natur-

295 -



anlage», die das andern Gemiitern und Intellekten Faflbare fallweise
weit hinter sich lief. Es mufite auf andre, aber auch auf ihn selbst
«magisch» wirken. Und deshalb ihn einen «Schwirmer» nennen? Es
ist ganz ebenso ungerechtfertigt, wie wenn man thn wegen einiger
naiver Freude an der Wirkung «eitel» nennt. — Den Ausdruck
«Schwirmer» hat er tibrigens manchmal, nicht unironisch und im guten
Sinn, akzeptiert, auf sich selbst angewendet. «Schwirmer meiner Art»
schreibt er 6fters. Und: «Ich weif}, daf dieser Treusinn Schwirmerel
heiflt.» Eitelkeit aber hat er unerbittlich bekimpft, an sich und an-
dern. Die Stellen seiner Schriften, in denen er sich dem Leser gegen-
iiber unverstellt-demiitig prisentiert, sind nicht zu z3hlen. «Wenn ich,
der Unmusikalische, plotzlich Musik verstiinde .. .» heifit es einmal
in einem seiner kostlichen Gleichnisse. Schreibt ein eitler Mensch der-
gleichen? Und in der Vorrede zum zweiten Buch der oben zitierten
«Aussichten in die Ewigkeit» gibt er ohne weiteres Fehler zu. «Ich
muf} gestehen, daf}, da ich den ersten Band der «Aussichten» schrieb,
meine Begriffe noch viel unreifer, viel unzusammenhingender und
wankender waren als izo; damals tat ich, was ich konnte; und izt tue
ich wieder, was ich kann.» Schreibt ein eitler Autor dergleichen? Und
in derselben «Vorrede» zum zweiten Band warnt er seine Leser, «an-
dere, weniger geiibte, die der Titel ,Aussichten in die Ewigkeit* allen-
falls locken mogte, vor dem Kaufe und dem Lesen dieser Schrift zu
warnen». Wenige Zeilen spiter verlangt er von den Lesern, «sie sollen
sich durch keinen entscheidenden Ton, wenn ich je wider Willen in
einen solchen verfallen sollte, blenden lassen». Ueberall moge ein
«vielleicht» und «vermutlich», das er nicht «in allen Zeilen wieder-
holen konne», mitgedacht werden! Aeufert je ein eitler Philosoph der-
gleichen? Und wie weit ist es von dem Fanatismus entfernt, den man
so bitter ihm zuschreibt und den er vielleicht nirgends als in seinem
ungliicklicherweise Gffentlichen Briefwechsel mit Moses Mendelssohn
entwickelt hat. An anderer Stelle aber sagt er so schon wie deutlich:
«Religion ist Gewissenssache; wer sie zwingt, zerstort sie.»

Zum Thema der «Fitelkeit» und «Wirkung auf viele» sei nach-
getragen, daf er sich ungehdrigen Riickwirkungen auf diesem Feld
recht energisch zu entziehen wuflte. In seinen «Herzens-Erleichterun-
gen» a8t er alle, die thm Manuskripte, Subskriptionen, Avertissements
und «alle solche Missive» schicken, freimiitig wissen: «Mit allem dem
kann ich mich weder wenig noch viel beladen. — Euer sind viele und
ich bin Einer». An einen schlechten Dichter schreibt er mit allem Nach-
drudk, er mége ihm nicht mit Verbesserungen kommen, er habe be-
stimmt kein Talent und er (Lavater) wolle ihm «das Hiihnerauge der
Versemacherei ausschneiden». «Manum de tabula» ruft er thm zu, was
ich in dem mir vertrauteren Gsterreichischen Dialekt nur als «Han

296



von der Butten!» wiedergeben kénnte. Das ist von herzerfrischender
Eindeutigkeit. | |

«Eitelkeit» also, «Schwirmerei» und «Fanatismus» — das sind die
drei Vorurteile, die man zunichst griindlich abzulegen hat, will man
sich der reinen Gestalt nihern, in der Lavater eine bestimmte Seite der
Humanitit verkorperte. Es ist ja seltsam, wie durch solche Vorurteile,
die von einer Literatur- oder Kunstgeschichte zur andern iibernommen
werden, der Wahrheit durch Generationen hindurch ein Bein gestellt
wird. Man muf} erst aufriumen, che der Weg sich zeigt. So etwa hiel
es einst iber Brahms jahrzehntelang mit ermiidender Regelmidfligkeit
(in meiner Jugend habe ich solche Kritiken zu Dutzenden gelesen),
seine Werke seien «kalt», «mathematisch berechnend». Heute wiirde
sich jeder, sogar ein Musikkritiker, schimen, so etwas verlauten zu
lassen. Das Seltsame ist nun, daf in solchen Fehlurteilen sogar ein
winziger Rest eines richtigen Aper¢u mitenthalten sein kann, der
dann freilich nur als besonders charakteristische Schénheit in das ganz
anders zentrierte Gesamturteil einzugehen hitte. Dann erst, durch
solche Integration, entsteht das wahre, komplizierte Bild, das im Fall
von Brahms, roh formuliert, etwa «ungeheure Leidenschaft bei stark-
ster Zuriickhaltung gegeniiber dem Formlosen» aussagen miifte. —
Was nun an Lavater gerade ganz besonders zu bewundern ist, das ist
sein Gefiihl fiir komplexe Tatbestinde, fiir die schwichsten Dosen des
scheinbar Entgegenwirkenden, die sich einem Gesamteindruck ein-
flechten. Einer der grofartigsten Sitze, die mir bei ihm aufgeleuchtet
sind, lautet: .

«Noch keinen Sterblichen habe ich ganz falsch gefunden, so wenig
als einen ganz wabr. Kein Mensch kann tiuschen obne W abrheit. Das
‘_dere, wodnrch der Irrer und T duscher tiuscht, heranszufinden, das
5t unser wiirdig, lieber Wahrheitsfreund.» o

Und im Verfolg dieser Grundidee macht er eine wahrhafte Ent-
fieCkung auf dem Gebiet, auf dem so selten mit zarter Hand und doch
In die Tiefe gegraben wird, ich meine: auf moralischem Gebiet. Er
entdeckt nimlich, wenn er {iber einen Schurkenstreich verzweifelt, dafl
der Schurke oft «nur ein Schwirmer oder ein momentaner Narr war.
Diese Entdeckung einer momentanen Narrbeit, vor deren Anwand-
lung sich auch die Weisesten, Besten, Heiligsten nicht verwahren

Onnen, hat mir beruhigenden Aufschluf} iiber die sittliche Natur des
Menschen gegeben. Freilich, der Menschenkenner mufi wissen», wel-

en Anwandlungen dieser oder jener Mensch oder ganze Klassen am
Cichtesten ausgesetzt sind. Aber die «momentanen Erznarren» sind
dody, auch das mufl er wissen, «dieser und jener groflen Taten und
Gedanken fihig — dieser und jener Niedertracht unfihigs.

297



Dabei bleibt er von Kompromifilerei weit entfernt. Er sicht das
Komplizierte, die gemischten Erscheinungen nimmt er geduldig ins
Herz auf — aber wenn einmal etwas ganz grofl und iiber alle
Mischung erhaben ist, dann verlangt er nicht bloff unbedingte, sondern
sofortige und intuitive Zustimmung. Das Gemischte wird niemals ein
Denkschema fiir ihn, das ihm den Blick fiir das Untadelige stumpfen
wiirde. Hier eines seiner Kernprinzipien:

«Wer gewisse, entschieden gute, ganz reine, ganz treﬁ‘hcbe, un-
mittelbar einlenchtende Dinge nicht schnell siebt, siebt sie nie oder
selten recht und ganz. Wer fiir den ersten Eindruck des Besten . ..
keinen Sinn bat, der mag sonst ein weiser, denkender, gerechter, viel-
leicht auch edler Mensch sein: zu den Nathanaelen, wenigstens von der
ersten Grofe, gebort er nicht.»

Das entschiedene Urteil, mit den zartesten Erwidgungen entgegen-
stehender Art verbunden und doch durch sie nicht getriibt, nicht um
die Entscheidungskraft betrogen — das kennzeichnet Lavaters sehr
schwierig zu fassende, ja in sich widerspriichliche Besonderheit, die ihn,
den Bekimpfer der Aufklirung, doch gleichzeitig in vielen Stiicken
rational sein lief (einmal spricht er von Jesus als von dem «Philo-
sophen von Nazareth»); eine Besonderheit, in der wortliche Schrift-
gliubigkeit durchaus vorherrschte und dabei dennoch der Vernunft
und der Erfahrung ehrenvoll erhdhte Plitze gewahrt blieben. — Die
«gbttlichen Schriftsteller» (so meint er) «sagen uns nichts, dessen sich
die wahre #chte Vernunft zu schimen hitte». In thm findet sich eine
Begeisterung fiir das Extreme, fiir das «zuviel», verschwistert mit
sanfter Besonnenheit — eine Selbstzucht, die bis ans Asketische geht
und die dabei doch als hochste menschliche Eigenschaft gerade das
Genieflen anspricht.

Es ist das schwerste Problem bei der Betrachtung der Gestalt La-
vaters, dlesem Element des «Genieflens» gerecht zu werden, das
zweifellos ein Erbe der Rokoko-Zeit, wenn auch ein sehr transfor-
miertes Erbe, darstellt. Nun sind Idie Worte «Genieflen, Genufl,
Gliick» offenkundig in jenen Tagen mit einem etwas anderen Beiklang
ausgesprochen wonden als in unserer Zeit, in der sie (seit Kant) eine
Bedeutungsverschlechterung nach der materiellen Seite hin erfahren
haben moégen. Man lese etwa den lehrhaften Brief iiber das Gute, den
J. J. Rousseau am 4. Oktober 1761 aus Montmorency an den Herrn
von Offreville richtet. «Die Tugend gibt nicht das Gliick, aber sie
allein lehrt, es zu genieflen» heifit es da. Und: «Die Tugend schiitzt
nicht vor den Uebeln dieses Lebens und verschafft nicht die Giiter des-
selben (das tut auch das Laster mit all seinen Listen nicht), aber sie
laft die einen geduldiger ertragen und die andern reiner und schoner
genieflen.» Noch weiter in dieser Richtung, die um ein Haar mit epi-

298



kureischem Euddmonismus verwechselt werden kann und doch etwas
ganz anderes ist (nimlich eine Ausweitung der Seele, kein angstvolles
Sich-Bewahren), geht Lavater in seinen unschitzbaren «Vermischte
unphysiognomischen Regeln zur Menschenkenntnis»: |
«Wie die Media des Selbstgenusses, wie die Gegenstiicke seiner
Liebe, so der Wert, der Charakter, die Existenz, die Seinsart des Men-
schen, wie sein D u, so sein "I ch. Lerne das Du des Menschen er-
kennen, so hast du sein Ich erkannt.» — «Wer widersprechende,
unvereinbare, sich selbst anfhebende Media des Selbstgenusses sucht,
ist ein Tor und ein Siinder. Siinde und Widerspruch mit sich selbst ist
Eins.» — «Je weniger du genieflen kannst, desto drmer und diirftiger
bist du; je mebr der Genuf dich genussesfihig macht, desto weiser
genieflest du; je mebr der Genufl dich genufunfibig macht, desto
torichter.» ,
Und an anderer Stelle charakterisiert er einen ithm fremden Typ:
«Er scheint mir, einen késtlichen Sinn, jenen siebenten Sinn fir die
unsichtbare Welt nicht zu haben, durch weldhen Schwirmer meiner
Art taglich besser und gliicklicher werden. Besser, das heifit, Genufl '
verschaffender; gliicklicher, das heifit, genieflender.»
Sein Programm gibt er in einer Skizze, in der er von «Geisterseherei,
Zauberei» (wenn auch nur mit grofer Behutsamkeit) abriickt —
tibrigens auch gegen Cagliostro Bedenken #uflert, so dafl Goethes Be-
merkung zu Eckermann iiber diesen Punkt (17. Februar 1829) schwer
verstindlich erscheint. In diesem Programm verlangt Lavater, eigent-
lich ganz im Sinne Goethes: «Ich will besser, lebendiger, froher und
freier, unabhingiger von Dingen aufler mir, selbstgenufifshiger, Gottes
gewisser, der Unsterblichkeit sicherer werden», und von den Geister-
erscheinungen ist seine Meinung, daf8 «am Ende nichts, das dst: kein
Wahrer Vorteil, kein beruhigender Genuf}, keine Erhebung des Geistes,
keine wahre Gemeinschaft mit hheren Naturen dabei herauskommes».
Das ist, sollte man glauben, in der Sache selbst deutlich genug. Nur
das Argumentieren mit den Begriffen «Genuf3», «Selbstgenufl» kann
€twa irrefiihren; aber hier hingt eben alles daran, dafl man die geistige
und humanaltruistische Art dieses Genusses und dieser Lebensklugheit
(«Der Weiseste ist mir der Gottlichste» heiflt es, ganz im Stil Lessings)
Sowie ihre scharfe Eingrenzung oder Bestimmung durch das Du-Erleb-
nis, die Nicht-Isolierung ins Erkennen bekommt. «Isoliertheit und
Narrheit sind die reinsten Synonymen, die ich finden konnte» heifit
€ bei Lavater mit einer fast wortlichen Antizipation der Lehre
Kafkas — so wie die oben zitierten Sitze iiber das «Ich» und «Du»
Martin Bubers Erkenntnisse vorausnehmen. Noch deutlicher in fol-
8endem Diktum: «Es gibt keinen Gott aufler uns, wenn es keinen in
uns gibt, Obne Du kein Ich; wie dein Du, so witd ewig dein Ich

299



sein.» — Es ist Feuerbachs Wahrheit ohne Feuerbachs unheilvolle
Skepsis.

Lavater ist kein Skeptiker, wohl aber ein Champion dér forschen-
den Erfahrung, deren Rahmen moglichst weit zu ziehen, ja véllig frei
und offen zu halten sein frommer «Selbstgenuf3» gebietet. Er bemiiht
sich, Fakta, auch die damals erstaunlichsten (Mesmer), nicht a priori
zu verwerfen. «Wir wollen Ménner sein, nicht Memmen. Auf Tat-
sachen griinde sich unsere Philosophie.» Die Grenze zwischen «Natiir-
lichem» und «Wunder» ist fiir thn dabei eine wechselnde, verschwim-
mende. Aber sie ist nicht etwa unbestimmt. Das Individunm in jedem
konkreten Einzelfall kennt diese Grenze! Nimmt man das Einmalige,
Erstaunliche weg, so bleibt — und hier spricht Rousseau mit — eine
«beschnittene Hedcke», nicht aber «der heiligste, volltrichtigste Natur-
hain, der keine Schere sah.» Vom gleichen Standpunkt aus verteidigt
er grimmig genug das «zuviel» des Kiinstlers, wobei uns nur gerade
seine Exemplifikation auf Raffael einigermaflen verlegen macht.

'«Nebmt Raphael seine an Kéilte und Hirte grenzende Bestimmtbeit,
Rubens die iibernatiirliche Luxuriositit seines Kolorits . .. zieht dies
Zuviel, das euch driickt, von jedem ab; rektifiziert und reguliert diese
Menschen nach eurem Sinne; was wird heranskommen? Eure selbst-
eigne schine flache niitzliche, mir freilich ganz rechte, honette Gemein-
heit.» _ ‘

Aus solchen Erfahrungen hervor, vor allem aber aus dem Wissen
darum, daf} die Kausalstruktur der Welt nicht ihr Letztes ist, dafl
diese Fessel der Notwendigkeiten durch Phinomene der Freibeit zer-
brochen und gelést, ja aufgeldst werden kann, konstituiert sich sein
Gottesglauben, der ein wahrhaft humaner Gottesglauben an den «frei-
titigen Chef willkiirlicher Wesen» ist. Diese recht vertrackte Aus-
drucksweise meint gleichwohl den Herrn einer Welt, in der es den
aus freiem Willen das Gute wihlenden Menschen, also das Humane
kat’ exochen gibt. Hier scheint die Achse von Lavaters Weltschau sich
unverhiillt darzubieten: |

«Wer keinen einzigen, freitéz'tig‘en Chef willkiirlicher Wesen, keinen
Sonverin des Schicksals, keinen allmichtigen Entgegenarbeiter gegen
den allgemeinen Druck der Natur, keinen Besieger der Notwendigkeit,
keinen Befreier von den Wirkungen zerstorender Krifte erkennt . .
oder es fiir unméglich hilt, daff beschrinkte Wesen dem allgemeinen
Zwange der Notwendigkeit und des Schicksals unter der sowverinen
Direktion eines Einzigen mit entscheidendem, iiberwiegendem Erfolge
entgegenarbeiten, der ist, er mag sich einen Namen geben, wie er will,
oder anch keinen Namen geben, nichts mehr und nichts weniger als ein
Heide.»

300



Und im schroffen Gegensatz zu solch heidnischer Niederung sicht er
das Gebirge des Glaubens aufgetiirmt, von dem er in seinem «Wort-
chen iiber sittlich-religiose Quacksalberei und Geistesstirke» unter Be-
zugnahme auf den alten Schlachtruf des Humanismus («Nil hu-
mani.,.» usw.), und wie man wohl sagen muf, in klarem absicht-
lichem Mifbrauch dieses Rufs, dartut:

«Jeder Glaube ist Aberglaube oder Unglanbe, der nicht rein-
lebendige Seelenkraft und Energie ist. Es ist alles nichts, bis wir
etwas so glauben kénnen, daff der Glaube den Effekt des Wissens, die
Bestimmungskraft des Anschauens bat. Diese Kraft aller Krifte wird
nicht ohne heiflen Schmerz geboren. Dieses Kleinod mufl lange gesucht
Werden, ehe es gefunden wird; aber mit thm ist dann anch Alles ge-
funden. Kein Preis ist zu teuner fiir diese Perle, fiir diesen weiflen Stein
mit dem newen Namen, den Niemand kennt, als wer ihn empfingt,
kein Kampf zu schwer. Wir miissen glauben, das Unerringbare er-
ringen zu kénnen; was Menschen errungen haben mit Kampf oder
Rube, das muf uns nicht unerringbar scheinen. Nil bumani a nobis
alienum putemus, das beifl ich wabres Leben, Kraft, Geistesstirke. —
LaBt uns Menschliches nichts unméglich nennen und fremd! — Was
st alle Moral, Geschichte, Philosophie obne die Grundiiberzeugung:
Nil bumani a me alienum! — Wir kénnen, was gekonnt ward, und
Wenn gerade das nicht, wenigstens etwas ebenso Gutes, wo nicht
B-'esseres. Die Wolke von Glanbenszeugen ist wenigstens ein posi-
trveres Phinomen als der unbewdilkte Himmel von negativen Rison-
nierern .. .» :

Das Grofie pflegt meist weniger im Prinzip zu liegen als in den
lebendig gezogenen Konsequenzen. Und das eigentlich Heilsame, ge-
rade fiir unsere liebesdiirre Zeit Wichtige erdffnet sich wohl gerade
In den Konsequenzen, die Lavater seinem Gottesglauben entnimmt.
Welch ein Bild des hoheren Menschen steigt aus den Schriften dieses
Gesetzgebers hervor, der kein Zarathustra war und nicht den groben
Superlativ, wohl aber. in aller Demut die Tafeln eines himmlischen
Menschen, voll von Giite, von Verstindnis fiir die Umwelt schuf. Es
Ist ganz unmoglich, von .der Feinheit, von der mit allem Humor und
al_lﬂr Detailkraft des groflen Schriftstellers geschauten Sinnfilligkeit
dieses Menschenideals, das Lavater hinstellt, eine Vorstellung zu
geben, ohne auf die Biicher des so verkannten Meisters selbst zu ver-
Weisen, Ich zitiere nur wenige Beispiele seiner engelhaften Weisheit:

“Wer... mebr gibt als er verhiefS, gréfler handelt als er hoffen
machte, nicht nur vergab, sondern noch wobltat und dem, dem er
8ab, vergab und nachlief, ibn & son aise und aufer Verbindlichkeit
8egen ihn setzte, auf alle Anspriiche an ibn Verzicht tat, gar nichts
von dem allem mebr wissen wollte, sich um dieser Manier willen

301.



Etourdi, Dummkopf, Narr, oder wobl Heuchler, T artiiffe, Erzschurke,
Satan nennen und sich durch all dies nicht irre machen lifit, seinen
geraden edlen Weg fortzugeben, in dessen Schof mdchte ich allen
Kummer und alle Sorge des Lebens vergessen und in dessen Freund-
schaft mich glucklzcber schatzen als im Besitz von Konigreichen.»

«Findest du einen Menschen, der absprechen kénnte und nicht ab-
spricht, so balt ithn héber, als Martial den hilt, der gute Verse machen
konnte, aber keine macht.»

«Kein Heiliger, der je kanoniert worden ist, ist heiliger als der
Kenner obne Kenner-Air, der dezidieren kénnte und nicht dezidiert,
der tranchieren kénnte und nicht tranchiert, alles um sich her gleichsam
vernichtigen konnte und allem Leben und Wert zu geben weiff.»

«Es gibt eine dreifache scbwetgende Taubbeit, die eines Schalks-
narren, die eines Satans, die eines Gottes. Wer géttlich, das ist, mit
erbabener géttlicher Absicht, mit Gottesrube schweigen und sich um
dieses Schweigens, dieser scheinbaren T aubbeit willen, mifkennen,
schief beurteilen und als bart verdammen lifit, und den Moment der
Entritselung zuversichtlich abwarten mag, wo sein Schweigen als edel
und grof und liebevoll anerkannt werden muf, liebevoller als das
beredteste Sprechen, der gebort zu der ersten Klasse der Erstlinge der
Menschheit.»

Oder einmal auch negativ gewendet, mit so furchtbar treffender Ein-
sicht in das Dimonische, als hitte er in unserem Jahrhundert gelebt:

«Nichts ist so furchtbar wie Grausamkeit . .. Wer einmal wissent-
lich gegen die Unschuld einen Finger geregt hat, wird sie unaufhorlich
verfolgen, unaussprechlich quilen und im Fortgeben sich immer wie
vom Anfang so vom Ende seiner Grausambkeit entfernen.»

Csh

Mit seinem schon gezeichneten Mund, mit der groflen geschwunge-
nen Nase, die gleichsam immer auf Witterung ibersinnlicher Welten
aus war, mit den grofien klaren sanften Augen und dem vorgebeugten
Gang seines langen, abnorm magern Kérpers (als «Kranich» 1afit ihn
Goethe auf dem Blocksberg auftreten) bewirkte er in jeder Gesell-
schaft, laut Goethes Wort, «die angenehmste Sinnesberuhigung». Sein
Erfolg war sensationell; doch ebenso groff die Verspottung durch
Mystifikatoren aller Art, die sich an ihn herandringten, und durch
iiberwache Kritiker wie Lichtenberg. Selbst: Hamann, der ihm wohl-
wollte und der ithm an wildwuchernder Blumigkeit des Stils nichts
nachgab, beantwortete die Uebersendung eines seiner Gedichte «Durst
nach Christuserfahrung» mit den einigermaflen abkiihlenden Brief-
worten: «Ihr Durst ist mein Frithstiick gewesen.» Mit seiner Naivitdt

302



und Unmittelbarkeit, ja Ueberstiirztheit, rannte eben Lavater iiberall
gegen Winde, Und dennoch wurde den Menschen wohl in seiner
Nihe. Goethe, der sich mit «Prophete rechts, Prophete links, das Welt-
kind in der Mitten» schon bei der frithen Rheinreise «mit Geist- und
Feuerschritten» von ihm und Basedow distanzierte, schrieb ihm dann
doch die ergreifenden Sitze: «Hauche mich mit guten Worten an und
entferne den fremden Geist. Der fremde weht von allen Seiten der
Welt her und der Geist der Liebe und Freundschaft nur von einer.»
Lavater konnte jenen Geist, der Goethen fremd, fiir Lavater aber das
einzige Leben war, nicht entfernen. Und so kam es zum Bruch Goethes
mit thm, wie vorher mit Klopstock, nachher in gelinderem Mafle mit
Fritz Jacobi. Goethe wufite sich eben listige Ratgeber mit Energie
vom Leibe zu halten — er fiihlte iiberdies tiefschmerzlich genug, dafl
er mit diesem Bestehen auf dem eigenen Weg, dem Abweisen ihm un-
gemifler Einfliisse zwar sein Gesetz erfiillte, aber ringsum manches
zerstorte, so im Jacobischen Kreis zu Pempelfort, iiber den es («Cam-
Pagne in Frankreich») heifit: «<Meine heftige Leidenschaft fiir das, was
ich als wahr und naturgemif erkannte, erlaubte sich manche gebissige
Ungezogenheit gegen irgendein scheinbar falsches Streben.» Es war
seine mephistophelische Periode. «Denn oft, um meinen Zweck zu er-
reichen, mufit ich das bose Prinzip spielen ... Doch kann ich nicht
leugnen, daf ich durch diese bose Manier mir manche Person ent-
fremdet, andere zu Feinden gemacht habe.» Lavater gehorte zu den
Entfremdeten. Kein Frieden mehr zwischen dem Berg und der
Gironde! Und wenn es auch vielleicht iibertrieben ist, was Goethe
1786 im Gesprich mit S. G. Dietmar bemerkt: «Lavater hat dem Ver-
sucher Christi in der Wiiste, wie man sagt, im Kupferstiche meine
Physiognomie gegeben» —, so tritt doch erst wieder in den «Wahl-
verwandtschaften» die innere Bruderschaft der beiden gewaltigen
Minner hervor; aber damals lebte Lavater nicht mehr. A
Man denkt allzu ausschlieflich an die Ablehnung, die Lavater durch
Goethe in einem gewissen Stadium von dessen Entwicklung erfahren
mufite; — diese Ablehnung hat wohl auch Nachruhm und Nach-
wirkung unseres Physiognomen beeintrichtigt. Es wire Zeit, dies zu
revidieren — zu geistigen Fidhrern aus dem Sumpf des Heidegger-
Sartreschen Existentialismus sind heute wenige so tiichtig wie Lavater.
Man kann auf ihn nicht verzichten. Man denke weniger an Goethes
Gegnerschaft als an sein Wort aus der guten Zeit: «Es ist mit Lavater
Wie mit dem Rheinfall, man glaubt auch, man habe ihn nie so gesehen,
wenn man thn wiedersieht.» Der Eindruck; den er machte, mufl gerade
In seiner hemmungslosen Mannigfaltigkeit und Verzweigtheit bei ein-
eitlicher Grundstromung ein hinraffender gewesen sein. Von seiner
«scharfzarten Bemerkungsgabe», die Goethe ihm nachrithmt, sind

303



grofle Zeugnisse geblieben wie der Brief iiber Erziehung an eine
Freundin: «Zu oft und zu heftig.»

«Ein wurttembergzscber Landpfarrer sagte mir einst viel mebr, als
er zu sagen glaubte, mit dem einzigen Worte: Meine Schiiler lernen
deswegen so leicht die lateinische Sprache bei mir, weil ich in jedem
T hema hichstens zwei Febler korrigiere. Anfangs liefl ich es bei einem
einzigen bewenden ... Weniger, meine liebe Freundin, und sanfter;
von zebn Worten E ines, meine Liebe, und dieses um eine Oktave
tiefer, gelassener, lissiger, nur wie nebenhin geworfen.»

Und wie die Doktrin, so ist auch der ganze Stil, in dem dieser
Volksmann sprach, duflerst personlich, voll von Hapaxeiremenen, die
er namentlich fiir das von ihm verworfene Sentimentale bereit hat,
fiir das «Andichteln», das « Weineln», das «Ausforscheln». Und mich-
tig fahrt er einmal los: «Wenn mich heute Unglauben wie ein Wald-
wasser bestromte . ..» Nicht nur in der Reinheit der Gesinnung, auch
mit seiner Sprachgewalt steht er neben den groflen Erziehern Pesta-
lozzi und Gotthelf. |

Alles dringte ihn zum Eingreifen ins reale Leben. Er beginnt mit
einer Streitschrift, die den Sturz eines ungetreuen Beamten zur Folge
hat, und er endet mit rasanten Anklagen gegen den Terror der fran-
zdsischen Revolution, die thm ursprunghch willkommen war: «Wie
liebe ich Cicero (den ich iibrigens weniger liebe als viele andere) fiir
das Wort: Ich kann jene nicht ertragen, die Friedensliebe im Munde
fithren, damit jedoch ruchlose Taten beschonigen.» Und crescendo:
«Noch mehr als aller Despoten Monarchismus verabscheue ich eine
Miipdei-rotte, die mit aufgehobenem Dolche Freiheit gebeut. Ich hore
nicht gerne eine Gassenhure von Scham und Keuschheit sprechen, aber
noch weniger eine Prostibulum von Tyrannei und Freiheit.» Fiir diese
kithnen Worte trifft ihn die Strafe der Deportation, die ihn in jenen
idyllischen Zeiten freilich nur von Ziirich nach Basel brachte — aber
eben doch Deportation durch die neuen franzésischen Herren war. —
Es ist begreiflich, daff ein Mann, der Geist und politische Titigkeit
als Lebenseinheit sah und fithlte, auch den helhgen Schriften keinen
rein-geistigen Sinn unterlegen mochte. Er bestritt jene Hermeneuten,
die die Weissagungen der Propheten «eher von der zukiinftigen himm-
lischen Gliickseligkeit aufler der Erde verstehen» mochten. Nach seiner
Meinung haben die Propheten wie auch Jesus eine Zeit verkiindet, in
der «auch eine Menge irdischer Giiter gemein werden sollen». Und er
fragt: «Hat nun das Evangelium alle diese Begriffe verdandert? Hat es
die durchgingige Erwartung der Jiidischen Nation als ein Vorurteil
widerlegt? Hat es gezeigt, dafl nur alles geistlich verstanden wepden
miisse? Man zeige mir die Stellen, wo das geschiehet!»

Die vorstehende Bemerkung mag exegetisch richtig oder falsch sein:

304



sie charakterisiert jedenfalls eine wesentliche Seite des Mannes, und
um mehr ging es mir in diesen Notizen nicht, die nicht im Entfern-
testen eine Darstellung der gesamten Person Lavaters sein wollen.
Fehlt doch die Wiirdigung seiner Lyrik wie seiner «Physiognomischen
Fragmente», welche bei den Zeitgenossen seinen Ruhm begriindeten.
Es fehlt dieser kleinen Studie auch jede Stellungnahme zur Theologie
Lavaters, die mit ihrer christlichen Glaubenslehre zweifellos seine
Zentrale Position ausmachte. Das Voranstehende hat nur die Absicht,
einen Hinweis auf die erzieherisch-literarische Vollgiltigkeit einer
heute verdunkelten Gestalt zu geben, deren leitendes und helfendes
Wort vielleicht noch nie so bendtigt war wie in unserem verworrenen
Interregnum des brutalen, oberflichlichen Draufloswirtschaftens.

» 305



	Bemerkungen zum Humanismus J. K. Lavaters

