
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 17 (1949-1950)

Heft: 5

Artikel: Fortschrittsglaube und Zweifel im amerikanischen Geschichtsdenken

Autor: Mann, Golo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758783

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758783
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FORTSCHRITTSGLAUBE UND ZWEIFEL IM

AMERIKANISCHEN GESCHICHTSDENKEN

VON COLO MANN

Das amerikanische Credo

Dem Europäer, der in den dreißiger Jahren nach den Vereinigten
Staaten kam, war zu raten, seine Europäer-Sorgen für eine Zeitlang
aufzugeben, und etwas anderes zu versuchen. Es war ihm zu raten,
sich ein wenig gehen und treiben zu lassen, sich ermutigen zu lassen

von dem ungebrochenen Lebensmut des Landes, in dem er nun leben
sollte. Zwar, die Ereignisse in Europa wurden, wenigstens von einer
intellektuellen Elite, in den großen Städten, auf den Universitäten,
mit Aufmerksamkeit verfolgt, aber es war die Aufmerksamkeit des

interessierten Zuschauers, nicht des Handelnden, des direkt Beteiligten.

Die große Wirtschaftskrise war nicht lange her und war genau
genommen, trotz aller in sich so verschiedener, widerspruchsvoller
Versuche des New Deal, nie völlig überwunden worden. Aber keine
neue Theorie erschien, um dem wirtschaftlichen Optimismus der
Amerikaner im Prinzipiellen den Stoß zu versetzen, den er im Reiche
der Erfahrung eben erlitten hatte. Präsident Roosevelt war ein
praktischer Mann, ein Mann der Tat und des Experimentierens, ganz
unbekümmert um die Theorie; sein Einfluß im Lande war damals ein
überwältigender. Roosevelt fühlte sich eins mit der Tradition
Amerikas: Christentum und Demokratie, Respekt vor dem privaten
Eigentum und Hilfe für die Notleidenden, tätige, Kräfte freisetzende
Hilfe; Versuchen, Verwerfen, Neues Versuchen, Handeln. Roosevelts
Philosophie konnte «Americanism» wenigstens ebensogut genannt
werden wie die Haltung seiner konservativen Gegner, die auf den
Titel von Konservativen ohnehin nur einen zweifelhaften Anspruch
hatten.

Unsere europäische Sorge ist Sorge um die Zukunft, gewiß, sie ist
aber auch Sorge um die Vergangenheit, um ihre Werte und Schönheiten,

um die Erhaltung der Kontinuität. Die Vergangenheit gehört
zu unserm Raum, der in einer andern Dimension so sehr beschränkt

275



ist. Die Amerikaner haben wenig alte Städte und Monumente. Dafür
aber haben sie den Raum; die Ebenen des Mittelwestens, dort wo ein
Staat von achtundvierzig die ganze Union ernähren könnte; die
National Parks, weite demokratische Fürstentümer der Erholung und
des Abenteuers; die Wüsten, die Gebirge und Forste des Westens.
Konservativismus als Sorge um die Vergangenheit hat sich hier nie
wirklich entfalten können, weil keine Notwendigkeit für ihn bestand.
Was sich in Amerika konservativ nennt, das ist in den meisten Fällen
nichts als gefrorene Revolution, in gewissen Formen des neunzehnten
oder achtzehnten Jahrhunderts erstarrter Liberalismus. Mit der
Vergangenheitsliebe eines Edmund Burke, der kühlen, melancholischen
Weisheit eines de Tocqueville, der nagenden Sorge um die Kultur,
den bitteren Warnungen eines Jacob Burdchardt hat es nichts zu tun.
Als Burckhardts «Weltgeschichtliche Betrachtungen» im Jahre 1940

unter dem Namen «Force and Freedom» in New York erschienen,
wurden sie von einer führenden republikanischen, also konservativen
Tageszeitung in Grund und Boden kritisiert als das Dokument eines

antidemokratischen, trostlos pessimistischen Geistes. Aehnlich hat der
Schreiber dieser Zeilen kalifornische Studenten, wohlhabender Leute
Kinder, hell auflachen hören, als man ihnen Burkes Klagelied auf den
Verfall des Feudalismus vorlas; sie waren alle auf der Seite Thomas
Paines. Sie waren auf der Seite des Europäers, der mit der Vergangenheit

brach. Und das war ja eigentlich die Beschreibung eines jeden
europäischen Auswanderers im neunzehnten Jahrhundert. Jede
Emigration nach Amerika war ein Protest gegen die Alte Welt, ihre
Beschränkungen, ihre Werte, ihre Hierarchien. Und einmal im neuen
Lande, blieb die Feindschaft 'bestehen, oder machte allmählich einer
kalten Gleichgültigkeit platz. «

Es ist oft gesagt worden, vor kurzem noch von Myrdal in seinem

großen Werk über die .Negerfrage «The American Dilemma», daß
die amerikanische Nation stärker, bewußter als jede andere durch
einen gemeinsamen Glauben geeint sei. Dies amerikanische Credo ist
stark in seiner Einfachheit und es läßt sich in wenigen Worten wiedergeben.

Gleichheit aller vor dem Gesetz und vor Gott; gleiche Anfangschance

für alle; freie, nimmermüdende Tätigkeit eines jeden einzelnen

zur Verbesserung seiner Lebensbedingungen, im eigenen Interesse, das

sich mit dem der andern in natürlicher Harmonie zusammenfinden
wird zu gemeinsamem Fortschritt. So wenig Regierung wie möglich,
so wenig Kontakt mit andern Staaten, so wenig äußere Politik wie
möglich. Nichts, was nicht noch besser gemacht werden könnte, als es

ist; kein Problem, das sich bei gutem Willen aller nicht friedlich und
rechtlich lösen ließe. Jefferson hatte diesen Glauben vor 150 Jahren;

276



Herbert Hoover hatte ihn vor 25, hat ihn wahrscheinlich heute noch;
denn von den alten Grundbegriffen, mit denen wir aufgewachsen sind,
trennen wir uns nicht ohne äußerste Not. Auf dem Boden dieses

gemeinsamen Credo, nicht gegen es, ist in Amerika im neunzehnten
Jahrhundert Politik gemacht worden. Die Sprecher der Minderheiten,
die Populisten und Progressiven, die sozialkritischen Romanciers, die
kämpferischen Publizisten und «Muckraker» nahmen es ebenso zum
Maßstab ihres Tuns wie die offiziellen Würdenträger des Staates; der
Streit ging nicht um das Prinzip, sondern darum, wer es am besten

verteidigte oder etwa nur rhetorisch geltend machte und heimlich verriet.

Regionale Unterschiede, wirtschaftliche Klassengegensätze,
persönliche Nuancen, gewiß; aber nicht der Kampf zwischen unversöhnlichen

Ideenwelten, wie er etwa die französische Geschichte des
neunzehnten Jahrhunderts kennzeichnet. Oder doch nur ein einziger
Zusammenstoß zwischen Unversöhnlichem. Aber der amerikanische Süden
ist selbst heute noch in mehr als einer Beziehung ein Land für sich; ein
Außerhalb mehr noch als eine Ausnahme.

Ueber die Quellen des amerikanischen Glaubens ist viel nachgedacht
worden, und es wurden mehrere mit einer gewissen Ausschließlichkeit
verfochten: Das protestantische Christentum; die politische
Philosophie des achtzehnten Jahrhunderts; die Lebensbedingungen des

amerikanischen Kontinents selbst, die Pioniersgrenze. Für den von
außen Kommenden ist diese Diskussion lehrreich genug, ohne daß er
sich für eine der Thesen entscheiden müßte; denn jede von ihnen läßt
sich recht gut, und darum keine absolut vertreten. Der demokratische
Gleichheitsbegriff stammt aus dem Christentum und muß verwelken,
wenn man ihn von dieser seiner Wurzel löst. Die Unabhängigkeits-
Erklärung ist voll von den philosophischen Modeworten des achtzehnten

Jahrhunderts. Liberalismus und Demokratie mußten in Amerika
zu etwas werden, das unterschieden war und sich unterschieden fühlen
mußte von den Dingen auf unserm von der Geschichte gesegneten und
verfluchten Kontinent. Zwei der am tiefsten denkenden europäischen
Liberalen, Tocqueville und Acton, haben geglaubt, daß Freiheit nicht
bestehen könne ohne irgendeine Form von Aristokratie. Dergleichen
ist in Amerika, zur Zeit der Entstehung der Republik, wohl auch
vorsichtig zu bedenken gegeben worden; aber man ist darüber bald zur
Tagesordnung übergegangen. Die Tagesordnung, das war das Land,
das zu Erforschende, zu Bebauende; Raum für alle, Arbeit für alle,
gleiche Glückschancen für alle. Hier war das Leben gut wie es war,
und es konnte in Zukunft nur immer noch besser kommen.

277



Amerika und Europa

"Wenn das ein Fortschrittsglaube war, so war es von vorneherein ein
auf Amerika eingeschränkter oder doch konzentrierter. Es gehen, was
das Verhältnis der Alten zur Neuen Welt betrifft, zwei Voraussagen
in der amerikanischen Geschichte um: eine, wonach die Europäer endlich

die Amerikaner nachahmen und sich zu einer europäischen
Bundesrepublik zusammenschließen werden; die andere, wonach Amerika,
nach Auffüllung des Kontinents, durch Industrialismus, Uebervölke-

rung, Großstadt, Klassenkampf alles Elend Europas erfahren und
teilen "wird. Die erste Prophezeiung wurde von Washington, die
zweite von Jefferson klassisch formuliert. Bei Jefferson findet man
alle Elemente des amerikanischen Fortschritts — wie des

amerikanischen Ausnahmeglaubens; eine kalte Verachtung für die
Vergangenheit, das heißt die europäische Vergangenheit, und die
europäische gesellschaftliche Gegenwart in ihren beiden Extremen, Hof
und Adel auf der einen, Großstadtpöbel auf der andern Seite. Vor
beiden Extremen wünschte er sein Amerika zu bewahren. Später, als

die amerikanische Industrie die englische nachahmte, sie erreichte, sie

überflügelte, ließ sich freilich Jeffersons Anti-Urbanismus nicht ernsthaft

aufrecht erhalten. Aber der Gegensatz kam nicht aus der Welt.
Die Industrialisierung Europas brachte mit sich, was die Industrialisierung

Amerikas nicht mit sich brachte: Theorie und Praxis des

Klassenkampfes. Die beiden Pole der Jeffersonschen Abneigung
erschienen wieder als europäischer Konservativismus und europäische
Revolution; und 'beide waren den Amerikanern gleich zuwider. Es
stand den Europäern jederzeit frei, sogar wurden sie gelegentlich von
Amerika aus dazu aufgefordert, ihre engen Grenzen und Grenzkriege,
ihre stehenden Heere, ihre Könige und Standesunterschiede
loszuwerden und sich zu amerikanisieren; aber wenn sie es zu tun versuchten,

so taten sie es doch nie auf die rechte Weise. Der goldene Mittelweg

gesetzlicher Freiheit und friedlichen Fortschrittes schien den
Amerikanern vorbehalten zu sein.

So entstand, was man unter Historikern «American exceptionalism»
genannt hat, und wofür in der diplomatischen Sphäre die Monroe-
Doktrin der klassische Ausdruck wurde. Hier ist nicht die ursprüngliche

Botschaft des Präsidenten gemeint, die, wenigstens nach der
Absicht Monroes, einen ganz andern Sinn hatte, sondern die Doktrin, so

wie sie sich im Laufe des Jahrhunderts entwickelte. Amerika war
besser, Amerika war jedenfalls anders, und die geschichtlichen Gesetze
der Alten Welt fanden hier keine Anwendung. Dieser Ausnahmeglaube

darf mit verknöchertem, selbstischem Isolationismus durchaus

nicht gleichgesetzt werden. Im Gegenteil, Exzeptionalisten waren

278



gerade die fortschrittsfreudigsten Demokraten, die Kämpfer für die
Rechte des kleinen Mannes; im zwanzigsten Jahrhundert Philosophen
wie John Dewey, Historiker wie Charles Beard, Politiker wie Senator
Norris und der ältere La Follette. Von ihnen ist der Europa-Politik
des Präsidenten Wilson die gefährlichste, weil geistig bedeutendste
Opposition gekommen. Mit Imperialisten vom Schlage eines Lodge
hätte der Präsident sich verständigen können, da er ja selbst in
gewissem Sinne zum Imperialisten geworden war; mit den amerikanischen,

den nur amerikanischen Progressiven war keine Verständigung
möglich.

Die amerikanische Geschichte des soziologisierenden, des beinahe
sozialistischen Historikers Charles Beard spricht schon in ihrem
Namen den Geist des Unternehmens aus: «The Rise of American
Civilisation», der Aufstieg der amerikanischen Zivilisation als einer
von der europäischen unterschiedenen, unabhängigen. Es ist jedenfalls
ein sehr sinnvoller Zufall, daß es der aristokratische und pessimistische
Henry Adams war, der zuerst den Ausdruck von der «Atlantic
Community», der Gemeinschaft der Völker rings um den Nordatlantik
prägte, während der sehr amerikastolze, demokratisch gesinnte Beard
von einer solchen Gemeinschaft nichts wissen will, und Von den
blutigen Narreteien der Alten Welt mit Mitleid und Verachtung
spricht. Mit Verachtung; denn diese Orgien der Selbstzerstörung
wären ja nicht notwendig, entstammen keinerlei tragischen Not-
Wendigkeit. Das ist eine Beobachtung, die man auch im Verkehr mit
amerikanischen Studenten häufig machen kann: Sie haben wenig Sinn
für das Tragische in der Geschichte, für Konflikte, in denen beide
Seiten recht haben, so daß ihre gewalttätige Austragung unvermeidlich
ist. Daß es solche Konflikte gibt, könnte ihnen gerade anhand des

Sezessionskrieges leicht gezeigt werden; aber da der mit dem
vollständigen Siege des Nordens endete und gleich nach dem Siege eine
Periode beispielloser Prosperität begann, so mußte im Rückblich der
Süden wohl unrecht gehabt haben und er hätte besser daran getan,
kampflos nachzugeben. Selbst Woodrow Wilson, der moralistische
Historiker, gebraucht ein solches Argument, wenn er meint, es hätte der
Süden wohl im legalen Sinn recht gehabt, historisch aber unrecht. So
hätte das ungefähr auch ein deutscher Historiker sagen können. In der
Tat war man in Amerika wie in Deutschland, wenn auch mit anderm
Akzent, leicht bereit, Erfolg und Recht einander gleichzusetzeit. Aus
dem Siege des Rechtes über obstinates, unfruchtbares Unrecht ging ja
die große Republik hervor; und aller späterer Segen konnte auf diesen

ursprünglichen Triumph zurückgeführt werden. Wirklich haben ja die
Amerikaner nie einen Krieg verloren, nie eine große Anstrengung
umsonst gemacht; und da sie sich gleichzeitig im Besitz der besten Ein-

279



richtungen, des reichsten, glücklichsten Landes wußten, so wäre es

wohl übermenschlich gewesen, hier der optimistischen Denkversuchung
zu widerstehen. Erfolgreich war der Tüchtigste im Lande und waren
alle Tüchtigen; erfolgreich war das tüchtigste und beste Land. Kam
es zu blutigen Konflikten, so mußte einer im Unrecht, einer
außergewöhnlich böse sein; ihn galt es zu eliminieren, um die Bedingungen
freien, friedlichen "Wettbewerbes schleunigst wieder herzustellen. So
wurde der erste deutsche Weltkrieg verstanden, so der zweite; und
schon ist die amerikanische Aufmerksamkeit wieder auf eine einzige
ungewöhnlich böse Macht konzentriert, die, und die allein, der
normalcy von Friede, Freiheit und Fortschritt feindlich im Wege steht.

Ein Glaube also, nicht an die Macht als solche, sondern die Macht
des Rechtes, den Erfolg der guten Sache, der amerikanischen Sache.

Wer konnte denn ernsthaft bestreiten, daß die Welt mit den
Vereinigten Staaten besser daran war als ohne sie? Nichts lag den
amerikanischen Historikern ferner als mephistophelische Machtver-

götzung nationalistischer, hegelianischer oder marxistischer Provenienz.
«Machtpolitik» war ihnen das Kainszeichen der alten Welt. Daß es

aber die Große Republik gab, daß die Große Republik immer nur
wuchs, immer nur Erfolg hatte, darin lag ihnen etwas wie eine
Erscheinung Gottes in der Geschichte.

Ausnahmen, die die Regel bestätigen

Vereinfachen muß, wer über einen unerschöpflichen Gegenstand
überhaupt eine sinnvolle Aussage machen will. Fakten, Tendenzen,
Personen gibt es genug, die in das eben entworfene Bild nicht passen.
Es gibt die sentimentalen Verherrlicher der Besiegten, der Indianer
etwa oder der Aristokratie des Südens. Es gibt die Ankläger und Ver-
neiner, nicht der Verfälschungen des amerikanischen Traumes,
sondern des amerikanischen Traumes selber. Es gibt die politischen
Abtrünnigen, die Antidemokraten vom Schlage eines John Calhoun.
Es gibt die Auswanderer im Geist, die aristokratischen Outsider vom
Schlage der Brüder Adams. Da wir aber einmal beim Vereinfachen
sind — nun, selbst die Brüder Adams ließen sich, als Ausnahmen, die
die Regel bestätigen, dem Bilde des amerikanischen Optimismus wohl
einfügen. Denn sie waren Ausnahmen und fühlten sich als solche; als
Zeit- und Ortsfremde in einem Lande, das hellsichtige Aristokraten,
kritisch leidende Erben einer großen. Familientradition in den letzten
Jahrzehnten des neunzehnten Jahrhunderts weniger brauchen konnte
als je zuvor. Henry Adams war ein junger Mensch zur Zeit des

Sezessionskrieges und starb nach dem ersten deutschen Weltkrieg;

280



gehörte also einer Generation an, die drüben wie hier manches erlebt
hat. Aber Henry Adams hielt nicht viel von seiner Epoche und ihren
Schöpfungen: Den Machtkonzentrationen von Kapital und Arbeit,
den Großstädten, Großmächten, Großkriegen. Aus nationalistischer
Zerrissenheit entfloh er in die Einheit des katholischen Mittelalters,
über das er sein schönstes Buch geschrieben hat. Die Monumente des

Mittelalters lockten ihn, «die Dome, die Klöster, die alten Städte. Aber
von einem letzten Besuch in Nürnberg schrieb er ungefähr dasselbe,
was Hermann Hesse dreißig Jahre später aus «der gleichen Stadt
schrieb: Es «habe «das Alte, Schöne in solcher Umgebung keinen Sinn,
kein Leben mehr und werde darum auch physisch nicht bestehen können.

Henry Adams liebte seine Zeit nicht und versprach sich von der
Zukunft nichts Gutes. In Europa hätte er deswegen nicht allein zu sein
brauchen — hier gab es Kritiker und "Warner genug. In den
Vereinigten Staaten konnte er nicht einmal auszusprechen wagen, was er
dachte, jedenfalls nicht systematisch, nur «gelegentlich, in Briefen;
viel weniger konnte er tun, was der Enkel zweier Präsidenten «der

Union sich heimlich doch gewünscht hätte: Als Politiker eingreifen in
die Geschicke seines Landes, mitmachen am öffentlichen Geschäft. Und
so betrachtete er sein Leben als verfehlt, eine Kette von Niederlagen;
ein Umstand, auf den er in seinen Memoiren, nicht ohne Koketterie,
immer wieder verweist.

Henrys Bruder Brooks Adams nahm in seinem Werk «The Law
of Civilisation and Decay» die Philosophie Oswald Spenglers
vorweg. In den großen wirtschaftlichen Machtkonzentrationen, in der
Allmacht der Finanz sah Adams den Niedergang einer jeden Zivilisation,

damals, in den achtzehnhundertneunzigern, also der
europäisch-amerikanischen. Der merkwürdige Essay wurde kaum beachtet,
als er zuerst erschien; vom buchhändlerischen Standpunkt aus ist er
fünfzig Jahre zu früh geschrieben worden.

Krise des Fortschrittsglaubens

Denn heute ist es anders. Heute werden geschichtsphilosophische
Versuche «dieser Art mit dem selben gierigen Interesse aufgenommen
wie in Europa nach dem ersten Weltkriege. Heute geht das Gefühl im
Lande um, daß «das amerikanische Credo einer gründlichen Revision
Warf; «daß es auf Bedingungen beruhte, «die wie alles in unserer Welt
"Vergänglich sind; daß eine Philosophie, die für den kontinentalen
Gebrauch so lange so gut ausreichte, für den Weltgebrauch nicht mehr
ausreicht.

Bevor ich mir das Thema «dieses Essays anmaßte, habe ich unter

2 8 1 \



meinen Studenten eine Rundfrage darüber angestellt. Ich weiß, die
Methoden des «Gallup Polls» sind augenblicklich ein wenig in Verruf,

und nicht mit Unrecht. Es handelte sich aber in unserm Fall
immerhin um schriftliche Bearbeitungen, die eine eingehendere
Behandlung der Frage unvermeidlich machten. Die Befragten waren
junge Leute im Alter zwischen zwanzig und dreißig, aus wohlhabenden

amerikanisch-konservativen Kreisen, in der Mehrzahl aus dem
Staate Kalifornien. Das ist einer der blitzendneuesten der amerikanischen

Staaten, enorm in seinem inneren Wachstum, optimistisch und
geschichtslos noch, wieder mit den Staaten des Ostens verglichen,
beherrscht vom Automobil und den modernen Erziehungsmethoden. Die
Landschaft bietet, was das wanderlustige Herz nur begehren kann;
Schneegebirge und Orangenhaine, Meere, Wälder und Seen. Aber
diese begünstigten jungen Leute zeigen sich ihres gegenwärtigen und
zukünftigen Glücks durchaus nicht sicher. Die Frage nach der Wahrheit

des Fortschrittsbegriffes beantworten sie in ihrer großen Mehrzahl

mit Nein; selten zynisch, meistens bedauernd. Sie lieferten dabei,

zusammengenommen, alle die Argumente, die in Europa längst
bekannt sind, die man aber an diesem Ort, aus dieser Quelle kaum
erwarten konnte. Amerika, schrieben sie, ist besonders privilegiert und
ist darum überhaupt nicht typisch; der Unterschied zwischen den
Vereinigten Staaten und der übrigen Welt, und besonders Westeuropas
hat aber an Bedeutung schon sehr verloren und kann in Zukunft nur
weiterverlieren. Technischer Fortschritt ist nicht gleichbedeutend mit
Fortschritt zum Guten, nicht einmal zum besseren Leben. Größere
Macht ist nicht größere Freiheit; wir Amerikaner, schrieben sie, stehen
heute ungleich mächtiger in der Welt da als vor fünfzig Jahren, aber
freier in der Gestaltung unseres eigenen Lebens sind wir nicht
geworden, eher im Gegenteil. Einer meinte geradezu, die Menschen seien

nie so unglücklich gewesen wie heutzutage: «The idea of progress does

not have my faith.» Andere versuchten, zu unterscheiden, zu
nuancieren; sie versuchten, auf ihre bescheidene Weise, jene Revision des

amerikanischen Glaubens zu vollziehen, ohne die er in Zukunft nicht
wird bestehen können.

Einseitige Lösungen

Unrevidiert, ist er den Erfahrungen des zwanzigsten Jahrhunderts
nicht adäquat. Infolgedessen reden jene, die ihm unbeirrt anhängend
nicht zur Sache. Andererseits besteht die Gefahr, daß ein in mehreren
wichtigen Bezügen inadäquater Glaube plötzlich ganz fallen gelassen

wird; worauf irgendein modischer Fatalismus oder Nihilismus nur zu
leicht an seine Stelle tritt.

28 2



Für das unrevidierte Festhalten an der amerikanischen Tradition
mögen hier zwei Beispiele stehen: Die, sozusagen, offizielle
Philosophie der National Association of Manufacturers und die Meinungen
des Kreises um Mr. Henry Wallace. Daß beide Gruppen sich erbittert
befehden, versteht sich von selbst. Aber sie tun es, sich selber kaum
bewußt, in der Weise, in der im neunzehnten Jahrhundert in Amerika
politische Kämpfe ausgetragen wurden: Eine Basis unbezweifelter
Anschauungen über Mensch und Welt ist ihnen gemeinsam.

Hört man zum Beispiel die Reden, die auf einer Versammlung der
National Association gehalten werden, so fühlt man sich sehr
angenehm in die Atmosphäre des mittleren neunzehnten Jahrhunderts
zurückversetzt. Es ist, als hätte man die Galoschen des Glücks aus dem
Andersenschen Märchen angezogen. Hier haben wir es keineswegs mit
machiavellistischen Klassenkämpfern zu tun; vielmehr mit christian
gentlemen, die einen beträchtlichen Teil ihres Einkommens
gemeinnützigen Zwecken opfern, auch für das Wohlergehen ihrer Angestellten,

wenn sie ihre Zahl nur irgend noch übersehen können, ein
löbliches Interesse bekunden. Aber aus den ökonomischen Erfahrungen
fier letzten Jahrzehnte wird keinerlei Konsequenz gezogen. Die große
Krise der dreißiger Jahre bleibt unerwähnt. Die Regierung erscheint
als ein feindlicher Eindringling in Reiche, die sie nichts angehen, als
lästiger Nachahmer fremdländischer Verirrungen; je weniger sie sich
bemerkbar macht, desto besser. Wenn sie den Einzelnen nur
ungehindert schaffen läßt, wenn er arbeitet und spart, so kann und wird
er Erfolg haben; und dieser Erfolg, der in seinem Interesse ist, wird
zugleich auch ein Dienst an der Allgemeinheit sein. Das allein ist der
amerikanische Weg; war es in Amerika immer; und es war es im
Grunde anderswo nie. Denn Sozialismus ist nur die neueste
Erscheinungsform jener totalitären Tyrannei, die, als Priesterherrschaft,
Feudalismus, absolute Monarchie oder revolutionäre Diktatur Europa
und Asien noch immer geplagt hat...

Demgegenüber betont nun Henry Wallace die Aufgaben des Staates
als eines Wächters über das Wirtschaftsleben oder selbst eines aktiv in
das Wirtschaftsleben eingreifenden Agenten. Das wird häufig mit
Sozialismus verwechselt; obwohl Wallace gerade die Masse der
unabhängigen Farmer, der kleinen unabhängigen Geschäftsleute vor dem
Zugriff der Riesenkonzerne beschützen will, und obwohl er in diesem
bestreben der populistischen Tradition Amerikas viel nähersteht als
der sozialistischen Tradition Europas. Noch unverkennbar
amerikanischer aber zeigt Wallace sich in seinem Glauben an den guten
Genius des Mannes auf der Straße, in seiner Vergottung des «common
Juan». Woodrow Wilson gab einigen wenigen nicht demokratisch
kontrollierten Mächthabern Schuld an der Katastrophe von 1914.

283



Wallace gibt einigen wenigen ungewöhnlich bösen Geschäftsleuten in
Wall Street die ganze Schuld an der gegenwärtigen Weltspannung.
Feierlich und glücklich versichert er uns, das zwanzigste Jahrhundert
werde das Jahrhundert des common man sein; er bemüht sich nicht
einmal, seinen Helden irgendwie zu definieren, und sieht keinen
Augenblick, daß sein common man wohl so aussehen mag wie ein

neu-englischer Kirchgänger am Sonntag, daß er aber auch das Gesicht
haben kann, das etwa die Massen der Stadt Wien an einem gewissen
Tag des Jahres 1938 zeigten.

Hier wird aus den Erfahrungen der letzten Jahrzehnte keine Lehre

gezogen; im Falle der National Association of Manufacturers nicht
aus den wirtschaftlichen; im Falle des Wallace-Kreises nicht aus den

politischen, moralischen, menschlichen. Das alte amerikanische Credo
wird präsentiert, als sei im Grunde nichts Ernstes geschehen, als sei

nichts zutage getreten, als ein paar ärgerliche, aber leicht zu
eliminierende Störungen.

Auf der andern Seite finden wir auch in Amerika jene allzu große
Beweglichkeit des Geistes, die für Europa nun schon so lange
charakteristisch ist; eine Bereitschaft, alle Tradition preiszugeben und jedem
geistigen Taschenspieler seine Ware abzukaufen, sie sei so plump und
schlecht wie sie sei, wenn sie nur auf ihre Art so einfach ist, wie der
alte Glaube war. Der selbst in die breite Masse gehende Erfolg einer
so oberflächlichen und trostlosen, aus Machiavelli, Marx, Spengler
hastig zusammengerührten Teufelei wie James Burnhams «Managerial

Revolution», ist ein Beispiel für diese geistige Anfälligkeit.
Audi fand etwa vor einigen Jahren die Wissenschaft der «Geopolitik»
mehr Aufmerksamkeit, als sie verdiente; die Namen MacKinder,
Haushofer, Homer Lee waren in zu vieler Leute Mund. Die Mode
scheint vorüber, der Name jedenfalls wurde fallen gelassen; aber auf
geographische Spekulationen gegründete Machtpolitik, wie sie der
echten amerikanischen Tradition radikal fremd ist, wird doch noch

immer in gewissen Büchern und Zeitschriften mit bitterem Enthusiasmus

getrieben. Das ist die Gefahr des enttäuschten Idealismus, der

verlorengegangenen Unschuld. Man gilbt sich dem ganz hin, was man
so lange ganz ignoriert und verachtet hat.

Dergleichen Extreme muß man erwähnen, weil sie zum Bilde
gehören, ohne ihnen jedoch einen zu großen Platz in ihm einzuräumen.
Unter hundertvierzig Millionen Menschen, denen es nicht an Muße und
nicht an Druckerschwärze fehlt, gibt es am Ende alles, und alles ist
irgendwie rückführbar. Es gibt die gläubigen Idealisten, die die ganze
Welt, sozusagen mit einem Schlage, amerikanisieren wollen. Es gibt
die konservativen Historiker, vom Schlage Professor Crane Brintons,
die den einzigartigen Charakter unserer Epoche bestreiten und uns auf

284



die in Europa längst erprobten Gesetze politischer Mechanik und
Balancekunst zurückverweisen; wobei nur China, Rußland,
Südamerika, Indien, Westeuropa an Stelle von Bourbon, Habsburg,
Hohenzollern und Romanow treten sollen. Es gibt die protestantische
Innerlichkeit, die nicht an Politik und Verfassungen glaubt. Es gibt
selbst den Einfluß indischer Mystik; und in einer kalifornischen Wüste
erkennt der Träger eines berühmten literarischen Namens in der Idee
des Fortschrittes das Werkzeug, mit dem der Teufel die Menschenwelt
zu ruinieren im Begriff sei. All dies und vieles mehr mag man
amerikanisch, auch amerikanisch nennen, insofern Amerika von jeher das
weltoffenste Land war, gewohnt, Ideen wie Menschen ein Asyl zu
gewähren.

Vom amerikanischen zum Menschheitsglauben

Exzeptionell war ursprünglich die Lage Amerikas, waren die
amerikanische Geschichte und die Bedingungen des Lebens in Amerika. Mit
diesem Exzeptionalismus ist es vorbei; und darum erscheint er den
neuesten Historikern rückblickend selbst für die Vergangenheit nicht
so allgültig, wie er früheren Generationen erschienen war. Die Essays
von Arthur Schlesinger dem Aelteren etwa, die kürzlich unter dem
Titel «New Ways to the Past» gesammelt wurden, befassen sich mit
alledem, was Amerika mit Europa gemein hat und schon während des
ganzen neunzehnten Jahrhunderts gemein hatte: Indüstrialismus,
Urbanismus, Nationalismus, Demokratie, Humanitärianismus und so
fort. Exzeptionell aber, unvergleichlich, einzigartig, ist unsere Gegenwart,

die geschichtliche Situation des Menschen in ihrer Gesamtheit.
Gewiß, das sind zwei sehr verschiedene Exzeptionalismen, sehr
verschiedene Einzigartigkeiten. Und doch 'besteht ein Zusammenhang
zwischen ihnen. Denn vergessen wir nicht, daß die amerikanische Republik

ursprünglich aus jenem Geiste heraus gegründet wurde, der zuerst
die Einzigartigkeit der modernen geschichtlichen Situation des Menschen

verkündete: Dem revolutionären Geist der letzten Jahrzehnte
des achtzehnten Jahrhunderts. Zwar blieben damals die amerikanischen

Revolutionäre mit gutem Grund bei der christlichen Zeitrech-
nung; aber in gewissem Sinn wurde doch auch bei ihnen das Jahr Eins
geschrieben. Sie wollten durch Beispiel wirken, nicht wie die Jakobiner

durch Intrige und Krieg. Beispielhaft aber sollte ihre Republik
sein, das Neue, das endgültig Rechte, eine Aufforderung an alle Welt,
es ihnen gleichzutun; und so ist sie auch etwa von Kant verstanden
Worden. Dieser, die Welt als Ganzes und den geschichtlichen Augenblick

weit mehr als die geographische privilegierte Position betreffende
Exzeptionalismus ist während des neunzehnten Jahrhunderts wohl oft

285



verschüttet worden, in den großen Krisen aber immer wieder
hervorgetreten: Zur Zeit Lincolns, zur Zeit Wilsons, zur Zeit Franklin
Roosevelts. Und er, nicht der bloße Glaube an die glückhafte Aus-
erwähltheit Amerikas, wird den Aufgaben der Gegenwart gerecht.

So ist denn zum Beispiel die Idee einer Weltregierung oder
Weltföderation, die gleichfalls aus dem achtzehnten Jahrhundert stammt,
heute wohl nirgends so populär wie in den Vereinigten Staaten.
Nirgends sonst gibt es so viele Gruppen und Persönlichkeiten, die es sich

zur Aufgabe gemacht haben, die Probleme einer universalen Vereinigung

aufzuklären und für das große Ziel Propaganda zu machen.
Dabei machen sie den Vergleich zwischen der amerikanischen
Notwendigkeit von 1787 und der Weltnotwendigkeit von 1949 zum
Eckpfeiler ihrer Ueberredungsversuche. Wohl etwas zu sehr; denn natürlich

war das Unternehmen der gründenden Väter von Philadelphia an
sich heikel genug, doch ein Kinderspiel, verglichen mit den Hindernissen,

die sich heute den World federalists entgegentürmen. Aber
nicht auf diesen Unterschied kommt es hier an, sondern auf den
inneren Zusammenhang; die amerikanischen Vorkämpfer für
Welteinheit und Weltgesetz setzen bewußt die beste amerikanische
Tradition fort, indem sie zugleich über sie hinaus, ins Weltweite, gehen.
So hat übrigens schon Woodrow Wilson den Völkerbund eine
«Ausdehnung der Monroe-Doktrin auf die ganze Welt» genannt —- eine

wunderlich künstliche, in ihrer Widersprüchlichkeit fast absurde
Definition, die aber des geschichtlichen Sinnes dennoch nicht entbehrte.

Was dann den Vorwurf des ungebührlichen Optimismus und Leichtsinns

betrifft, der gegen die World federalists manchmal erhoben

wird; so wird er auf die ernsteren unter ihnen kaum zutreffen. Sie

wirken nicht im Sinne des amerikanischen Candide, für den in der
besten aller möglichen Hemisphären noch immer alles zum besten steht.
Sie handeln vielmehr im Sinne Kants, der ja den Ursprüngen der
amerikanischen Tradition sehr nahestand, und der dennoch von allen
selbstzerstörerischen Möglichkeiten des Menschen wußte. Kant gibt
auch heute das Beispiel. Wir müssen das Notwendige wollen oder das

Nichts, wie Spengler sagte, aber nicht wie Spengler meinte. Er meinte
das angeblich Unvermeidliche; die World federalists meinen das

Rechte, das dem Menschen Angemessene.
Wer von der Revision des amerikanischen Geschichtsbildes spricht,

der muß den tiefen Eindruck erwähnen, den die Schriften Arnold
Toynbees in den Vereinigten Staaten gemacht haben. Man könnte
geradezu sagen, die Amerikaner hätten Toynbee annektiert, zu einem
der Ihren gemacht. Dieser subtile, tief bemühte und besorgte
Geschichtsdenker ist ja auch in der Schweiz kein Fremder mehr. Einen
Vergotter des common man wird man den Philosophen der «Schöpfe-

28 6



rischen Minoritäten» kaum nennen können. Nodi auch verabsolutiert
Toynbee den Wert demokratischer Einrichtungen. Er sieht Europa
und Amerika sehr eng zusammen, und er macht sie beide sehr klein,
m der Zeit und selbst im gegenwärtigen Raum. Aber er ist kein
Fatalist und kein Zyniker. Sein Ziel ist Erkenntnis, sein Halt Religion,
sein Ideal Freiheit. Und so wird man in der Aneignung von Toynbees
Geschichtsphilosophie durch die Amerikaner nicht einen Abfall von
dem amerikanischen Glauben sehen können, vielmehr einen Versuch
zu seiner Erweiterung und Vertiefung durch universalgeschichtliches
Wissen.

In welcher Persönlichkeit, welchem Dokument uns eine lebendige
Tradition am eindrucksvollsten entgegentritt, das kann nicht unbeeinflußt

sein vom Zufall und vom persönlichen Geschmack. Nur im
Individuellen, seiner Anstrengung, seinem geistigen Aufschwung wird ja
das Allgemeine zur wohltuenden Wirklichkeit. Und so darf ich
vielleicht zum Schluß bemerken; daß mir selber der amerikanische Glaube,
das, was Amerika heute zu bieten hat, am schönsten ausgedrückt
scheint in dem im Jahre 1948 veröffentlichten Erinnerungsbuch von
Henry L. Stimson: «On Active Service.» Der Verfasser war Staatsanwalt

der Union unter Theodore Roosevelt, Kriegsminister unter
Taft, Gouverneur der Philippinen nach dem ersten Weltkrieg,
Außenminister unter Präsident Hoover, und wieder Leiter des Kriegsdepar-
tementes während der großen Krise des zweiten Weltkrieges. Diese
Karriere erzählt Stimson, indem er von sich selber in der dritten
Person spricht — die Geschichte des zwanzigsten Jahrhunderts. Poli-
tlsche und soziale Reformen zuerst, für die er sich einsetzte, als
«progressiver Konservativer», wie er sich nennt; dann Krieg und äußere
Politik, und das Einmünden der amerikanischen in die Weltgeschichte.
Dies hat Stimson früh erkannt und es seinen Landsleuten verständlich
2u machen gesucht. Er erzählt mit vollständiger Ehrlichkeit. Er
beschönigt nichts; nicht das Versagen seines eigenen Prinzips, der «Stim-
son-Doktrin», die rechtlose Eroberungen nur passiv verneinte; nicht
Schmach und Jammer der internationalen Diplomatie der dreißiger
Jahre; nicht die Greuel des Krieges, der Atombombe, für deren
Gebrauch er mitverantwortlich war; nicht die quälenden Eigenarten des
ostlichen Alliierten. Aber dieser ernste Und erfahrene Politiker ist am
Ende seines Lebens nicht verzweifelt. Illusionslos und praktisch, hat
er sich immer auf der Höhe der Ereignisse gehalten, ohne doch den
Werten und Hoffnungen seines Beginnes untreu zu werden. Hier sind
seine letzten Worte:

«Die meisten Leser dieses Buches werden jünger sein als ich und zu
den Generationen gehören, auf denen vor allen die Last der
bevorstehenden Arbeit ruhen wird* Ihnen sage ich: Lernt aus unseren Aben-

287



teuern, was ihr könnt. Uebt Kritik an unseren Irrtümern, und macht
es besser. Wendet euch nicht von dem ab, was ihr zu tun habt, und
denkt nicht, daß Kritik an anderen eigenes Nichtstun entschuldigt.
Hoffnung und Mut tun not und Glaube an die Menschheit und ihre
Zukunft; denn wie es das Schlechte gibt, so gibt es auch das Gute, und
der Mann, der für das Gute sich einsetzt und an seinen endlichen Sieg
glaubt, mag wohl durch Enttäuschungen und Katastrophen gehen,
aber endgültig geschlagen kann er nicht werden. Die einzige
Todsünde, die ich kenne, ist der Zynismus.»

28 8


	Fortschrittsglaube und Zweifel im amerikanischen Geschichtsdenken

