Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 17 (1949-1950)
Heft: 4
Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLEINE RUNDSCHAU

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Le Bicenfenaire Mit cinem feierlichen Staatsake beging Frankreich 1932 Goethes

S Todestag, Die Festrede sprach Paxl Valéry in der Sorbonne vor
dem Prisidenten der Republik und dem diplomatischen Korps. Es war die letzte
Kundgebung des franzésischen Vertrauens in die humanistische Sendung der
Deutschen. Zeitschriften und Institute luden die grofien Goethe-Leser der Welt
ein, ihren Beitrag zum Goethe-Jahr in Paris zu verSffentlichen. Sieht man heute
die damaligen Goethe-Blitter durch, die Nowvelle Revue Frangaise, Europe, Rewue
d’Allemagne. Revue de Littérature Comparée, die Publikationen des Institut Inter-
national de Coopération intellectuelle, der Fakultiten und die geringeren Monats-
;d‘;riften, so findet man unter 230 Beitrigen kaum einen, der auf Skepsis schliefen
ifde. : , ,

Die Sonderhefte zum Bicentenaire haben, soweit sie schon vorliegen, gedimpf-
teren Charakter. Man blidkt nicht mehr nach Deutschland mit dem alten Schauder,
den Valéry vor einem der gelungensten Versuche des Menschen empfand, gott-
dhnlich zu werden, oder Gide vor dem Beispiel der Vollendung, die der Mensch
ohne Teilnahme der Gnade erreichen kann. Man fragt weniger, was Deutschland
der Welt mit Goethe gegeben habe, als wie man Goethe Deutschland zuriickgeben
kann. Im Goethe-Heft der Rewwe de Littérature Comparée (RLC) erinnert ihr
Leiter, Jean-Marie Carré (Sorbonne) an die prophetischen Worte des Rektors der
Pariser Universitit von 1932, Charléty: «Wollte es das Unglick der Zeit, dafl
eine Verfinsterung des Goetheschen Gedankens hereinbricht, wie wihrend eines
Jahrhunderts fiir Leibnitz, so wird ihm Frankreich Asyl gewihren, in dem er die
Wiedergutmachung der Zukunft erwarten konnte. Diese Zeit kam, fiigt J.-M.
Carré hinzu, und oft mufite Goethe insgeheim und unter Gefahren an.fran-
zdsischen Universititen gelehrt werden, a, g e
_ Gibt es noch oder wieder eine Aktualitit Goethes? J.-F. Angelloz stellt und be-
jaht die Frage an der Spitze des reichhaltigen Sonderheftes der Etudes Germa-
nques (EG), mit dem er der Goethe-Forschung ein inhaltlich und bibliographisch
schines Geschenk gemacht hat. Aber grade diese Zeitschrift hatte die Pflicht, zu
zeigen, dafl eine sehr niedrige und eine hochgemeinte Einschrinkung viel an
Goethes Stellung in Deutschland verindert hat. Eine «Jugend ohne Goethe» ist
aufgewachsen, erzogen bestenfalls von Erwachsenen, deren Goethe-Glaube un-
aufrichtig und daher widerstandslos war, Carré erzihlt (RLC) die Anekdote von
einem Deutschen, der im Arbeitszimmer Lord Haldanes vor einem Goethe-Bild
ausruft: «Ach! unser Goethe» und von der Schwester des damaligen Kanzlers den
Ironischen Verweis erhilt: «Yes, but do'we say our Shakespeare?» Grofle Minner
gehéren der Welt, und sie gehen der eigenen Nation verloren, wenn sie nur ihr
gehéren sollen. Andere Mitarbeiter der franzosischen Zeitschriften erinnern an
Nietzsche, der Goethe einen Zwischenfall ohne Zukunft nannte, der keinem
echten deutschen Bediirfnis entspricht. Goethe blieb Rilke fremd, George hat seine
Rangstellung verindert, Thomas Mann nannte ihn den einzigen Gott, der den
Deutschen bleibt, die nicht mehr an Gott glauben. Aber in «Lotte von Weimar»
steht'auch das Wort: «Nur ein Gotts, das mehr dem ausgekilteten, grofherzog-
lich weimaranischen Jupiter gilt als dem uns so unendlich nahen, teuern Menschen.
Der Aufruf zu Goethe in Friedrich Meineckes «Deutscher Katastrophe» hat in

263



Frankreich tiefen Eindruck gemacht. So darf denn wohl aus Griinden historischer
Verantwortung ein Beitrag mit der Frage schlieflen: Geht das Jahrhundert Goethes
zu Ende? Aber andere Beitrige beweisen um so schoner, daf} ein neues aufgehen
wird: denn gestaltend umgestaltend, zum Erstaunen ist Er da.

Die Christus- Sehen wir von dem pietistischen Gezeter gegen den «heidnischen»
Verfehlung ~ Goethe ab, das zu seinen Lebzeiten weit in die Literaturkritik

reichte, so hat erst Kierkegaard den christlichen Einwand gegen
Goethe durch sein eigenes Vorbild zu einer Grundfrage erhoben. Novalis nannte
den Werther die Lehrjahre eines Christen. Fiir J.-J. Anstett (Faculté des Lettres,
Lyon) gehért, in den EG, die Christusferne Werthers zum Komplex seines Zu-
sammenbruchs. Werther schreibt zwei Weihnachtsbriefe, ohne das Fest des Er-
lésers zu erwihnen. Ist es ein antichristlicher Protest, dafl er sich am 23. Dezem-
ber erschieffit? Er erwartet nicht die Glocken eines christlichen Festes, die Faust
der Erde wiedergeben — freilich noch nicht im Urfaust. Werther unterscheidet
zwischen dem Vatergott und dem Sohn und fiihlt sich jenem zugehérig. Aber
schon kurz darauf steht das Wort vom Vater, den er nicht kennt, «Wer an nichts
glaubt, verzweifelt», schreibt Goethe an Betty Jacoby (1774), und gleichen Sinnes
Kierkegaard: «Der Gegensatz zur Verzweiflung ist der Glaube.»

Das ist nicht die einzige, gelegentliche Uebereinstimmung zwischen dem grofien
Christen und dem dezidierten Nichtchristen, IThren Gegensatz faflt A. Closs (Uni-
versity Bristol) im Titelwort zusammen: Gleichgewichtige Mitte und: Entweder-
Oder (EG). Die Arbeit, deren Zitatenfiille eine griindliche Kenntnis Kierkegaards
beweist, sollte auch in ihrer erweiterten Ausgabe im Modern Language Quarterly
(University of Washington, Seattle) gelesen werden. Kierkegaards unnachgiebige
Gegnerschaft entspricht . nicht blof dem weltanschaulichen Gegensatz, sondern
auch dem existentiellen. Goethe strebt jede Form geistiger Befreiung an, auch die
von einem aufsissigen Korper. Kierkegaard glaubt dagegen an den Segen der
Krankhbeit und an den Weg des Menschen aus Angst und Verzwuflung der Welt-
verlassenheit zur direkten Begegnung Gottes. Goethe nimmt. jeden Untergang
als Voraussetzung eines neuen Aufgangs hin: «Stirb und Werde!» Kierkegaard
antwortet: «Perissem, nisi perissem!» Ich wire untergegangen, wenn ich nicht
zugrundegegangen wire. Der Untergang ist das Ziel; die Unterginge sind der Weg
und ' die Wahrheit. Das Dimonische haben Goethe und ‘Kierkegaard erfahren:
Goethe abgewandt und mit scheuer Verehrung, Kierkegaard saugt es begierig auf.
Fiir Kierkegaard ist es die Angst vor dem Guten, ein Schuldgefithl, eine weckende
Kraft. Goethe empfindet es zu groff, um sich seinem Wagnis hinzugeben; ein
Positivum, das er mehr ausweichend als genau definiert. ‘

Fiir Klerkegaard bedeutete Christentum Leid und daher Erlésung. Goethe
verhehlte nicht seinen Abscheu vor allen Heilssymbolen des Leidens. Er dankte
Gott fiir das Wort, dessen Aussprache uns vom Leiden erlst. Kierkegaard dankt
dagegen Gott fiir das Leid, das er uns spendet. Es ist noch menschlich, Leid aus-
zudriicken; es ist schon gdttlich, im Leid zu verstummen. Und dennoch ist das
Schweigen, wie ein anderer christlicher Denker fand, Goethes verborgenste Aus-
dr‘ucksweise.

Fiir Kierkegaard ist Goethe das Individuum ohne Demut, Faust der Apostat
des Geistes, dessen Rettung Goethe mit einém kiinstlichen Fehlgriff in Szene
setzte. Aus Hochmut wird Goethe Forscher und fiillt den modernen Menschen mit
trunkenem Glauben an die Wissenschaft. Goethes Wissenschaftlichkeit stellt sich
tiber das Existentielle, wie die Theologie iiber Christus. Aber grade hier wire. zu
sagen gewesen, dafl Kierkegaard die Motive und Mittel von Goethes Wissenschaft
gewaltig liberschitzt. Goethe kam mit unzureichenden Methoden, mit Ablehnung
von Mikroskop, Teleskop und der Mathematik zu seinen: Resultaten als Seher.

264



Er desillusioniert noch heute die Fachwissenschaft und wird deshalb grade heute
in franzdsischen, deutschen, amerikanischen Beitrigen als Vorbild des ganzheit-
lichen Menschen einer in Fachpartikularismen zerfallenen Zeit hingestellt. Goethe
war in der Wissenschaft nicht bloff ein Idealist, er war auch, wie Karl Jaspers in
seinem Vortrag Unsere Zukunft und Goethe sagte, ein Besessener. Er kommt
grade recht zur Goethe-Skepsis des Bizentenars, und seine Vorlesung erschien
denn auch in drei Fortsetzungen in der Londoner World Review.

Erst Kierkegaards Protest macht dem modernen Christen Goethes positiven und
negativen Anteil am Christentum verstindlich. Dennoch mufl Ernst Midbel als
Christ in den Frankfurter Heften (8) die Frage «Zuriick zu Goethe?» verneinen.
Goethe ist durch und durch Ontologe und alles Besondere ist nur eine bedingte,
wenn auch offenbarende Form des Allgemeinen. Auch in Christus sicht er nur das
Besondere eines Allgemeinen, nimlich des sittlichen Prinzips. Er betet Christus
an; er betet auch die Sonne an. Beide sind verk&rperte Urphinomene, aller-
hichste, aber nicht mehr. Eine heilsgeschichtliche Bedeutung Christi kennt Goethe
nicht. In der dhristlichen Existenz ist die menschliche Mitte auf das Kommende
und Verheiflene gerichtet. Goethe nimmt in seine Mitte die ewig schaffenden
Krifte Gottes auf: Vernunft und Liebe. Die natiirliche Religion ist das Ur-
phinomen des menschlichen Gemiits, die offenbarte dagegen historisch und relativ.
Goethe hat sich, wie Michel es ausdriickt, «innerhalb des Christentums auf den
Pol des Schopfungsglaubens zuriickgezogen». Er hat auch hier, wie von allem,
dds ihm Gemifie genommen und es seiner Naturreligion einverleibt. Goethe lebt
n konkretem Umgang mit dem gottlichen Schépfer. Aber von allen Erfahrungen
der biblischen, der israclitisch-christlichen Wirklichkeit trennt ihn eine «gesprichs-
lose Distanzs. So miifite eigentlich, nach Michels eigener Erkenntnis, seine Deu-
tung des Goetheschen Gott-Vater-Verhiltnisses noch eingeschrinkt werden. Denn
mit ‘diesem Vaterverhiltnis erscheint das biblische Dx im Gesprich zwischen
Abraham und Gott, und grade wo es fehlt, fehlc auch der Vater.' Aber Goethes
Schipfungsglaube gibt dem Christentum auch eine lang vernachlifigre Wahrheit
zuriick, Auch da, wo Goethe Nein sagt, ist ein Ja vorhanden. Der Christ ‘aber,
der um den Mut zur umwandelnden Begegnung ringt, geht nicht zu Goethe
zuriick, sondern zu Pascal, : ' '

Die Dionysos- Als Stefan George 1909 die entschiedenste seiner Einschrinkungen
Verfehlung Goethes bekanntgab, die noch weit iiber die zwei fritheren hin-

: ausging, schrie das goethegldubige Deutschland Skandal, so Rudolf
Alexander Schroder in den Siddeutschen Monatsheften — sicher Hofmannsthal
nicht ungelegen. Claude David (Faculté des Lettres, Lille) stellt jetzt die Um-
Wandlung des Goethe-Bildes durch George in einer Studie dar (EG), fiir die erst
heute, trotz Vorarbeiten in den Preufischen Jabrbiichern (1918) und der Germa-
nistisch-Romanistischen Monatsschrift (1935), die Zeit gekommen ist. An Stelle. des
olympischen Goethe stellt George zuerst den leidenden, entsagenden Goethe dar,
von dem manche Strahlen erloschen, aber viele Geheimnisse noch ungesagt sind.
Von Georges Versud, uns Jean Paul niher, intimer als Goethe zu machen, ist
wohl nur eine intimere Kenntnis Jean Pauls iibriggeblieben; diese Umwertung
war verfehlt, George. stellte aber den Diwan in ‘das Zentrum des lyrischen
Schaffens, von wo ihn niemand mehr fortriicken wird. Epoche machte Goethes
l"}‘Zte Nacht in Italien aus dem Neuen Reich. Schon ist es ndtig, sich historisch in
die Entriistung der ersten Leser der Blirter fiir die Kunst zuriickzudenken, um
den Widerspruch gegen die damals so neuen, jetzt endgiiltigen Bestimmungen zu
verstehen, Goethe war kein Gast der Gétter, noch ein Besucher der Unterwelt;
er mied das Leid und die Seligkeit des Sehers. Man mufl Georges Dichteranspriiche
aus dem Teppich des Lebens, dem Siebenten Ring, dem Stern des Bundes als

265



Parallelstellen zu den Goethe-Strophen halten, um Georges Einwand zu ver-
stehen, dafl Goethe nicht dem ginzlich Anderen ins Antlitz schaut; dafl er der
groflen Nihrmutter nicht in die Haare greift, dal er nicht, wie es in Tagen und
Taten heifit, das archaische, dem Chaos entstiegene, dionysisch-orphische Griechen-
land gekannt habe. George hob die von Schlegel geschaffene Dreiordnung: Cer-
vantes, Shakespeare, Goethe auf, um in der letzten Folge der Blicter fiir die Kunst
Hélderlin als authentischen Ahnherrn des deutschen Seher-Dichters einzusetzen.
George nahm dessen Nachfolge fiir sich in. Anspruch, doch die Reste des «Kreises»
werden sie vielleicht nicht mehr dem Dichter der Somette an Orpheus bestreiten
wollen. Denn lebte auch Rilke in «gesprichsloser Distanz» zu Christus, so nicht
zum Orphischen. Nur Hélderlin empfing von beiden die Weihe des Du.

Neue Wenn die Stunde kommt, dafl grofle Werke der Vergangenheit ihre
Gegenwart potentiellen Geheimnisse hergeben, als wiren sie ihr alter, offen-

kundiger Inhalt gewesen, so werden wir ihrer inkommensurablen
Grofle gewahr. Es wire um die heutige Philosophie schlecht bestellt, wenn sie sich
nicht an Goethe bewihren kénnte — und so auch umgekehrt. Einen unerwartet
reichen Inhalt modernster Beziige holt der franzdsische Philosoph Lowis Leibrich
in einer Studie (EG) iiber Iphigenie im Licht der heutigen Philosophie aus Goethes
menschlichster Dichtung. Man versteht durch Anwendung neuer Begriffe Goethes
revolutionire Ueberwindung des Tragischen in der Synthese der durch einen
mystischen Akt innerlichst aufgehobenen Gegensitze. Iphigenie empfingt alle
Krifte ithres Widerstandes gegen Thoas aus ihrem Willen, ihre Personalitit zu
verteidigen, ohne seine zu verletzen. Sie ist die erste Erscheinung der drama-
tischen Literatur, in deren Haltung man.Zug um Zug die Parallelen zu den
Grundlinien des Personalismus von Emmanuel Mounier findet. Kaum hat Iphi-
genie den «festen Boden» ihrer Einsamkeit verlassen, mufl sie an den Anspriichen
des Lebens ihre Personalitit bewihren, indem sie die der anderen erfiillt..Ohne
ihr Zutun wird sie zur personne engagée, die auf ihre bisherige, durch die Um-
stinde. begiinstigte totale Autonomie um eines neuen Ganzen willen verzichtet.
Die Ankunft von Bruder und Freund haben sie schicksalhaft in eine neue Grup-
penbildung integriert. Diese neue Gemeinschaft kann . nicht anders als sie aus-
niitzen, ohne die zarten Beziige ihres Seelenlebens zu kennen, Die Zeit der
leichten Ideale ist vorbei, die der schweren, nimlich zu verwirklichenden, ist ge-
kommen. Es geht um die Verwirklichung innerhalb gegebener objektiver, nicht
gewihlter Umstinde, deren Widersetzlichkeit erst den Fall personalistischer Be-
wihrung schafft. Iphigenie steht, nach der personalistischen Terminologie, vor
der Entscheidung zwischen succés und témoignage. Thre Bereitschaft zum Mifi-
erfolg ist der Priifstein. Der Reprisentant der Erfolgspolitik zu jedem Preise. ist
Pylades; des Wagnisses Iphigenie. Thre Bereitschaft zum Miferfolg zeigt sich in
der Unterordnung der Mittel unter die Qualitit des Ziels. Damit steht Iphigenie
in der personalistischen Dialektik, die zwischen der Geschichte und ihrer Ueber-
windung verliuft. Iphigenie fiihlt sich dem Konig durch die «réciprocité .des con-
sciences» verpflichtet. Wenn Goethe auch aus den Kantschen Normeén schopft,
so entsteht doch erst durch ihre Uebertragung in die existentielle Entscheidung
ein personalistischer Akt. In diesem Konflike beschwort. Iphigenie die Gnade der
Gotter, denn ihr Wagnis ist iibermenschlich und iibernatiirlich. Sie will nicht
ihren Gegner gewinnen, iiberzeugen, sondern wandeln und ‘neu gebiren und mit
ihm sein ganzes Volk. Sie erstrebt, nach der Terminologie Bergsons, die Ueber-
windung der Distanz zwischen dem Endlichen und dem Unendlichen. Das vermag
Iphigenie nur kraft ihrer Eigenschaften, wie sie Bergson bei den Heiligen und
Mystikern fand. Iphigenie befindet sich im Zustand des Heideggerschen Geworfen-
seins. Die Angst erzwingt ihre seelische Steigerung. Daraus entsteht das Wunder,

266



das, bergsonisch, den tribu clos in die société ouverte verwandelt. Aber das ist
wieder ohne die freie Mitwirkung des Anderen nicht erreichbar. Im Augenblids,
da Thoas scine moralische Pflicht als Immanenz und Transzendenz erlebt, er-
folgt der gewaltige Durchbruch des Menschen in das Reich des Guten. Streng
genommen ist das Werk keine Tragddie. Aber man blidkt von ihr aus in das
Tragische wie in vorgeschichtliche Barbarei zuriick. -

Die franzésische Revolution blieb dieses Wunder der Wandlung schuldig, und

stief} die deutsche Klassik durch ihre Formen zuriick. Aber gerade Goethe, den
ihre plebejischen Methoden und der Beginn einer diskontinuierten Geschichte
erschiitterte, iiberragt die ganze deutsche Klassik und Romantik durch seine
Bereitschaft, die sozialen Inhalte der biirgerlichen Befreiung iiber den Traum
einer verlorenen Antike hinweg kiinstlerisch darzustellen und sie Deutschland
zu geben, um dem eigenen Lande Zerstorungen zu ersparen. Edmond Vermeil
macht sich diese These von Georg Lukacs zu eigen und rilhmt seinem bekannten
Buch in einem seiner, Festbeitrige (EG) nach, dafl es sie siegreich bewiesen habe.
Dafl Lukacs, mehr als er wahrhaben will, auf fritheren Arbeiten von Albert
Késter und Jonas Frinkel fuflt, mufl man freilich hinzusetzen. Heute, wo man
wieder Goethes Lenkung sucht, hat die Frage von Goethes Verhiltnis zu den
sozialen Revolutionen und Evolutionen, zur Bildung einer ausgeglichenen Gesell-
schaft, zum: Problem der Maschinenarbeit und Arbeitsteilung, zur Klassenverssh-
nung, die Autoren des Goethe-Tages stark gefesselt. Besonders und ziemlich all-
gemein wurde Hermann und Dorothea Vers fiir Vers iiberpriift und die bequeme
Auffassung der Dichtung als eines Lobs biirgerlichen Friedens griindlich wider-
legt. Man kehrt zu den Ergebnissen Humboldts zuriik, der an der Dichtung
riihmte, daf aus den revolutioniren Zerstorungen neues Gliick, «fortschreitende
Veredelung» hervorgehn. Heute findet man gerade in diesem Werk Goethes Ge-
schichts- und' Sozialphilosophie. Statt des antirevolutioniren Goethe zeigt uns
F. Baldensperger in einem der wertvollsten Beitrige Frankreichs zum Goethe-Jahr
(RLC) Goethe Anti-Bourgeois von allen Seiten des enttiuschten Hofmanns, des
Volksfreunds, des Kiinstlers, Schwirmers, des Vorliufers Proudhons, des Gegners
jeder Spiefbiirgerei, der in der deutschen Sprache nach lexikographischen Aus-
kiinfren den Philister heimisch gemacht hat. In gleicher Richtung interpretieren
Robert Leroux und Lucien Goldmann in den EG, Melitta Gerbhard in den ameri-
kanischen Monatsheften fiir dentschen Unterricht Goethes mifiverstandenste Dich-
tung, s : ,
Dennoch scheint es noch zu friih, eine allseits befriedigende Darstellung von
Goethes politischem Denken von diesem Feinde jeden Parteiwesens, zu geben,
den jede Richtung gegen die andere ausspiclen kann. Solange noch kein Ein-
verstindnis {iber die Wertung des historischen Materials zu erreichen ist, das von
Goethe verarbeiter wurde, lassen sich auch Goethes Folgerungen nicht iibersehen.
Mit der Legende des unpolitischen Goethe ist es aber nun, am Ausgang des
Zweiten goetheschen Jahrhunderts, zu Ende. Vielleicht ist es auch andern so wie
mir ergangen. Ich- nahm auch diese Fiktion ungepriifc hin, als ich in Goethes
Arbeitszimmer an der Wand neben seinem Stehpult die lange Papierrolle sah, auf
die er eigenhindig, jahrelang, eine Chronik der politischen Zeitereignisse eintrug.
Die Vorfille vieler Jahre wollte er ununterbrochen vor Augen haben. Aus Goethe
einen unpolitischen Dichter machen, heifit ihn den platten Burschen aus Auer-
bachs Keller gleichsetzen und ihr Pfui! auch auf das politische Lied des Faust,
d.er Pandora und der Wanderjahre werfen. Am Beginn des Triceniums holt man
sich politischen Rat beim Dichter, der kein praktischer Politiker sein wollte, aber
Prophetisch «alle Pfuscherei wie die Siinde hafite, besonders aber die Pfuscherei in
Staatsangelegenheiten, woraus fiir Tausende und Millionen nichts als Unheil her-
vorgehts. ' : '

267



Der - Der Rest ist Schweigen. Nicht, weil nichts mehr zu sagen wire, son-
Schweiger dern weil das Letzte zu verschweigen ist. Wie jeder Esoteriker hat

auch Goethe sein tiefstes Wissen nicht bekannt oder es in seine Werke
hineingeheimnist. Geheimnis ist eines seiner Geheimnisse. Das Geheimwerk, das
ein Querulant der Goethe-Forschung vor einigen Jahrzehnten aus Goethes Gar-
ten ausgraben wollte, hat Goethe mit ins Grab genommen. An Goethes un-
gesprochenen Rest zu denken, gibt uns erst das Gefiihl eines nicht mehr Ermefi-
lichen. Nur starke Menschen sind Schweiger und nur Esoteriker erdulden den
Rest, zu sagen peinlich. Auf Goethes Schweigen diirfen wir aus den vielen Wor-
ten dariiber schlieflen, die Josef Pieper in seligen Monaten seiner letzten Kerker-
haft aus den 50 Briefbinden der Weimarer Ausgabe dank einem giitigen Geschick
exzerpieren konnte. Er gibt sie in einer Darstellung von Goethes Schweigen im
Hochland (4) wieder, der man eine schéne Erweuerung des Goethe-Bildes ver-
dankt. Ja, es war so: der grofle Gesellxge war ein Zuriickgezogener, der Mann der
Teilnahme an allem zog Mauern um sich, der grofle Bekenner liebte sich ver-
borgen, der herrlichste Sprecher verzehrte sich schweigsam briitend. Er drang lieber
in die Dinge ein, als daf er sie aussprach, er gedieh blof in der Stille, die das
Beste ist! «Der zum Schweigen Gewohnte schweigt.» Er liebt Geheimgesellschaften,
er sieht es als Ungliick an, dal man die Grenzen zwischen Esoterikern und Exo-
terikern aufhob. Er «schweigt so gern, wenn von einem Gottwesen die Rede ist».
Die Sprache ist unzulinglich, ein Surrogat, das von der Mitteilung abhilt. Er
schweigt iiber vielerlei aus Treue, Liebe, Achtung, verwundet, um nicht zu ver-
wunden. Schweigen gehort zu seiner Selbstverleugnung, Entsagung, Objektivitit.
Das Ich trete zuriick und lasse die Dinge sprechen, die immer Recht haben.
Schwelgen ist Ehrfurcht; nur der Schwetgende hat Horen gelernt.

The Bicentennial Das Fest des groﬁten Deutschen, das zu feiern Europa mcht
Festival recht gestimmt ist, wird mit beneidenswerter Unbefangenheit

in Amerika begangen. Dem tatkriftigen Kanzler der Universi-
tit Chicago Robert M.Hutchins ist die Organisation der Goethe-Wochen in
Aspen (Colorado) zu danken. Goethe-Freunde und -Forscher der ganzen Welt
haben dort den Vorzug, nicht blof8 die Festreden von Albert Schweitzer, Ortega
y Gasset und Thornton Wilder zu héren, sondern sie an Ort und Stelle an-
sdxlieﬂepd vor einem groflen Forum zu diskutieren. Eine solche Goethe-Diskus-
sion zwischen Reinhold Niebubr und George N. Shuster leitete Hutchins schon vor
Monaten im Radio Chicago. Sie wurde in Round Table (579) verdffentliche. Dafl
Amerika sich durch langjihrige Arbeit ein Recht auf Goethe erworben hat, be-
weist Hermann Boeschensteins (Toronto) Bericht iiber Amerikanische Goethe-For-
schung in den: EG. Die Kritik an Faust als Persénlichkeit und am Faustischen
iiberhaupt findet sich bei dem Philosophen George Santayana, bei dem Goethe-
Forscher Barker Fairley, dessen Goethe-Biicher jetzt deutsch erscheinen werden;
hellhorig hat Ernst Jocker Fausts Gewissen belauscht. Das moderne Amerika findet
die deutlichsten Aussagen Goethes im Wilbelm Meister. Er liegt als Roman Ame-
rika, und seine Formlos:gkelt, die der des modernen amerikanischen Romans vor-
greift, spricht fiir seine Aufrichtigkeit. Faust wurde viermal iibertragen, der ganze
Faust zweimal, die Werke erscheinen in neuen Uebersetzungen, betreut von der
Universitit Chicago. Amerika besitzt aber auch die gréfite Goethe-Sammlung
auflerhalb Deutschlands, und wenn auch das Festival von Aspen uns durch man-
chen Amerikanismus Grund zum Licheln gibt, so besiegelt es doch den Eingang
Goethes in die atlantische Welt. Ein Streit, wem Goethe gehdrt, wird daraus

nicht entstehen. Er gehort denen, die ihm geh&ren.
FELIX STOSSINGER

268



	Kleine Rundschau

