
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 17 (1949-1950)

Heft: 4

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU
DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Le Bicentenaire Mit einem feierlichen Staatsakt beging Frankreich 1932 Goethes
Todestag. Die Festrede sprach Paul Valéry in der Sorbonne vor

dem Präsidenten der Republik und dem diplomatischen Korps. Es war die letzte
Kundgebung des französischen Vertrauens in die humanistische Sendung der
Deutschen. Zeitschriften und Institute luden die großen Goethe-Leser der Welt
ein, ihren Beitrag zum Goethe-Jahr in Paris zu veröffentlichen. Sieht man heute
die damaligen Goethe-Blätter durch, die Nouvelle Revue Française, Europe, Revue
d'Allemagne. Revue de Littérature Comparée, die Publikationen des Institut
International de Coopération intellectuelle, der Fakultäten und die geringeren
Monatsschriften, so findet man unter 230 Beiträgen kaum einen, der auf Skepsis schließen
läßt.

Die Sonderhefte zum Bicentenaire haben, soweit sie schon vorliegen, gedämpfteren

Charakter. Man blickt nicht mehr nach Deutschland mit dem alten Schauder,
den Valéry vor einem der gelungensten Versuche des Menschen empfand,
gottähnlich zu werden, oder Gide vor dem Beispiel der Vollendung, die der Mensch
ohne Teilnahme der Gnade erreichen kann. Man fragt weniger, was Deutschland
der Welt mit Goethe gegeben habe, als wie man Goethe Deutschland zurückgeben
kann. Im Goethe-Heft der Revue de Littérature Comparée (RLC) erinnert ihr
Leiter, Jean-Marie Carré (Sorbonne) an die prophetischen Worte des Rektors der
Pariser Universität von 1932, Charléty: «Wollte es das Unglück der Zeit, daß
eine Verfinsterung des Goetheschen Gedankens hereinbricht, wie während eines
Jahrhunderts für Leibnitz, so wird ihm Frankreich Asyl gewähren, in dem er die
Wiedergutmachung der Zukunft erwarten könnte.» Diese Zeit kam, fügt J.-M.
Carré hinzu, und oft mußte Goethe insgeheim und unter Gefahren an
französischen Universitäten gelehrt werden.

Gibt es noch oder wieder eine Aktualität Goethes? J.-F. Angelloz stellt und
bejaht die Frage an der Spitze des reichhaltigen Sonderheftes der Etudes Germaniques

(EG), mit dem er der Goethe-Forschung ein inhaltlich und bibliographisch
schönes Geschenk gemacht hat. Aber grade diese Zeitschrift hatte die Pflicht, zu
zeigen, daß eine sehr niedrige und eine hochgemeinte Einschränkung viel an
Goethes Stellung in Deutschland verändert hat. Eine «Jugend ohne Goethe» ist
aufgewachsen, erzogen bestenfalls von Erwachsenen, deren Goethe-Glaube
unaufrichtig und daher widerstandslos war. Carré erzählt (RLC) die Anekdote von
einem Deutschen, der im Arbeitszimmer Lord Haldanes vor einem Goethe-Bild
ausruft: «Ach! unser Goethe» und von der Schwester des damaligen Kanzlers den
ironischen Verweis erhält: «Yes, but do we say our Shakespeare?» Große Männer
gehören der Welt, und sie gehen der eigenen Nation verloren, wenn sie nur ihr
gehören sollen. Andere Mitarbeiter der französischen Zeitschriften erinnern an
Nietzsche, der Goethe einen Zwischenfall ohne Zukunft nannte, der keinem
echten deutschen Bedürfnis entspricht. Goethe blieb Rilke fremd, George hat seine
Rangstellung verändert, Thomas Mann nannte ihn den einzigen Gott, der den
Deutschen bleibt, die nicht mehr an Gott glauben. Aber in «Lotte von Weimar»
steht auch das Wort: «Nur ein Gott», das mehr dem ausgekälteten, großherzoglich

weimaranischen Jupiter gilt als dem uns so unendlich nahen, teuern Menschen.
Der Aufruf zu Goethe in Friedrich Meineckes «Deutscher Katastrophe» hat in

263



Frankreich tiefen Eindruck gemacht. So darf denn wohl aus Gründen historischer
Verantwortung ein Beitrag mit der Frage schließen: Geht das Jahrhundert Goethes

zu Ende? Aber andere Beiträge beweisen um so schöner, daß ein neues aufgehen
wird: denn gestaltend umgestaltend, zum Erstaunen ist Er da.

Die Christus- Sehen wir von dem pietistischen Gezeter gegen den «heidnischen»

Verfehlung Goethe ab, das zu seinen Lebzeiten weit in die Literaturkritik
reichte, so hat erst Kierkegaard den christlichen Einwand gegen

Goethe durch sein eigenes Vorbild zu einer Grundfrage erhoben. Novalis nannte
den Werther die Lehrjahre eines Christen. Für Anstett (Faculté des Lettres,
Lyon) gehört, in den EG, die Christusferne Werthers zum Komplex seines
Zusammenbruchs. Werther schreibt zwei Weihnachtsbriefe, ohne das Fest des

Erlösers zu erwähnen. Ist es ein antichristlicher Protest, daß er sich am 23. Dezember

erschießt? Er erwartet nicht die Glocken eines christlichen Festes, die Faust
der Erde wiedergeben — freilich noch nicht im Urfaust. Werther unterscheidet
zwischen dem Vatergott und dem Sohn und fühlt sich jenem zugehörig. Aber
schon kurz darauf steht das Wort vom Vater, den er nicht kennt. «Wer an nichts
glaubt, verzweifelt», schreibt Goethe an Betty Jacoby (1774), und gleichen Sinnes

Kierkegaard: «Der Gegensatz zur Verzweiflung ist der Glaube.»
Das ist nicht die einzige, gelegentliche Uebereinstimmung zwischen dem großen

Christen und dem dezidierten Nichtchristen. Ihren Gegensatz faßt A. Closs
(University Bristol) im Titelwort zusammen: Gleichgewichtige Mitte und: Entweder-
Oder (EG). Die Arbeit, deren Zitatenfülle eine gründliche Kenntnis Kierkegaards
beweist, sollte auch in ihrer erweiterten Ausgabe im Modern Language Quarterly
(University of Washington, Seattle) gelesen werden. Kierkegaards unnachgiebige
Gegnerschaft entspricht nicht bloß dem weltanschaulichen Gegensatz, sondern
auch dem existentiellen. Goethe strebt jede Form geistiger Befreiung an, auch die

von einem aufsässigen Körper. Kierkegaard glaubt dagegen an den Segen der
Krankheit und an den Weg des Menschen aus Angst und Verzweiflung der
Weltverlassenheit zur direkten Begegnung Gottes. Goethe nimmt jeden Untergang
als Voraussetzung eines neuen Aufgangs hin: «Stirb und Werde!» Kierkegaard
antwortet: «Perissem, nisi perissem!» Ich wäre untergegangen, wenn ich nicht
zugrundegegangen wäre. Der Untergang ist das Ziel; die Untergänge sind der Weg
und die Wahrheit. Das Dämonische haben Goethe und Kierkegaard erfahren:
Goethe abgewandt und mit scheuer Verehrung, Kierkegaard saugt es begierig auf.

Für Kierkegaard ist es die Angst vor dem Guten, ein Schuldgefühl, eine weckende
Kraft. Goethe empfindet es zu groß, um sich seinem Wagnis hinzugeben; ein
Positivum, das er mehr ausweichend als genau definiert.

Für Kierkegaard bedeutete Christentum Leid und daher Erlösung. Goethe
verhehlte nicht seinen Abscheu vor allen Heilssymbolen des Leidens. Er dankte
Gott für das Wort, dessen Aussprache uns vom Leiden erlöst. Kierkegaard dankt
dagegen Gott für das Leid, das er uns spendet. Es ist noch menschlich, Leid
auszudrücken; es ist schon göttlich, im Leid zu verstummen. Und dennoch ist das

Schweigen, wie ein anderer christlicher Denker fand, Goethes verborgenste
Ausdrucksweise.

Für Kierkegaard ist Goethe das Individuum ohne Demut, Faust der Apostat
des Geistes, dessen Rettung Goethe mit einem künstlichen Fehlgriff in Szene

setzte. Aus Hochmut wird Goethe Forscher und füllt den modernen Menschen mit
trunkenem Glauben an die Wissenschaft. Goethes Wissenschaftlichkeit stellt sich

über das Existentielle, wie die Theologie über Christus. Aber grade hier wäre zu
sagen gewesen, daß Kierkegaard die Motive und Mittel von Goethes Wissenschaft

gewaltig überschätzt. Goethe kam mit unzureichenden Methoden, mit Ablehnung
von Mikroskop, Teleskop und der Mathematik zu seinen Resultaten als Seher.

2 6 4



Er desillusioniert nodi heute die Fachwissenschaft und wird deshalb grade heute
in französischen, deutschen, amerikanischen Beiträgen als Vorbild des ganzheitlichen

Menschen einer in Fachpartikularismen zerfallenen Zeit hingestellt. Goethe
war in der Wissenschaft nicht bloß ein Idealist, er war auch, wie Karl Jaspers in
seinem Vortrag Unsere Zukunft und Goethe sagte, ein Besessener. Er kommt
grade recht zur Goethe-Skepsis des Bizentenars, und seine Vorlesung erschien
denn auch in drei Fortsetzungen in der Londoner World Review.

Erst Kierkegaards Protest macht dem modernen Christen Goethes positiven und
negativen Anteil am Christentum verständlich. Dennoch muß Ernst Michel als

Christ in den Frankfurter Heften (8) die Frage «Zurück zu Goethe?» verneinen.
Goethe ist durch und durch Ontologe und alles Besondere ist nur eine bedingte,
wenn auch offenbarende Form des Allgemeinen. Auch in Christus sieht er nur das
Besondere eines Allgemeinen, nämlich des sittlichen Prinzips. Er betet Christus
an; er betet auch die Sonne an. Beide sind verkörperte Urphänomene,
allerhöchste, aber nicht mehr. Eine heilsgeschichtliche Bedeutung Christi kennt Goethe
nicht. In der christlichen Existenz ist die menschliche Mitte auf das Kommende
und Verheißene gerichtet. Goethe nimmt in seine Mitte die ewig schaffenden
Kräfte Gottes auf: Vernunft und Liebe. Die natürliche Religion ist das Ur-
phänomen .des menschlichen Gemüts, die offenbarte dagegen historisch und relativ.
Goethe hat sich, wie Michel es ausdrückt, «innerhalb des Christentums auf den
Pol des Schöpfungsglaubens zurückgezogen». Er hat auch hier, wie von allem,
das ihm Gemäße genommen und es seiner Naturreligion einverleibt. Goethe lebt
m konkretem Umgang mit dem göttlichen Schöpfer. Aber von allen Erfahrungen
der biblischen, der israelitisch-christlichen Wirklichkeit trennt ihn eine *gesprächs-
lose Distanz». So müßte eigentlich, nach Michels eigener Erkenntnis, seine Deutung

des Goetheschen Gott-Vater-Verhältnisses noch eingeschränkt werden. Denn
mit diesem Vaterverhältnis erscheint das biblische Du im Gespräch zwischen
Abraham und Gott, und grade wo es fehlt, fehlt auch der Vater. Aber Goethes
Schöpfungsglaube gibt dem Christentum auch eine lang vernachläßigte Wahrheit
Zurück. Auch da, wo Goethe Nein sagt, ist ein Ja vorhanden. Der Christ aber,
der um den Mut zur umwandelnden Begegnung ringt, geht nicht zu Goethe
zurück, sondern zu Pascal.

Die Dionysos- Als Stefan George 1909 die entschiedenste seiner Einschränkungen
Verfehlung Goethes bekanntgab, die noch weit über die zwei früheren hin¬

ausging, schrie das goethegläubige Deutschland Skandal, so Rudolf
Alexander Schröder in den Süddeutschen Monatsheften — sicher Hofmannsthal
nicht ungelegen. Claude David (Faculté des Lettres, Lille) stellt jetzt die
Umwandlung des Goethe-Bildes durch George in einer Studie dar (EG), für die erst
heute, trotz Vorarbeiten in den Preußischen Jahrbüchern (1918) und der Germa-
»istisch-Romanistischen Monatsschrift (1935), die Zeit gekommen ist. An Stelle des

olympischen Goethe stellt George zuerst den leidenden, entsagenden Goethe dar,
von dem manche Strahlen erloschen, aber viele Geheimnisse noch ungesagt sind.
Von Georges Versuch, uns Jean Paul näher, intimer als Goethe zu machen, ist
wohl nur eine intimere Kenntnis Jean Pauls übriggeblieben; diese Umwertung
war verfehlt. George stellte aber den Diwan in das Zentrum des lyrischen
Schaffens, von wo ihn niemand mehr fortrücken wird. Epoche machte Goethes
letzte Nacht in Italien aus dem Neuen Reich. Schon ist es nötig, sich historisch in
•fie Entrüstung der ersten Leser der Blätter für die Kunst zurückzudenken, um
den Widerspruch gegen die damals so neuen, jetzt endgültigen-Bestimmungen zu
verstehen. Goethe war kein Gast der Götter, noch ein Besucher der Unterwelt;
er mied das Leid und die Seligkeit des Sehers. Man muß Georges Dichteransprüehe
aus dem Teppich des Lebens, dem Siebenten Ring, dem Stern des Bundes als

2 6 5



Parallelstellen zu den Goethe-Strophen halten, um Georges Einwand zu
verstehen, daß Goethe nicht dem gänzlich Anderen ins Antlitz schaut; daß er der
großen Nährmutter nicht in die Haare greift, daß er nicht, wie es in Tagen und
Taten heißt, das archaische, dem Chaos entstiegene, dionysisch-orphische Griechenland

gekannt habe. George hob die von Schlegel geschaffene Dreiordnung:
Cervantes, Shakespeare, Goethe auf, um in der letzten Folge der Blätter für die Kunst
Hölderlin als authentischen Ahnherrn des deutschen Seher-Dichters einzusetzen.
George nahm dessen Nachfolge für sich in Anspruch, doch die Reste des «Kreises»
werden sie vielleicht nicht mehr dem Dichter der Sonette an Orpheus bestreiten
wollen. Denn lebte auch Rilke in «gesprächsloser Distanz» zu Christus, so nicht
zum Orphischen. Nur Hölderlin empfing von beiden die Weihe des Du.

Neue Wenn die Stunde kommt, daß große Werke der Vergangenheit ihre
Gegenwart potentiellen Geheimnisse hergeben, als wären sie ihr alter, offen¬

kundiger Inhalt gewesen, so werden wir ihrer inkommensurablen
Größe gewahr. Es wäre um die heutige Philosophie schlecht bestellt, wenn sie sich

nicht an Goethe bewähren könnte — und so auch umgekehrt. Einen unerwartet
reichen Inhalt modernster Bezüge holt der französische Philosoph Louis Leibrich
in einer Studie (EG) über Iphigenie im Licht der heutigen Philosophie aus Goethes
menschlichster Dichtung. Man versteht durch Anwendung neuer Begriffe Goethes
revolutionäre Ueberwindung des Tragischen in der Synthese der durch einen
mystischen Akt innerlichst aufgehobenen Gegensätze. Iphigenie empfängt alle
Kräfte ihres Widerstandes gegen Thoas aus ihrem Willen, ihre Personalität zu
verteidigen, ohne seine zu verletzen. Sie ist die erste Erscheinung der dramatischen

Literatur, in deren Haltung man Zug um Zug die Parallelen zu den
Grundlinien des Personalismus von Emmanuel Mounier findet. Kaum hat
Iphigenie den «festen Boden» ihrer Einsamkeit verlassen, muß sie an den Ansprüchen
des Lebens ihre Personalität bewähren, indem sie die der anderen erfüllt. Ohne
ihr Zutun wird sie zur personne engagée, die auf ihre bisherige, durch die

Umstände begünstigte totale Autonomie um eines neuen Ganzen willen verzichtet.
Die Ankunft von Bruder und Freund haben sie schicksalhaft in eine neue
Gruppenbildung integriert. Diese neue Gemeinschaft kann nicht anders als sie
ausnützen, ohne die zarten Bezüge ihres Seelenlebens zu kennen. Die Zeit der
leichten Ideale ist vorbei, die der schweren, nämlich zu verwirklichenden, ist
gekommen. Es geht um die Verwirklichung innerhalb gegebener objektiver, nicht
gewählter Umstände, deren Widersetzlichkeit erst den Fall personalistischer
Bewährung schafft. Iphigenie steht, nach der personalistischen Terminologie, vor
der Entscheidung zwischen succès und témoignage. Ihre Bereitschaft zum
Mißerfolg ist der Prüfstein. Der Repräsentant der Erfolgspolitik zu jedem Preise ist
Pylades; des Wagnisses Iphigenie. Ihre Bereitschaft zum Mißerfolg zeigt sich in
der Unterordnung der Mittel unter die Qualität des Ziels. Damit steht Iphigenie
in der personalistischen Dialektik, die zwischen der ' Geschichte und ihrer
Ueberwindung verläuft. Iphigenie fühlt sich dem König durch die «réciprocité des
consciences» verpflichtet. Wenn. Goethe auch aus den Kantschen Normen schöpft,
so entsteht doch erst durch ihre Uebertragung in die existentielle Entscheidung
ein personalistischer Akt. In diesem Konflikt beschwört Iphigenie die Gnade der

Götter, denn ihr Wagnis ist übermenschlich und übernatürlich. Sie will nicht
ihren Gegner gewinnen, überzeugen, sondern wandeln und'neu gebären und mit
ihm sein ganzes Volk. Sie erstrebt, nach der Terminologie Bergsons, die
Ueberwindung der Distanz zwischen dem Endlichen und dem Unendlichen. Das vermag
Iphigenie nur kraft ihrer Eigenschaften, wie sie Bergson bei den Heiligen und

Mystikern fand. Iphigenie befindet sich im Zustand des Heideggersehen Geworfenseins.

Die Angst erzwingt ihre seelische Steigerung. Daraus entsteht das Wunder,

266



das, bergsonisdi, den tribu clos in die société ouverte verwandelt. Aber das ist
wieder ohne die freie Mitwirkung des Anderen nicht erreichbar. Im Augenblick,
da Thoas seine moralische Pflicht als Immanenz und Transzendenz erlebt,
erfolgt der gewaltige Durchbruch des Menschen in das Reich des Guten. Streng
genommen ist das Werk keine Tragödie. Aber man blickt von ihr aus in das

Tragische wie in vorgeschichtliche Barbarei zurück.
Die französische Revolution blieb dieses Wunder der Wandlung schuldig, und

stieß die deutsche Klassik durch ihre Formen zurück. Aber gerade Goethe, den
ihre plebejischen Methoden und der Beginn einer diskontinuierten Geschichte

erschütterte, überragt die ganze deutsche Klassik und Romantik durch seine

Bereitschaft, die sozialen Inhalte der bürgerlichen Befreiung über den Traum
einer verlorenen Antike hinweg künstlerisch darzustellen und sie Deutschland
zu geben, um dem eigenen Lande Zerstörungen zu ersparen. Edmond Vermeil
macht sieh diese These von Georg Lukacs zu eigen und rühmt seinem bekannten
Buch in einem seiner, Festbeiträge (EG) nach, daß es sie siegreich bewiesen habe.
Daß Lukacs, mehr als er wahrhaben will, auf früheren Arbeiten von Albert
Köster und Jonas Frankel fußt, muß man freilich hinzusetzen. Heute, wo man
wieder Goethes Lenkung sucht, hat die Frage von Goethes Verhältnis zu den
sozialen Revolutionen und Evolutionen, zur Bildung einer ausgeglichenen Gesellschaft,

zum' Problem der Maschinenarbeit und Arbeitsteilung, zur Klassenversöhnung,

die Autoren des Goethe-Tages stark gefesselt. Besonders und ziemlich
allgemein wurde Hermann und Dorothea Vers für Vers überprüft und die bequeme
Auffassung der Dichtung als eines Lobs bürgerlichen Friedens gründlich widerlegt.

Man kehrt zu den Ergebnissen Humboldts zurück, der an der Dichtung
rühmte, daß aus den revolutionären Zerstörungen neues Glück, «fortschreitende
Veredelung» hervorgehn. Heute findet man gerade in diesem Werk Goethes Ge-
schidits- und Sozialphilosophie. Statt des antirevolutionären Goethe zeigt uns
F. Baldensperger in einem der wertvollsten Beiträge Frankreichs zum Goethe-Jahr
(RLG) Goethe Anti-Bourgeois von allen Seiten des enttäuschten Hofmanns, des

Volksfreunds, des Künstlers, Schwärmers, des Vorläufers Proudhons, des Gegners
jeder Spießbürgerei, der in der deutschen Sprache nach lexikographischen
Auskünften den Philister heimisch gemacht hat. In gleicher Richtung interpretieren
Robert Leroux und Luden Goldmann in den EG, Melitta Gerhard in den
amerikanischen Monatsheften für deutschen Unterricht Goethes mißverstandenste Dich-
tung.

Dennoch scheint es noch zu früh, eine allseits befriedigende Darstellung Von
Goethes politischem Denken von diesem Feinde jeden Parteiwesens, zu geben,
den jede Richtung gegen die andere ausspielen kann. Solange noch kein
Einverständnis über die Wertung des historischen Materials zu erreichen ist, das von
Goethe verarbeitet wurde, lassen sich auch Goethes Folgerungen nicht übersehen.
Mit der Legende des unpolitischen Goethe ist es aber nun, am Ausgang des

Zweiten goetheschen Jahrhunderts, zu Ende. Vielleicht ist es auch andern so wie
mir ergangen. Ich nahm auch diese Fiktion ungeprüft hin, als ich in Goethes
Arbeitszimmer an der Wand neben seinem Stehpult die lange Papierrolle sah, auf
die er eigenhändig, jahrelang, eine Chronik der politischen Zeitereignisse eintrug.
Die Vorfälle vieler Jahre wollte er ununterbrochen vor Augen haben. Aus Goethe
einen unpolitischen Dichter machen, heißt ihn den platten Burschen aus Auerbachs

Keller gleichsetzen und ihr Pfui! auch auf das politische Lied des Faust,
der Pandora und der Wanderjähre werfen. Am Beginn des Triceniums holt man
sich politischen Rat beim Dichter, der kein praktischer Politiker sein wollte, aber
prophetisch «alle Pfuscherei wie die Sünde haßte, besonders aber die Pfuscherei in
Staatsangelegenheiten, woraus für Tausende und Millionen nichts als Unheil
hervorgeht».

267



Der Der Rest ist Schweigen. Nicht, weil nichts mehr zu sagen wäre, son-
Schweiger dem weil das Letzte zu verschweigen ist. Wie jeder Esoteriker hat

auch Goethe sein tiefstes Wissen nicht bekannt oder es in seine Werke
hineingeheimnist. Geheimnis ist eines seiner Geheimnisse. Das Geheimwerk, das

ein Querulant der Goethe-Forschung vor einigen Jahrzehnten aus Goethes Garten

ausgraben wollte, hat Goethe mit ins Grab genommen. An Goethes
ungesprochenen Rest zu denken, gibt uns erst das Gefühl eines nicht mehr Ermeß-
lichen. Nur starke Menschen sind Schweiger und nur Esoteriker erdulden den
Rest, Zu sagen peinlich. Auf Goethes Schweigen dürfen wir aus den vielen Worten

darüber schließen, die Josef Pieper in seligen Monaten seiner letzten Kerkerhaft

aus den 50 Briefbänden der Weimarer Ausgabe dank einem gütigen Geschick

exzerpieren konnte. Er gibt sie in einer Darstellung von Goethes Schweigen im
Hochland (4) wiéder, der man eine Schöne Erweiterung des Goethe-Bildes
verdankt. Ja, es war so: der große Gesellige war ein Zurückgezogener, der Mann der
Teilnahme an allem zog Mauern umi sich, der große Bekenner liebte sich
verborgen, der herrlichste Sprecher verzehrte sich schweigsam brütend. Er drang lieber
in die Dinge ein, als daß er sie aussprach, er gedieh bloß in der Stille, die das

Beste ist! «Der zum Schweigen Gewohnte schweigt.» Er liebt Geheimgesellschaften,
èr sieht es als Unglück an, daß man die Grenzen zwischen Esoterikern und Exo-
terikern aufhob. Er «schweigt so gern, wenn von einem Gottwesen die Rede ist».
Die Sprache ist unzulänglich, ein Surrogat, das von der Mitteilung abhält. Er
schweigt über vielerlei aus Treue, Liebe, Achtung, verwundet, um nicht zu
verwunden. Schweigen gehört zu seiner Selbstverleugnung, Entsagung, Objektivität.
Das Ich trete zurück und lasse die Dinge sprechen, die immer Recht haben.
Schweigen ist Ehrfurcht; nur der Schweigende hat Hören gelernt.

The Bicentennial Das Fest des größten Deutschen, das zu feiern Europa nicht
Festival recht gestimmt ist, wird mit beneidenswerter Unbefangenheit

in Amerika begangen. Dem tatkräftigen Kanzler der Universität

Chicago Robert M. Hutchins ist die Organisation der Goethe-Wochen in
Aspen (Colorado) zu danken. Goethe-Freunde und -Forscher der ganzen Welt
haben dort den Vorzug, nicht bloß die Festreden von Albert Schweitzer, Ortega
y Gasset und Thornton Wilder zu hören, sondern sie an Ort und Stelle
anschließend vor einem großen Forum zu diskutieren. Eine solche Goethe-Disküs-
sion zwischen Reinhold Niebuhr und George N. Shuster leitete Hutchins schon vor
Monaten im Radio Chicago. Sie wurde in Round Table (579) veröffentlicht. Daß
Amerika sich durch langjährige Arbeit ein Recht auf Goethe erworben hat,
beweist Hermann Boeschensteins (Toronto) Bericht über Amerikanische Goethe-Forschung

in den EG. Die Kritik an Faust als Persönlichkeit und am Faustischen

überhaupt findet sich bei dem Philosophen George Santayana, bei dem Goethe-
Forscher Barker Fairley, dessen Goethe-Bücher jetzt deutsch erscheinen werden;
hellhörig hat Ernst Jocker Fausts Gewissen belauscht. Das moderne Amerika findet
die deutlichsten Aussagen Goethes im Wilhelm Meister. Er liegt als Roman Amerika,

und seine Formlosigkeit, die der des modernen amerikanischen Romans
vorgreift, spricht für seine Aufrichtigkeit. Faust wurde viermal übertragen, der ganze
Faust zweimal, die Werke erscheinen in neueii Uebersetzungen, betreut von der
Universität Chicago. Amerika besitzt aber auch die größte Goethe-Sammlung
außerhalb Deutschlands, und wenn auch das Festival von Aspen uns durch manchen

Amerikanismus Grund zum Lächeln gibt, so besiegelt es doch den Eingang
Goethes in die atlantische Welt. Ein Streit, wem Goethe gehört, wird daraus

nicht entstehen. Er gehört denen, die ihm gehören.
FELIX STÖSSINGER

268


	Kleine Rundschau

