
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 17 (1949-1950)

Heft: 4

Artikel: Was kann Goethe für das heutige Europa bedeuten?

Autor: Kahn-Wallerstein, Carmen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758782

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758782
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WAS KANN GOETHE FÜR DAS HEUTIGE EUROPA
BEDEUTEN?

VON CARMEN KAHN-WALLERS,TE1N

Der greise Goethe hat sich selbst bereits als eine Erscheinung in Europas
Geistesgeschichte empfunden, die so bald nicht wiederkehren würde, und mit Absicht
die Zeugnisse seines Daseins aufbewahrt, die seine Entwicklung und seine
mitmenschlichen Beziehungen erhellen. Durch seine Mitwirkung wurden die Ecker-
mann-Gespräche zu einem Gespräch mit der Nachwelt.

Unsere zerrüttete, vom Zerfall bedrohte europäische Kultur mit ihrer in vielen
Ländern weitgehend zersetzten Moral hat sich nach Katastrophen, wie den
beiden Weltkriegen und derjenigen des Dritten Reiches, von allen Ueberlieferun-
gen losgelöst, sämtliche gültigen Werte in Frage gestellt und trotz kompromißlosester,

brutalster Versuche, neu zu gestalten und zu ordnen, nur Chaotisches

hervorgebracht. Das Wort Goethes zu Riemer hat sich bewahrheitet: «Die Menschen

sind hur so lange produktiv in Poesie und Kunst, als sie noch religiös sind;
dann werden sie bloß nachahmend und wiederholend.»

Wenn ein Goethe von Religiosität spricht, so ereifert er sich nicht für die Echtheit

eines der Ringe, die die Söhne alle vom Vater empfangen haben, sondern er
versteht unter Religion die unlösbare Bindung des Menschen an die «moralische
Weltordnung», in der er eine Offenbarung Gottes gesehen hat. Seither ist die
Menschheit auf einem Wege, den Goethe sie mit Sorge und Mißbehagen beschreiten

sah, immer weiter gegangen. Sie ist zunehmend wißbegieriger, intellektueller
und materialistischer geworden auf Kosten jener Kräfte, die mit dem Schöpfer
verbinden und schöpferisch machen: den Kräften des Herzens und der Seele.

In Goethe waren nicht nur diejenigen des Geistes, vielmehr ihnen zugeordnet
Kräfte des Gemüts wirksam, die von allen übersehen werden, die seine Persönlichkeit

nur noch mit dem Intellekt zu erfassen vermögen. Sie allerdings müssen zu
Goethes eigener Erkenntnis gelangen: «Wer kann was Kluges, wer was Dummes
denken, das nicht die Vorwelt schon gedacht?», für sie kann die Rückschau auf
ihn nur noch eine historische sein, ohne daß er, der in einer ganz andern Epoche,
unter völlig anderen Bedingungen gelebt hat, uns für unsere gegenwärtigen
Probleme noch etwas zu geben vermag. Wissenschaft und Technik sind weit über
Goethes Erkenntnismöglichkeiten hinausgegangen, das Maschinenwesen, das ihn
bereits ängstigte, hat den modernen Zauberlehrling vor neue Probleme gestellt,
die soziale Struktur ist verändert, und damit zusammenhängend, bedrängen uns
neue Fragen. Es gibt Forschungsgebiete, Wissenszweige, von denen Goethe noch
nichts ahnte, in deren Bereich er den Heutigen nichts zu sagen hat.

Wer aber noch nicht zum völlig verhirnten Roboter geworden ist, nicht nur
in Formeln, Doktrinen und Lehrsätzen lebt, sondern im Lebendigen wurzelt, der
ist geblieben, was Goethe in weit größerem Ausmaß war: «ein Mensch mit seinem

Widerspruch». Als solcher untersteht er den gleichen Gesetzen, ist er den
nämlichen Leiden, Unsicherheiten und Leidenschaften unterworfen, vom selben Glück
beseligt, der «moralischen Weltordnung» als Mitmensch verantwortlich. Die
Ehrfurcht vor dem, was über uns ist, und die Ehrfurcht vor dem, was unter uns ist,
gilt dem Heutigen noch ebenso als Verpflichtung, und das, was über uns ist, von
Goethe in vielfachen Formeln benannt, war für ihn nichts Nebelhaftes, woran
man glauben und das man verleugnen konnte, je nach Wesen und Belieben,

260



sondern eine Wirklichkeit, die sich immer wieder durchsetzte. Kein Heraustreten
aus der «moralischen Weltordnung» bleibt ungesühnt, und Goethe wußte: «Mag
die geistige Kultur nur immer fortschreiten, mögen die Naturwissenschaften in
immer breiterer Ausdehnung und Tiefe wachsen und der menschliche Geist sich

erweitern, wie er will: über die Hoheit und sittliche Kultur des Christentums, wie
es in den Evangelien schimmert und leuchtet, wird er nicht hinauskommen.»
Für Goethe war Religion kein gleißendes Märchen, kein Betäubungsmittel, für
ihn war Religiosität Grundtrieb seines Handelns und Wandeins. Weil er sich zu
Gottes Ebenbild zu gestalten suchte, hat er es im Mitmenschen zeitlebens geachtet.

Auf unsere ewigen Menschheitsfragen gibt uns Goethe zwiefache Antwort: als

Weiser und durch das von ihm «Dargelebte» (Carus). Allerdings wird dem
Europäer von heute gerade angesichts dieses Lebens, der Fülle und des Reichtums
seiner Substanz die seelische Verarmung, die Dürre und Dürftigkeit unsrer
modernen Art, zu empfinden, deutlicher als je. Und eben hier, wo Goethe am
beunruhigendsten wirkt, uns am meisten zu sagen hat, weichen wir ihm aus. Wir
erbauen uns in unverbindlicher Schwärmerei an ihm, gefallen uns in Tiraden über
seine Genialität oder tauchen in seine Weisheit ein, der wir niche entsprechen.
Andre tun ihn als Hochblüte einer unwiederbringlich dahingegangenen Zeit ab
und verweisen ihn in den Bezirk des Historischen. Keine von diesen Goethe-
Betrachtungen ist verpflichtend oder aufrüttelnd, keine der Vorstellung gemäß,
die der Greis am Frauenplan einst von seiner Sendung hatte.

Wir haben durch Goethe unser Wissen bereichert, nicht aber unsere Menschlichkeit.

So und nur so ist das grauenhafte Phänomen erklärlich, daß Europa, allen
voran sein eignes Volk, von Goethes Bahnen so abirren konnte, wähnte, es könne
die Gesetze der «moralischen Weltordnung» umstoßen und sie durch irgendeine
«neue Ordnung» ersetzen.

Von Jugendkrisen geschüttelt, tat Goethe eine Bitte, die keinem Heutigen mehr
>n den Sinn käme: «Ich bitte die Grazien, daß sie meiner Leidenschaft die innere
Güte erhalten mögen, aus der alleine die Schönheit entspringt.» Diese Bitte um
innere Güte als Quell alles Schönen ist ihm erfüllt worden. In ihr lag die frühe
Einsicht, daß der Menschengeist allein nicht ausreicht, jene Uebereinstimmung von
Bekenntnis und Handeln zu bewirken, nach der Goethe zeitlebens gestrebt hat.
Seine unchristlichen Aeußerungen galten immer den Christen, nie dem Christentum,

und so ist es zu verstehen, daß der Greis zwei Jahre vor seinem Tod zum
Kanzler von Müller gesagt hat: «Sie wissen, wie ich das Christentum achte, oder
Sie wissen es vielleicht auch nicht; wer ist denn heutzutage ein Christ, wie Christus
ihn haben wollte? Ich allein vielleicht, ob Ihr mich gleich für einen Heiden haltet.»

«Ein Christ, wie Christus ihn haben wollte», durfte nach Goethes Forderung
Vor allem an sich selbst in seinem Verhalten dem nicht widersprechen, was er
sagte oder gar predigte. «Ich bin unbarmherzig, unduldsam gegen alle, die auf
'hrem Wege schlendern oder irren und doch für Boten und Reisende gehalten
garden wollen», bekannte er bereits 1787. Seine Entfremdung von dem anfangs
überschwänglich geliebten und verehrten Lavater hat hier ihre Wurzel; denn er
glaubte dem intoleranten Eiferer seine Christlichkeit nicht. Wenn der Dichter in
der Rückschau auf sein Leben solch verklärtes Bild von dem jahrzehntelang
verhöhnten und abgelehnten «Kranich» gegeben hat, so dürfen wir nicht annehmen,
die Milde des Alters habe Lavaters Bild noch einmal in solcher Reinheit
aufleuchten lassen. Goethe hat es zwar nirgendwo ausgesprochen, vermutlich aber
desto tiefer' empfunden, der Schwärmer Lavater sei zumindest in seiner Leidens-
*ejt und seinem Sterben «ein Christ, wie Christus in habèn wollte», gewesen. Die
Weisheit des alten Goethe ist erhebend, bestrickend jedoch ist seine Herzensfülle.
Die Grazien haben ihm bis zuletzt die innere Güte erhalten, ihr entsprang die
Schönheit, die dem Greis so oft nachgerühmt worden ist. Als wärmender Strom

2tfl



durchflutete sie jeden Winkel des Hauses, zog als magische Kraft Ottilie und
Eckermann an sich, verzauberte das Kinderland der Enkel, hielt Zelter, den
Kanzler und Riemer fest. Ihr verbrüderte sich der schlichte Heinrich Meyer in
seiner «englischen Güte». Als Erbteil der unerschöpflichen Empfindungskraft
seiner Mutter bringt uns diese innere Güte Goethe weit näher als das Werk
seines noch so mächtigen Geistes. Es wird oft und nicht mit Unrecht darauf
hingewiesen, daß Goethe jede Begabung, alles Wissen seiner Umwelt in seinen Dienst
gestellt hat und, wie im Falle Edcermann, den finanziellen Ausgleich schuldig
geblieben ist. Die Macht, der sich all diese Gebenden erschlossen, manche von
ihnen bis zur Selbstaufgabe, war Goethes Güte. Was er sich schenken ließ, vergalt
er durch den lebenspendenden Trunk aus ihrem Born, und um dieses Lebenselixiers

willen waren ihm die Seinen, waren ihm die Hausfreunde wahrhaft
leibeigen; Meyer und Zelter haben ohne diesen Zaubertrunk nicht mehr weiterleben
können.

Wer nicht nur seinen Geist an Goethes Werk, sondern darüber hinaus zugleich
seine Seele am Beispiel seines Wirkens zu nähren sucht, dem kann er niemals zur
historischen Gestalt verblassen. Wir Europäer tragen mehr oder minder schwer,
aber ausnahmslos an dem «Fluch der bösen Tat, die fortzeugend Böses muß
gebären». Schuld häuft sich auf Schuld, und schon sieht es so aus, als wolle eine neue
Katastrophe uns darunter begraben. Besinnen wir uns auf den Ersten, der,
deutschem Wurzelgrund entwachsen, bewußt zum Europäer geworden ist, auf Goethe,
so wollen wir es einmal nicht ausschließlich zitierend tun, sondern mit einem
Blick auf sein Leben. In Fragen der Rasse, der Religion und des Nationalismus
kann nämlich Zitat gegen Zitat stehen. Es gibt jedoch in seinem Verhalten in
Goethes ganzem Leben kein Beispiel dafür, daß er jemals einen Mitmenschen um
seiner Rasse willen mißachtet, von sich gestoßen oder gekränkt hat. Niemand
kann den Nachweis dafür erbringen, daß er irgendeiner Glaubensform, hinter der
sich aufrichtige Gottsuche und ehrfürchtiges Anerkennen der «moralischen
Weltordnung» barg, die Berechtigung abgesprochen hätte. Er hat allen Haß unter
Nationen als etwas Barbarisches, niedersten Kulturstufen Zugehöriges verurteilt
und sich von keiner Vaterlandsliebe für das Lebensrecht fremder Völker, ihre
Leistungen und ihre Größe blind machen lassen. Vielmehr sah er eine seiner
Hauptaufgaben darin, die Völker einander durch Uebersetzungen ihrer Dichtungen
und großen Werke näherzubringen, ihnen gegenseitigen Respekt einzuflößen
und ihnen zu zeigen, wie ähnlich ihr Fühlen und Schicksal als Mensch ist.

«Wie Einer ist, so ist sein Gott,
Deshalb ward Gott so oft zum Spott.»

Weil seine Vorstellung von Gott so viel von ihm selbst verrät, deshalb ist der
Faust-Schluß für Goethe bezeichnend. Er hat nicht die Reinen und Unfehlbaren,
sondern jene, die ihre große Schuld als Sühnende auf sich nahmen, der göttlichen
Liebe und Gnade am nächsten gerückt, sie sogar zu Medien ihrer erlösenden Kraft
erhoben. Nach übereinstimmendem Zeugnis all derer, die ihn im letzten
Lebensjahrzehnt am besten beobachten konnten, hat er sich ernsthaft bemüht, der Lehre
Christi nachzuleben, und war, wie seine Schwiegertochter Ottilie im Alter sagte,
«mild-verstehend und bei Irrtümern erbarmend».

So geht, weit mehr noch als vom Dichter und Forscher, vom Menschen Goethe
ein Licht aus, das uns inmitten chaotischer Verwirrung und Verworrenheit einen

Weg weisen kann von Mensch zu Mensch, von Volk zu Volk. Wir sind keineswegs

über ihn hinaus, wir haben uns lediglich sehr weit entfernt von ihm, der

betete:
«Wenn ich handle, wenn ich dichte,
Gib Du meinem Weg die Richte.»

2 6 2


	Was kann Goethe für das heutige Europa bedeuten?

