Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 17 (1949-1950)
Heft: 2
Rubrik: Kleien Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLEINE RUNDSCHATU

JOSE ORTEGA Y GASSETS INTERPRETATION
DER GESCHICHTE '

Der «Indice Cultural Espariols berichtet in der Mirznummer iiber den wvierten
und fiinften Vortrag, den José Ortega y Gasset im «Instituto de Humanidades»
in Madrid gehalten bat. Wir geben hier das Referat in der Uebersetzung von Sita
Baechi wieder.

Die Schwerpunktverlagerung José Ortega y Gasset widmete den vierten Vortrag
vom Siiden nach Norden seiner Vorlesung im «Instituto de Humanidades»

dem Thema «Eine Interpretation der Geschichte»
unter Zugrundelegung des Buches «A Study of History» von Toynbee. Zunichst
erinnerte er an die in den vorhergehenden Vortrigen unternommene historische
Riickschau und die darin angewandte Methode der Betrachtung, die darin bestand,
die wichtigste Grundlage der Zivilisation zu suchen, ihre Strukfur und ihren
historischen Raum zu bestimmen. Es ergab sich, dafl der historische Raum der
griechisch-romischen Welt zum Teil mit dem der abendlindischen Zivilisation
iibereinstimmt, abgesehen von Amerika, das bis zum Ausgang des 18. Jahrhunderts
nur koloniale Randverzierung war. Der Unterschied besteht darin, daff unsere
Zivilisation dem Romischen Reich die Linder des Nordens jenseits des Rheines
und der Donau hinzufiigte, dagegen das Mittelmeer, den Nahen Orient und Nord-
afrika verlor, Diese Annektionen und Amputationen wiren unbedeutend, wenn
sie nur eine einfache Verschiebung darstellten, Wichtig ist aber, dafl sie den
vitalen Dynamismus innerhalb des historischen Raums der abendlidndischen Zivili-
sation wesentlich verinderten. Der Schwerpunkt verlegte sich gen Norden, anstatt,
wie in der griechisch-rémischen Welt, zum Mittelmeer, an dessen Kiisten sich diese
Welt ausbreitete; und zwar sowohl an den europdischen wie an den nordafri-
kanischen Kiisten, wo sich prichtige Stiddte erhoben, so romano-hellenische und so
prichtige wie die des europiischen Ufers. Nach dem Zerfall der griechisch-romi-
schen Welt und dem Verlust des Mittelmeers ist es der tiefgriindige Norden, der
von dessen Kiisten abzieht und sein Wasser aufzusaugen scheint. Die Geschichte
war vorher meridional, in Zukunfr wird es die Geschichte einer septentrionalen
Existenz sein. Septentrionen, das sind die sieben Ochsen des Groflen Biren, die
fiir den Lateiner den Norden kennzeichnen. Der rémische «limes», die Rheinlinie,
verwandelte sich in die Achse unserer Zivilisation. Toynbee metaphorisiert diese
Verinderung, indem er sagt, unsere Zivilisation habe aus dem, was eine Rippe der

8 : 113



griechisch-romischen Welt war, ihre Wirbelsiule gemacht. Dieser . Vergleich ist
aber nicht exakt, denn diese Linie hat weiterhin ihre Funktion behalten, blieb
auch weiterhin die imperiale Linie, :

]

Magister und Minister oder: Herrschen hief fiir die Romer Truppen befehlen,
Die Verdrehung der Begriffe und «imperator» war der Anfithrer des Heeres,

der personliche Befehle gab. Dagegen war die
«clvitas», die Stadr, ein Bereich, in welchem kein Mann seinen personlichen freien
Willen geltend machen konnte; die Autoritit war das Gesetz, so anonym in
seinem Ursprung wie in seinem Inhalt. Nichts hafiten die Romer so sehr wie
eine gesetzliche Bestimmung, die einer Person das zusprach, was sie Privilegium
nannten, und zwar in ciner Bedeutung, die in der Neuzeit wieder auferstanden
ist; im Mittelalter konnte ein Recht keinen gréfleren Reiz haben als den, ein
Privileg zu sein. Aber die R6mer waren keine Schwirmer. Mit ihren harten und
klaren K&pfen unterschieden sie durchaus das zivile Leben vom militirischen. Die
kriegerische Handlung unterliegt nicht vorhersechbaren Bedingungen, man kann
sie nicht reglementieren. Der Erfolg hingt vom blitzartigen Entschlufl eines
Mannes ab, und so schufen sie den Anfiihrer des Heeres, den sie unverhiillt «den,
der befielt», den «imperator» nannten. Die Ueberlegenheit des rémischen Heeres
lag in den auflergewdhnlichen Vollmachten seines Anfiihrers. Aber diese aufler-
gewGhnlichen Vollmachten begannen erst zu existieren, wenn der Anfiihrer den
Fufl auBerhalb der Stadt gesetzt hatte, jenseits der Schutzmauer, spiter nach
dem ersten Meilenstein. Um den Beginn dieser Vollmachten zu symbolisieren,
hielt das Gefolge hier an, und zu den Stiben der Liktoren wurden die Beile des
Henkers hmZugefugt, da der Anfithrer des Heeres von nun an die Macht iber
Leben und Tod seiner Soldaten innehatte, die in der Stadt niemand besafl. Im
Gegenteil, in der biirgerlichen Behdrde verschwand automatisch die Personlichkeit,
und die’ hierdurch entstandene Liicke wurde vom anonymen Begriff des Gesetzes
ausgefiillt. Einmal seiner individuellen Person entkleidet, in Gefifi und Treu-
hinder des Gesetzes verwandelt, iibertraf der Mann die anderen, wurde er mehr
(magis) als die iibrigen, das heiflt «magister», Magistrat. Aber der «imperator»
war nicht Magistrat, sondern ein Beauftragter, der eine bestimmte Funktion aus-
zuiliben hatte; er war nicht mehr als der «magister», sondern «minus» (weniger),
«minister», Minister.

Diese Gegeniiberstellung ist am geeignetsten, die groﬂe Wortverdrehung, das
heiflt die vllige Umkehrung sichtbar zu machen, die das Imperium in bezug auf
die romische Vergangenheit darstellt, da es sich eben auf dieser Funktion aufbaut,
_die nicht Behdrde, nicht Magistratur war. Als Augustus zum erstenmal versucht,
die imperiale Autoritit zu begriinden und in Kenntnis der Empfindlichkeit der
Romer in bezug auf das Recht darnach trachtete, einen Riickhalt zu gewinnen fiir
die Ausiibung seiner ungewdhnlichen Macht, nimmt er seine Zuflucht zu den
zwei extravagantesten Aemtern, die es in Rom gab: zum «imperator» und zum
Volkstribun. Dieser war nicht Magistrat. Das Volkstribunal war die originellste
und unverniinftigste Institution, die man sich denken kann: sie konnte nichts tun
als hindern, Veto einlegen. Es war das zur Institution geweihte Hindernis —
geweiht im wortlichen Sinne; denn seine Person war heilig — und war dennoch
die wirksamste Institution. Auf diesen beiden — «Imperator» und Tribun —
beruhte der beriihmteste Staat der Geschichte. Dieses alles hat nicht nur Bezichung
zur Vergangenheit, sondern auch zu unserer eigenen Zukunft; doch lassen wir
dies offen und unterstreichen wir nur, dafl dieser Staat, der fiir Toynbee der
Universalstaat ist, Prototyp aller derjenigen Staaten, die sich am Ende aller Zivili-

114



sationen finden, ein .abnormaler Staat war, wo die ‘Abnormitit zum Normalen
erhoben wurde und die Krankheit des Staates als seine Gesundheit galt.

Vom intellektuellen Aber Toynbee sieht etwas anderes Entscheidendes nicht,
Optimismus weil man es nur sieht, wenn man. in die Zivilisationen ein-

: tritt, und Toynbee betrachtet sie von auflen; so geht die
Touristenseele, die Gott dem Englinder verlichen hat, durch die Geschichte nur
spazieren. Ich glaube, dafl die Geschichte des Romischen Rechtes noch zu erzihlen
bleibt. Mommsen, dessen Geschichte Roms ein Monument ist, hilt ein, als er zum
Imperium kommt. Es heifit, daf er das Manuskript verlor. Die Wahrheit ist,
dafl er, der das republikanische Rom verstand, Cisar nicht sah. Aus dem Geiste
der Zeit, in der er schrieb, konnte er nicht wissen, was das rémische Imperium
war. Aber die letzte Ursache dieser Blindheit war der frommelnde Idealismus, der
es nicht akzeptiert, dal die geschichtliche Wirklichkeit wesentlich fehlerhaft sein
kann. Es ist der intellektuelle Optimismus, der in Griechenland geboren wird, in
den Scholastikern, den Humanisten fortlebt und den die Rationalisten des acht-
zehnten Jahrhunderts in der Religion des Fortschritts heiligen; in diesem einzigen
Punkte treffen zwei so ungleiche Minner wie St. Thomas von Aquin und Voltaire
zusammen. Dieser Optimismus mufl in allen K&pfen geheilt oder gebessert wer-
den. Ich will nicht sagen, dal die Wahrheit der Pessimismus ist. Heute fillt man
nach der anderen Seite in dieses neue Laster. Niemand hat der Wirklichkeit be-
fohlen, gut zu enden wie die amerikanischen Filme; niemand hat das Recht, von
‘Gott zu verlangen, er mdge es vorziehen, aus der menschlichen Geschichte eine
sanfte Komddie zu machen, anstatt sie eine Tragddie sein zu lassen. Man muf
Gott ruhig in der unendlichen Weite seines freien Willens lassen.

Die «zweilappige» abend- Zur abendlindischen Zivilisation zuriickkehrend, sagte
lindische Zivilisation Ortega, daf} die Verinderung, die der romische «limes»
durch seine Verwandlung in eine Achse erlitt, nicht
verhindert hat, dafl er auch weiterhin die imperiale oder Machtlinie blieb. Um
diesen Giirtel, der sich von den Niederlanden bis Mailand hinzieht, mufiten alle
diejenigen kimpfen, die herrschen wollten. Karl V., unser einziger Kaiser und
der letzte groflen Formats in der Geschichte, war Herrscher iiber diesen Giirtel,
den der Sohn Karls des Grofien, Ludwig der Fromme, bei der Teilung seines
Kaiserreichs Lothar hinterlieff und der sich Kénigreich Lotharingien nannte, woher
der Name Lothringen kommt, um das noch 1914—1918 gekimpft wurde. Dieser
Giirtel ist entscheidend fiir die Geschichte der abendlindischen Zivilisation, und
es mufl erwihnt werden, was Toynbee zu sagen unterlifit. Nachdem Lothar
Lotharingien erhalten hat, bleiben Orient und Okzident des karolingischen Kaiser-
reiches -getrennt und werden sich nie mehr vereinigen. Lotharingien trennt sie
und bietet so die Gelegenheit, dafl innerhalb Europas zwei so verschiedene Arten,
Mensch zu sein, reifen konnten wie der Franzose und der Deutsche; es bot die
Gelegenheit zur Bildung zweier grofler Nationalititen: Frankreich und Deutsch-
land, Der historische Korper der abendlindischen Zivilisation ist zweilappig, und
daher mufte die beriithmte Linie eine zentrale des Druckes und des Gleichgewichtes
sein. Aber war die griechisch-romische Welt ebenso beschaffen? Wenn die Rhein-
linie, wie Toynbee sagt, eine Rippe war, so miifite jene Welt ihre Wirbelsiule
woanders haben. Aber sie hatte keine Wirbelsdule, sie hatte keine zweilappige
Anatomie. Es war ein Organismus anderer Art, ohne Wirbelsiule. Die Ungeeignet-
heit des Toynbeeschen Bildes zog die Unkenntnis des Unterschiedes nach sich.

's

115



Imperium und Seinen fiinften Vortrag begann José Ortega y Gasset damit, daff
Imperator es vor allem sehr wichtig sei, zu verstehen, was das R&mische

Imperium gewesen, und dafl es fiir uns alle wichtig sei, zu wissen,
was fiir die Rémer «imperium» und «imperator» bedeutet habe. Eine solche Be-
hauptung erscheint licherlich, wenn sich die Leute von Kriegen, Revolutionen
und tausend anderen dringenden Problemen bedriickt fithlen. In Wahrheit ist das
Romische Reich nie endgiiltig aus der abendlindischen Welt verschwunden; zu-
zeiten ist es latent, aber schlieflich bricht es wieder durch. Zu Beginn unserer
Zivilisation finden wir die Absicht, es wiederherzustellen im karolingischen Reiche,
es erscheint spiter wieder in anderen Formen, und im jingsten Versuch finden
wir den Gedanken eines Universalstaates, der nichts anderes als das Roémische
Reich ist. Man wird daher die Absicht nicht so ausgefallen finden, uns genaue
Kenntnis dariiber zu verschaffen, was diese historische Realitit war und damit
zu erfahren, was fiir die R6mer «imperium» und «imperator» bedeutete,

Exkurs iiber Zuerst soll aufgezeigt werden, wie man denken muf}, um eine
das Historische menschliche Realitit historisch zu verstehen. Aber das Histo-

rische besteht nicht darin, eine Wissenschaft zu entwickeln, son-
dern darin, eine menschliche Realitit zu sein. Die Wissenschaft nimmt den Cha-
rakter der Geschichte an, da das Objekt, mit dem sie sich beschiftigt, eine wirk-
liche Struktur hat, die historisch ist. Der Kreis und der zwolfflichige Korper sind
dem Historischen denkbar entgegengesetzt. Im Kreise ist nichts Zeitliches, er
gleicht immer sich selbst. Das gleichseitige Dreieck ist fiir Archimedes das gleiche
wie fiir einen Jungen, der heute Geometrie lernt. Die physische Welt besteht in
der Zeit, im Jetzt und in der Gegenwart, aber diese ist augenblicklich; wenn der
Augenblick verrinnt, verwandelt sie sich in eine andere Welt, welche ebenfalls in
der Gegenwart existiert. Was in der Gegenwart ist, hingt von dem ab, was in
einer vorhergehenden Gegenwart, einer vergangenen Gegenwart war, aber die
Bezichung der Vergangenheit zur Gegenwart (Ursache und Wirkung) ist eine
blofle Vermutung. Die Welt des vergangenen Augenblicks ist nicht in der gegen-
wirtigen Welt. Unser Geist nimmt an, daf}, wenn es die vergangene Welt nicht
gegeben hitte, die gegenwirtige nicht existieren wiirde. Das gleiche trifft fiir die
zukiinftige Welt 2u: unser Geist nimmt sie vorweg. Weder die Vergangenheit
noch die Zukunft bilden Teile der Gegenwart; diese hat sie, enthilt sie aber nicht.
Dagegen sind die menschlichen Dinge nicht nur in der Zeit, sondern sie enthalten
auch die Zeit in sich. In der Gegenwart cines jeden menschlichen Dinges — einer
Bewegung, eines Wortes, einer Einrichtung — widerhallt die Vergangenheit und
. atmet die Zukunft. Sie sind in ihrer Gegenwart aus Vergangenheit und Zukunft
gemacht: um sie zu verstehen,  muff man von ihrer Vergangenhelt und 1hrer
Zukunft sprechen.

Das Beispiel | Hier wihlte der Referent ein «denkbar einfaches und scheinbar
von der Leber licherliches» Beispiel: die menschliche Titigkeit, auf Grund derer

“wir ein bestimmtes Eingeweide «Leber» (spanisch: higado) nen-
nen. Einstweilen kennen wir den Zusammenhang nicht, der dieses Wort mit
diesem Organ verbindet. Wir haben dieses Wort nicht erfunden, wir fanden es
in unserem sozialen Umkreis vor. Es war vor unserer Gegenwart da, und wenn
wir es brauchen, kommt es aus der Vergangenheit in die Gegenwart. Es ist fraglos,
daf bei der Aussprache des Wortes ohne Kenntnis des Zusammenhanges eine
Vergangenheit in der Gegenwart besteht. Das Wort «higado» (Leber) hat eine
Gegenwart und eine Vergangenheit. Die Gegenwart ist klar: Der niitzliche Ge-

116



brauch, um zum Belsplel zu sagen: ich bin leberkrank. Was es an Vergangenheit
enthalt ist, dafl wir ein EmgeWe1de <higado» nennen, ohne zu wissen warum.
Wir sind nicht verantwortlich, wir sagen es auf die Verantwortung eines Jemand,
X, der nicht gegenwirtig ist. Wir sagen es, weil «man» es sagt, wie man mit Hinde-
druck griifit, weil «man» es tut. Dieses «man» ist der Urheber von allem diesem,
ein unpersdnliches Wesen, von dem wir nur wissen, dal es da war, bevor es
gegenwirtig ist, aber mit dem Merkmal des Abwesendseiné, nimlich der Ver-
gangenheit. Das Gegenwarnge ist deren Wirkung in uns, sie selbst bleibt ver-
borgen. Die Vergangenheit ist «der, der den Stein wirft und die Hand verbirgt»
(spahisches Sprichwort). Wir gestalten den grofiten Teil unseres Lebens auf Ver-
antwortung dieses Abwesenden, Das Priteritum weht auf der Riickseite unseres
Lebens und treibt uns zu Handlungen, die wir nicht erfinden und nicht verstehen.
Der Grund fiir den Zusammenhang zwischen dem Wort und der Sache ist ab-
wesend, in einer verlorenen Vergangenheit. Wenn wir diesen Zusammenhang
verstehen wollen, so miissen wir «d la recherche du temps perdu» sein, eine der
guten Arten, die Geschichte zu definieren. Die Ueberlieferung besteht darin, die
ganze Serie der Gegenwarten eines Wortes von unserem gegenwirtigen Leben aus
zu rekonstruieren, sie uns zu vergegenwirtigen, alle diese Formen wieder aufleben
zu lassen. Die Geschichte ist Wiederbelebung dessen, was tot schien, Wieder-
gewinnung.

Bei unserem Beispiel handelt es sich darum, den Sinn des genannten Wortes
wieder aufleben zu lassen, zu wissen, warum wir es sagen. Die historische Wissen-
schaft hat verschiedene Techniken geschaffen, um zu Entlegenem zu gelangen, und
eine der niitzlichsten fiir diese Aufgabe ist die Linguistik. Eines ihrer Gesetze ist,
dafl die spanischen Worte vom Lateinischen her kommen, dem Vulgirlatein und
iiber das Lateinische auch aus dem Griechischen. Das erlaubt uns, einen” Sprung
ber zwanzig Jahrhunderte zu machen, aber in diesem Falle versagt das Gesertz.
Im Lateinischen hiefl «higado» «iecur» und im Griechischen «epar» (woher das
Wort «hepathisch», spanisch: hepatico). Durch die spanische Sprache hindurch bis
zum Lateinischen zurlickgehend, gelangt man zum lateinischen Wort «ficatumns,
der Bezeichnung fiir eine Speise «iecur ficatum», was die Leber (iecur) eines mit
Feigen zubereiteten oder mit Feigen gefiittertén Tieres bedeutete, eine Art von
«foiegras», Es gibt im Gebrauch der Sprache verschiedene Register, zum Beispiel
das Feierliche (Sancho nannte es <hablar de oposicidén»), das Burleske und darunter
die Neigung, unsere eigenen Eingeweide mit komischen Namen zu benennen. Die
Tatsache scheint ungeheuerllch und geheimnisvoll. Diese Neigung fiihrte die La-
teiner dazu, die Leber «iecur ficatum» zu benennen und spiter nur «ficatumn.
Schauen wir aber, was hier vor sich gegangen ist: vor kurzem wuflten wir nicht,
warum wir ein gewisses Eingeweide mit einem bestimmten Worte bezeichnen.
Jetzt wissen wir alles, weil wir eine Tatsache erzihlt, einen Vorgang beschrieben
haben; wir haben den Zusammenhang begriindet, sein Wesen entdeckt. Daraus
folgt, daf die Erzihlung eine Form der Vernunft ist neben und gegeniiber der
mathematischen Vernunft, der physikalischen usw. usw. Die historische Vernunft,
«razén histéricas, — sagte Ortega — «ist ein vor vielen Jahren von mir geprigter
Begriff, eine Vernunft, die nicht folgert und nicht ableitet, sondern die erzihlt,
die aber als einzige fihig ist, die menschlichen Wirklichkeiten zu verstehen, da
diese historisch sind. In Wahrheit steht sie nicht neben den andern Arten der
Vernunft oder ihnen gegeniiber, sondern sie ist die erste und grundlegende Ver-
nunft, von der die andern Spezifikationen sind.

Demzufolge besteht jede menschliche Realitit in einem «kommen von» und
«gehen zu». Daher kann der Historiker diese Realitit nicht mit fixer Pupille
betrachten, es wiirde sie anhalten, sie gefrieren lassen und schhe:ﬁhch entmensch-

117



lichen. Um eine Gebirde, einen Menschen, eine Nation zu sehen, mufy die Pupille
des Historikers im Gegenteil vom Vergangenen zur Zukunft und von der Zu-
kunft zur Gegenwart oszillieren.

Die wechselnde Nun wird das Beispiel nichts Licherliches mehr haben, ebenso-
Bedeutung von wenig wie das Romische Reich. Versuchen wir zu verstehen, was
«Imperium» «Imperium» bis zum Jahre 190 v.Chr. bedeutete, nach dem
| Siege iiber Karthago, als Rom sich eines voriibergehend. an-
genchmen Lebens erfreut. Nach Mommsen gab es zu jener Zeit zwei Formen von
«Imperium»: die biirgerliche und die militirische. Wir verstehen nicht, wie zwei
h&chste Gewalten bestehen konnen, aber die zivile ist beschrinkt. Der Konsul
kann das Heer nicht einberufen; das tut der Senat. Unterstreichen wir das Neben-
einanderbestehen zweier «Imperien»: eines mit scheinbarer Rechtskraft, eines mit
voller Rechtskraft. Diese ideale Rechtskraft ist aber nicht so ideal, sondern Ueber-
bleibsel aus der Vergangenheit, Aberglaube, Mythos. Mommsen gibt zu, daf die
Macht, dem Imperium zu befehlen, die die Kénige in der Republik besafen, ge-
schwicht und beschnitten auf die Konsuln iiberging. Er fiigt in einer Note hinzu,
dafl bis zum Jahre 100 v. Chr. die Bezeichnung «Imperium» nur dem militdrischen
«Imperium» verliechen wurde. Hier sehen wir, dafl das «Imperium» eine Form ist,
die aus der Vergangenheit kam und in die Zukunft ging. Um es zu verstehen,
mufite ich eine Geschichte erzihlen, nimlich diejenige, welche Ihering in seinem
wundervollen Werk «Der Geist des Romischen Rechtes» erzihlt hat, angefangen
beim Konig, der das «Imperium» ungeschwicht besaff, dann durch die zwei Kon-
suln ersetzt wurde, die sich in die zivile und militirische Macht teilten, bis zum
Pritor. Aber im Jahre 190 ist Scipio, der Anfiihrer des Heeres ist, nicht Konsul.
Der Titel «Imperator» wurde dem General verlichen, der eine Schlacht gewann
und ein Anrecht auf die Akklamation in Rom hatte, ein Titel ohne Befugnis.
Dennoch wird dieses Wort «Imperator», das so heruntergekommen war, die Basis
jenes herrlichen Staates sein, und aus diesem Worte werden die Kaiser Kar!. der
Grofle, Friedrich Barbarossa, Karl V., Napoleon hervorgehen. Gehen wir auf die
Zeit zurilick, in der die Lateiner nur Horden waren. Hier, im Anfang, finden wir
das Wort «imparare» — vorbereiten fiir eine Unternehmung, so dafl der «Im-
parator» oder «Imperator» nur der Vorbereiter war, Unternechmer und Organi-
sator, eine zeitweilige Autoritit, die neben sich nur eine gleichartige andere_ hatte.
Der «Degustator von Lebensmitteln», der den Geschmack (sabor) feststellte, war
der Weise (el sabio). Am andern Zuflersten Extrem finden wir Trajan, den ersten,
der offiziell den Titel «Imperator» verwendet, als das Imperium schon ein Jahr-
hundert alt war. Vor ihm wissen die andern Kaiser nicht, wie sie sich nennen
sollen. Cisar erhilt den Namen «Imperator», aber es ist ein persdnlicher Name,
mit dem er den Namen Gajus ersetzt; es ist keine Magistratur. Weder Claudius
noch Nero verwenden den Titel. Bei Otho erscheint er zweimal: als persénlicher
Vorname und als Sieger. Wenn Augustus ihn verwendete, so ist es weder als
Basis fiir seine Macht noch glaube ich, dafl er damit seine Autoritit begriindet..

Jede Zivilisation «Haben Sie bemerkt», fragt der Referent sein Publikum, «war-
miindet in die = um wir so viel Zeit damit verloren haben, um Sie auf diese
Hlegitimitit wechselnde Bezeichnung wihrend zweier Jahrhunderte auf-

» merksam zu machen? Als Sie diese undeutlichen Titel vorbei-
ziehen sahen, haben Sie nicht eine fiirchterliche Wirklichkeit dahinter gespiirt?»
Diese Tatsachen -zeigen uns, dafl diese Manner, Inhaber der absolutesten Gewalt,

s

118



nicht wuflten, wie sie ihre Funktion nennen sollten, welches ihre legitimen, legalen
Titel waren. Sie waren keine Utrsupatoren, aber sie wuflten nicht, warum sie be-
fahlen und nicht andere; ebensowenig wufiten es die Romer oder die anderen
Volker. Hier setzt die Geschichte den Fufl auf ein Gelinde, das sich in allen
Zivilisationen findet: die Gesetzmifligkeit ist verschwunden. Es handelt sich nicht
darum, daf diese Minner Abenteurer waren, die keine Legitimitit anerkennen
wollten, sonidern daf keine da war. Die .«priexistentia» war erloschen — niemand
wuflte, wer sie annulliert hatte. Und es ist so, daf} die Geschichte einer Zivilisation
immer in die Illegitimitit ausmiindet. Ortega machte darauf aufmerksam, dafi
niemand sich damit unterhalten sollte, Interpretationen fiir diese Worte zu
suchen. Sie haben keine und kodnnen sie nicht haben; denn in diese Zone der
Ilegitimitit gelangt nicht ein Volk allein, sondern es gelangen alle Vélker dahin,
die in einer Zivilisation leben. Das Vorgefiihl dieser Tatsache, die Ortega heute
klarsieht, war, wie er sagt, eine Sorge, die sein Leben bedriidst hatte. Schon 1928,
in seinem Buch «La Rebelion de las Masas» (Der Aufstand der Massen) und ganz
konkret in dem Kapitel «Wer befiehlt in der Welt?», schrieb er iiber die ent-
scheidende Wichtigkeit der Funktion des Befehlens und iiber die Demoralisation,
die aus jedem Zweifel und jeder Unsicherheit in dieser Frage entsteht.

ZUR GESCHICHTE DES CHRISTENTUMS

Die Geschichtsschreibung wird zur Wissenschaft gezihlt. Wie alle wissenschaft-
lichen Disziplinen, ist sie vom Willen zur Objektivitit erfiillt und mdchte erfor-
schen, «wie es gewesen ist», um ein bekanntes Wort Rankes zu gebrauchen.
Aber die Wissenschaftlichkeit der Geschichtsschreibung ist mehr ein schwieriges
Problem als eine eindeutige Selbstverstindlichkeit. Schon allein die Auswahl des
Stofes, was als wichtig oder unwichtig beurteilt wird, ist stark von der Subjek-
tivitit des Historikers abhingig. Aus diesem Grunde ist jede geschichtliche Dar-
stellung wesentlich von der Weltanschauung ihres Verfassers bestimmt; sie ist
ein Dokument davon, in welchem Lichte er die Dinge sah. Ein Geschichtswerk ist
deswegen auch immer zugleich eine Schau, wie der bereits ominds gewordene
Ausdruck lautet; Man hat dies nicht nur zu bedauern. Was die Historiographie
an exakter Wissenschaftlichkeit verliert, gewinnt sie dafiir an kiinstlerischer
Gestaltungsméglichkeit. Den unverginglichen Geschichtswerken des Abendlandes
ist dazu auch immer ein philosophisches Element eigen, wie es in einer natur-
wissenschaftlichen Studie nur ausnahmsweise anzutreffen ist. Damit der Leser der
Subjektivitit des Geschichtsschreibers nicht allzu wehrlos ausgeliefert ist, bleibt
thm nichts anderes iibrig, als zu mehreren Geschichtswerken iiber den einen
Gegenstand zu greifen, von denen jedes die Vergangenheit von einem andern
Gesichtspunkt aus betrachtet. Erst wenn er verschiedene geschichtliche Darstellun-
gen iiber ein Thema gelesen und sie miteinander verglichen hat, nihert er sich
der Wahrheit, die nie in einer monistischen Auffassung besteht, sondern allezeit
die Summe von zahlreichen Aspekten darstellt.

Um dieses Sachverhaltes willen ist auch das posthume Werk von Ernesto
Buonaiuti «Geschichte des Christentumss eine $ehr willkommene Gabe, dessen erster
das Altertum umfassender Band von Hans Markun in verdankenswerter Weise
ins Deutsche iibersetzt wurde (Francke-Verlag, Bern, 1948). Der' Name Buonaiuti
ist vor allem in Italien bekannt. In jungen Jahren Priester und Professor fiir
Philosophie, wurde er bald einer der fiihrenden Geister, welche fiir eine Erneue-
rung des Katholizismus kimpften, und geriet ob dieser selbstlesen’ Bemiihung

119



tragischerweise in schweren Konflikt mit seiner Kirche. Die mit dem unzuling-
lichen Namen «Modernismus» benannte Bewegung wird in ihrem christlichen
Anliegen selten richtig verstanden. Fiir den Katholiken sind deren standhafte
Anhinger seit der pipstlichen Enzyklika «Pascendi» verabscheuungswiirdige Hire-
tiker, und fiir die Protestanten blieben sie auf halbem Weg stehen, weil sie sich
ihnen nicht angeschlossen hatten. In Wirklichkeit war die modernistische Be-
wegung von Anfang an dazu bestimmt, ein religidses Drama zu werden, das man
nicht ohne Ergriffenheit verfolgen kann. Zu ihren vornehmsten Opfern gehdrt
gerade auch Buonaiuti. Er war eine lautere, ungemein begeisterungsfihige Gestalt.
Von dieser geistvollen Personlichkeit empfingen glle, die mit ihm in nihere Be-
riihrung kamen, einen nachhaltigen Eindruck. Ja, vielleicht war seine edle Ver-
kérperung christlicher Menschlichkeit noch gréfler als seine mutige Wissenschaft-
lichkeit. In seiner brennenden Wahrheitsliecbe beugte sich Buonaiuti nicht vor
dem Urteil der Kurie und nahm dafiir die Exkommunikation auf sich; sie lief
ihn spiter die Ergebenheitserklirung gegeniiber dem Faschismus verweigern, ob-
wohl er deswegen seine staatliche Professur fiir Religionsgeschichte verlor, und
sie machte ihn auch standhaft gegeniiber dem verlockenden Angebot der Uni-
versitit Lausanne, ihrem Dozentenkreis anzugehdren, weil er nicht gewillt war,
fiir den Preis einer akademischen Lehrstelle zum Protestantismus {iberzutreten.
Buonaiuti bliecb der unabhingige Mensch, der lieber bittere Armut und ein
gehetztes Fliichtlingsleben auf sich nahm, statt eine Handlung zu begechen, die
gegen sein Gewissen war, Solch vorbildliche Charakterstirke, die sich in der
heutigen Zeit leider nicht allzu hiufig findet, floR aus seiner ausgeprigten Christ-
lichkeit, die bei ihm immer wieder auf leuchtende Weise sichtbar wurde.

Ein rithmliches Zeugnis dieser geistigen Unabhingigkeit hat Buonaiuti auch mit
seiner «Geschichte des Christentums» abgelegt. Das Werk ist schon deswegen aufs
wirmste zu begriiflen, weil es in der deutschsprachigen Geschichtsschreibung den
Gesichtspunkt des mittelmeerlindischen Menschen geltend macht. Zudem ist
Buonaiutis «Geschichte des Christentums» nicht nach dem iiblichen Schema ge-
arbeitet. Nach eigenem Gestindnis wollte er keine Chronik schreiben und erhebt
auch keinen Anspruch auf Vollstindigkeit, die doch in keinem Geschichtswerk
zu erreichen ist, weil der uniibersehbar gewordene Stoff lingst nicht mehr
zwischen zwei Buchdeckeln gebindigt werden kann. Buonaiuti begniigt sich auch
nicht, in pragmatischer Weise den Ablauf der Dinge zu erzihlen, sondern er
reflektiert bestindig iiber das Geschehen, und zwar vom dhristlichen Standpunkt
aus. Diese reflektierende Einstellung macht die Lektiire seines Werkes so iiberaus
anregend. Es geht ihm um die Darstellung einer Gesc‘hlchte des christlichen
Geistes, und all das, was damit nichts zu tun hat, [ifit er einfach beiseite. Hinter
all seinen Ausfithrungen steht die ebenso aktuelle als bange Frage: Sollte das
Christentum als grofle soziale Kraft seine dynamische Bahn schon seit langem
durchlaufen haben? Welches ist die Aufgabe des Christentums innerhalb der
Mittelmeerkultur gewesen, und welches ist die Bestimmung des Christentums in
der heutigen Welt? Auf diese Fragen mdchte er mit.seiner Darstellung eine Ant-
wort geben. Wie weit ihm dies gelungen ist, kann erst entschieden werden, wenn
einmal das ganze Werk vorliegt. Auf alle Fille wirkt eine solche Fragestellung
auf den Stoff ungemein belebend, zumal der Verfasser bewufit bestrebt ist, die
urspriinglichen christlichen Werte A}meder namhaft zu machen. Nicht toter Gelehr-
samkeit fiir einen kleinen Kreis von Fachleuten frént Buonaiuti, sondern eine
dem Leben dienende Geschichtsschreibung ist seine «Geschichte des Christentums.»

Unmoglich ist es, in einer kurzen Anzeige kritisch zu den einzelnen Kapiteln
Stellung zu nehmen. Auch ein ausfiihrliches Referat iiber den Inhalt wiirde nur
fiir manchen Leser die eigene Lekture iiberfliissig machen, was niemals der Zweck

4

120



einer Rezension sein kann. Vielmehr sei lediglich auf einige Wesensmerkmale von
Buonaiutis Geschichtswerk hingewiesen. Selbstverstindlich sind seine Ausfihrun-
gen nicht in allen Teilen gleich originell, und es gibt auch bei ihm Kapitel, deren
Resultate Buonaiuti von andern Geschichtsforschern {ibernommen hat. Darin ist
kein Mangel zu sehen; denn wenn gesicherte Forschungsresultate nicht iibernom-
men werden diirften, sondern jeder wieder von vorn anfangen miiflte, wiirde damit
der Wert der ganzen Forschungsarbeit in Frage gestellt. Buonaiuti macht von
deren Resultaten Gebrauch, wo sie ihm zu Recht zu bestechen scheinen und geht in
anderen Fragen wiederum seine eigenen Wege. Als Ganzes betrachtet, ist sein
Werk sehr selbstindig gearbeitet, was sich schon in den seltenen Zitaten aus den
Quellen zeigt, welche. seine Ausfiilhrungen vortrefflich untermauern. Natiirlich
liegt in diesen unabhingigen Partien der Hauptwert des Buches, von dem einige
wenigstens kurz erwihnt seien. -

In seiner «Geschichte des Christentums» ist Buonaiuti von dem anerkennens-
werten Bemiihen geleitet, denjenigen Stromungen, die bis dahin in den Hinter-
grund gedringt worden sind, die ihnen gebiihrende Stellung zu verschaffen. Dahin
gehtren vor allem seine Ausfiihrungen iiber den viel verlisterten Chiliasmus,
der jahrhundertelang unter dem schiefen Urteil des kaiserlichen Biographen Euseb
von Cisarea betrachtet worden war, und der in Wirklichkeit eine der religiGsesten
Bewegungen ist, die es innerhalb des Christentums gab. Buonaiuti lief sich durch
die Verketzerungen, welche der enthusiastische Chiliasmus iiber sich ergehen lassen
mufite, nicht im geringsten beirren und fiithrt mit Recht aus: «...heute aber, da
die sozialen und wirtschaftlichen Interessen in all unseren Visionen vom mensch-
lichen Fortschritt so sehr im Vordergrund stcheg, kénnen wir nicht umhin, dem
Chiliasmus seinen wichtigen Platz in der Entwicklung des Urchristentums wieder
zuriickzugeben. Es ist schon gesagt worden, dafl dieser Millenarismus eine der
Hauptursachen der grofien Begeisterung ist, die dem Urchristentum den Missions-
erfolg in der Welt sicherte. Wir kénnen heute noch weiter gehen und sagen: ohne
den Chiliasmus kann man die Unruhe innerhalb der christlichen Gemeinschaft des
zweiten Jahrhunderts nicht verstehen.» Dies zweifellos richtige Urteil - liefl
Buonaiuti der Reichgotteserwartung eine viel grofiere Bedeutung zuschreiben, als
es gewohnlich geschieht, und man wird sich seinem Bedauern iiber deren unter-
gegangene Quellen nur anschlieflen.

Auch fiir die Linie, welche das Christentum mit dem Humanismus verbindet,
und die heute wieder im Mittelpunkt der Diskussion steht, hat Buonaiuti ein
grofles Verstindnis. Wenn er auch um die Gefahr weif}, die der christlichen Bot-
schaft von jeder begrifflichen Fassung droht, und die immer auf Kosten von deren
mystischem Gehalt geschieht — das abstrakt logische Denken gehért nach Am-
brosius nicht zu den Heilsinstrumenten, deren sich der Herr bediente — so stellt
Buonaiuti doch eine Gestalt wie Justin mit sichtlicher Wirme dar. Er sieht in ihm
nicht nur eine «akute Hellenisierung», die in vielen Kirchengeschichtsdarstellungen
mit einem verichtlichen Werturteil abgetan wird. Er preist Justin als den ersten
wirklichen Humanisten in der Geschichte des Christentums, dessen Erklirung es
ihm angetan hat: «Die Philosophie ist wahrhaftig der grofite Schatz und die
wiirdigste Huldigung, die wir Gott darbringen kénnen. Die Philosophie fiihrt uns
zu Gott und verbindet uns mit ihm, und wahrhaft Heilige sind diejenigen, die
ihr ihr ganzes Denken weihen.» Das Aufkommen einer christlichen Kultur besitzt
Buonaiutis. ganzes Interesse, und er verfolgt genau, was die Kirchenviter zu
diesem Thema auszufithren wissen., Wer sich fiir dieses bedeutsame Anliegen ver-
antwortlich weifl, findet bei Buonaiuti ein grofles Material zusammengestellt, das
ihm erlaubt, an diesem Thema, weiterzubauen. - .

Sehr bedeutsam sind auch Buonaiutis Ausfiihrungen iiber die Konstantinische

121



Religionspolitik. Wihrend Euseb sie in allen Tonarten verherrlicht, stellt Buo-
naiuti sie unter dem Titel «Die konstantinische Revolution» dar. In der Tat kann
der Umschwung des vierten Jahrhunderts nicht anders als mit dieser Bezeichnung
adiquat wiedergegeben werden. Wenn endlich einmal die interessante Geschichte
der Revolutionen im Christentum geschrieben wird, muf8 Konstantins Erhebung
des Christentums von einer verfolgten zu einer staatlich privilegierten Religion
auch darin eingeordnet werden. Sie ist die Revolution von oben, die nicht weniger
verhingnisvoll gewirkt hat, als es die Revolutionen von unten taten. In dem
daraus hervorgehenden Problem der Beziehung zwischen Christentum und Im-
perium sieht Buonaiuti nicht eine rein juristische Frage, sondern ein Problem der
Sittlichkeit und der politischen Lage. Uniibersehbar waren die Folgen, die daraus
fiir die Christenheit hervorgingen. Statt vieler sei nur die eine erwihnt: «Die
Kirche hort auf, Kirche zu sein, wenn sie nicht im Wesentlichen von Charismen
lebt. Die Charismen sind aber durch ihre Natur unvereinbar mit der hierarchi-
schen Ordnung, weshalb die Orthodoxie, um sich vor Her Zersetzung durch die
prophetische Begeisterung zu retten, sich die von den Charismatikern ausgedachte
Theologie zu eigen machte, sie als Bollwerk gegen ihre Urheber beniitzte und sie
ihres umstiirzlerischen Gehaltes beraubt.» -

Es wiren noch viele beachtenswerte Ausfithrungen von Buonaiuti anzufiihren,
die seine religidse Durchdrmgung des klrchengesdaidnlidlen Stoffes dartun. Doch
zeigt bereits dieser eine Hinweis, daf} es sich um eine h&chst respektable Leistung
handelt, mit der sich zu beschiftigen fiir jeden Leser wirklichen Gewinn bedeutet,
auch dort, wo sie ihn zum Widerspruch reizt.

&

WALTER NIGG

PHILOSOPHIE DES ICH UND DU

Hermann L. Goldschmidt, der schon in fruheren phxlosophlschen Untersuchungen
Gegenwartsprobleme behandelte, wendet sich in seinem neuen Buch Philosopbie
als Dialogik (Aehren-Verlag, Affoltern a. A.) einem vielseitigen Stoffgebiet zu, das
in den Formen der Philosophie auch naturwissenschaftliche, soziale, politische und
selbstredend religise Fragen in sich schlieft. Er behandelt jene Neue Philosophie
thistorisch und definierend, die die Klassische Philosophie iiberwunden hat. Durch
den Verzicht auf absolute Erkenntnisse eines philosophierenden Ich kommt sie
durch die Aufnahme der Parallelwahrheiten eines korrespondierenden Du zu einer
erweiterten, Welt- und Wahrhenserkenntms, deren Einheit die Vielheit in sich
schlieflt.

Wihrend die ph1]osophlschen Systeme bis Hegel und die Naturwissenschaft vor
Einstein und Planck mit einer geschlossenen Welt rechneten, der der einheitliche
Mensch und die Monowahrheit entsprachen, haben sich bereits in der Nachfolge
Hegels Erscheinungen gezeigt, die Hegel negierten, indem sie ihn, wie Feuerbach
und Marx, auf den Kopf, oder vom Kopf auf die Fiifle stellten; den abstrakten
Menschen durch den wirklichen, den absoluten Geist durch einen erfahrenen, und
die totale Wissenschaftslehre durch eine bedingte und viel unbestimmtere in Frage
stellten. Kierkegaard, aber auch Heine, dessen Bedeutung selbst fiir diese Frage
Goldschmidt, wie allgemein iiblich, verkennt, gehen von einer existentiellen Wirk-
lichkeit und von den Lebenswiderspriichen aus, ohne ein allgemeingiiltiges philo-
sophisches Dogma anzuerkennen, das die Liicken im Weltenbau notdiirftig ver-
stopft.

Die Abkehr von Hegel enthilt aber diesen gewaltigen Denker doch noch in
sich, denn in der Dialektik ist schon ein stummer Dialog enthalten, freilich nicht

122



zwischen gleichberechtigten und gleichzeitigen Kriften, sondern durch eine Auf-
emanderfolge, die eben doch.etwas wesentlich anderes ist als das Nebenemander,
aus dem die Dialogik die Welt rekonstituiert. Die Dialektik geht von einer abso-
luten Einheit aus und ist, wie Goldschmidt sehr gut formuliert, der Versuch einer
Dialogik im Monolog. Die Dialogik ist kein Allheil- und Allerkenntnismittel,
sondern kann nur das in Ordnung bringen, was das dialogische Prinzip wirklich
in sich enthilt. In dieser Philosophie findet sich eine Bcwuﬁtsemsentspredmng zur
Naturwissenschaft, die das alte Kausalgesetz aufgehoben hat und mit Zeiten und
Réumen rechnet, die einmalig sind und weder der Gesamtheit noch einem Gesamt-
raum ohne weiteres eingeordnet werden konnen.

Als einen Urheber des dialogischen Denkens stellt Goldschmidt den Rehgxons-
'Philosophen Ludwig Feuerbach vor, der in einigen Worten seiner Grundsitze der
Philosophie der Zukunft die moderne Philosophie des Ich, Du und Es antizipierte.
Es ist wirklich esstaunlich, in einer 1843, aus Zensurgriinden in der Schweiz
erschienenen Schrift den Satz zu finden: «Die wahre Dialektik ist kein Monolog
des einsamen Denkers mit sich selbst, sie ist ein Dialog zwischen Ich und Du.»

Goldschmidt deutet durch ein Zitatr des Sturm-und-Drang-Spinozisten Friedrich
Heinrich ]acobl «Ohne Du ist das Ich unméglich» an, dafl auch dieser moderne
Gedanke seine Geschichte hat. Man kénnte nicht blofl auf Hamann, sondern viel
weiter zuriick auf den Mysnker Cusanus und den Pantheismus von Giordano
Bruno zuruckgehen, die eine Koinzidenz der Gegensitze erkannten und ihre Auf-
I8sung in Gott projizierten. Jetze sucht man aber die Widerspriichlichkeit zy
einem Weltprinzip zu machen, das keiner transzendenten, sondern einer mit-
menschlichen Auflsung bedarf, woraus sich aber nicht nur das Ich und Du von
Mensch zu Mensch, sondern auch der Dialog zwischen Mensch und Gott, also ein
wahrhaft israelitisch-christliches Prinzip ergibt, dessen Wahrheit naturwissenschaft-
lich mitexistiert.

Feuerbach hat freilich seinen grofen Einfall nicht weitergefilhrt und ist, wie
mit, zwei anderen Begriffen in die Skonomische Dialektik, so auch ziemlich ano-
nym in die Philosophie der Dialogik eingegangen. Es ist ein Akt der Gerechtigkeit,
Feuerbach, der gelegentlich als verschollene Tagesbetiihmtheit behandelt wird, in
sein Recht einzusetzen, da auch seine Philosophie und Soziologie der Liebe eng
zur Dialogik gehéren. ‘

Die dialogische Wissenschaftslehre ist als Philosophie der Naturwissenschaft vor-
ausgegangen, und sie ist heute schon ein so michtiger Teil des neuen philosophi-
schen Bewufltseins, dafl es durchaus angebracht ist, nicht sie nach anderen Lehren,
sondern diese nach ihr zu messen. Die Verdringung des Ich aus seiner Totalitit,
die gar nicht lebensfihig ist, die Vérdringung des absolutistischen Philosophierens
durch ein gemeinschaftlich bezogenes, das man auch demokratisch nennen kann,
erkliren zur Geniige, daf die dialogische Philosophie stofiweise an der Wende des
19. und 20. Jahrhunderts und besonders nach dem ersten Weltkneg wiedererstand,
und eine enorme Kriftigung erfuhr, als die Naturwissenschaft zeigte, dafl es nur
Allerindividuellstes, nur Einmaliges gibt, aber dieses nur innerhalb eines sich gegen-
seitig bedingenden Ganzen. Obwohl nun die dialogische Philosophie wie auf ein-
mal an verschiedenen Orten und aus ganz verschiedenen Denkweisen (wissenschaft-
lichen und religidsen) entstand, hat doch Julius Bahnsen mit seinem Werk «Der
Widerspruch im Wissen und Wesen der Welt» philosophisch Fundamente ge-
schaffen. Man braucht ferner nur die Namen Dilthey, Hermann Cohen, Ferdinand
Ebner, Karl Barth, Friedrich Gogarten, Martin Buber, Theodor Litt zu nennen,
um das michtige Gebiet dieses neuen Denkens anzudeuten, in dem zum Teil
Dialektik und Dlalog:k eins geworden sind.

Goldschmidt hitte in diesem Zusammenhang sich besonders mit einem Werk

) 123



auseinandersetzen miissen, das freilich durch merkwiirdigste Schicksalstiicken un-
bekannt blieb, obwohl es unter den Diinndruck-Klassikern des Inselverlags als
einziges Dichtwerk eines Lebenden erschien: mit dem Ton von Arno Nadel, einer
Lehre von Gott und Leben, die gerade in der Bliitezeit der Dialogik um 1922
erschxen, und ganz unabhingig von der dialogischen Philosophie ihr Material in
einer ganz eigenen, schweren Terminologie enthilt, ihre wesentlichen Gedanken
aber als mystisch-religitse Erfahrungen in Gedichtform w1ederg1bt Dieses e1n21g-
artige Werk gehdrt deshalb in diesen Zusammenhang, weil es zeigt, wie gewisse
phl]osophnsche und religidse Erfahrungen unvermittelt mitten unter uns anwesend
sind: ein Faktum, das allein schon ihre lebendige Wahrheit bestitigt.

Wie kdénnte man aber heute von einer Philosophie des Gesamtseins als einer
Philosophie der Gleichberechtigung der Gegensitze sprechen, ohne Konsequenzen
auf die politische Gegenwart zu ziehen. Im Vergleich zu diesem neu geschaffenen
Wissen wirkt doch jeder Anspruch- auf eine Totalitit, sei er 'denkerisch oder
sozial, als ein hoffnungsloser Riickfall in geistige Verhiltnisse, die auch mit
Gewaltmethoden nicht zum Leben erweckt werden konnen. So ist auch die Dia-
logik eine wahre Philosophie aus dem Leben und zum Leben hin. Sie erklirt die
‘gewaltige Unsicherheit des heutigen Menschen nicht blof8 durch' Skonomisch-
politische Furcht, sondern durch die Aufhebung alter, triigerischer Sicherheiten.
Und sie bestitigt ihm aufs neue, dafl der Ausgleich zwischen den Anspriichen des
Individuums und der Gemeinschaft zu den akutesten Problemen auch der Philo-

sophie gehort. _ . FELIX STOSSINGER

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN a

Hoélderlin -~ Der Dichter, dessen heiligc Wirrungen 120 Jahre nach seinen ersten

zwischen den Veroffentlichungen in unserer Nacht Licht geworden sind, sprach
Gottern auch von seiner Geschichte und der Geschichte iiberhaupt mit

- ¢inem prophetischen Wissen, das erst die spitere Geschichte er-
filllend entritselt hat. Heute 'sind die ernstesten Zeitschriften seiner Deutung
ergeben. Was in diesen furchtbaren Jahren Holderlin den Mirtyrern wie vom
Jenseits her sagen konnte, lesen wir ergriffen in einem nachgelassenen Aufsatz von
Michael Brink, der in Lugano 1947 an den Folgen des Konzentrationslagers ge-
storben ist und von dem im Verlag Lambert Schneider, Heidelberg, aufier einer
schénen Anthologie romantischer Lyrik eine Schrift Revolution humana erschienen
ist. Im Innsbrucker Brenner (17) findet sich unter seinen Reminiszenzen an seine
Leidenszeit die Schilderung des Evakuationsmarsches, auf dem er im Strafenkot
ein verlorenes Buch findet — ein Holderlin. Er schligt auf und liest: «Es war mir,
als hitte sich die Menschennatur in die Mannigfaltigkeit des Tierreiches aufgeldst,
wie iiberall waren auch hier die Minner besonders verwahrlost und verwest.
O Genius meines Volkes, ich muff hinab, ich mufl im Totenreich dich suchen.
Daf jetzt die Toten oben iiber der Erde gehen und. die Lebendigen darunter
sind .. .» Und bald darauf war auch Brink bei ihnen.

Vor einer Frage von ungemeiner Aktualitdt steht in der Pforté (8) Thea Drees
in ihrer Untersuchung Hélderlins Geschichtsbild beim Lesen der beriithmten Verse:
«Ihr Stidte des Euphrats! / Ihr Gassen von Palmyra! / Ihr Siulenwilder in der
Ebene der Wiiste! / Was seid ihr?» — Es ist die Frage vor den Trimmern der
Antike und der, europiischen Gegenwart, die nach dem Wesen der Welt und des
Menschen in der Geschichte sucht. Das Werk Holderlins durchforschend, in der

124



Tibinger Hymnen riihmt den autonomen Menschen der Aufklirung, erst der
spitere erwartet allein von der Nibe der Gétter das gesittigt-vollendete Leben
des Archipelagus.

Unbekannte Verse aus dem noch nicht hexametrischen Entwurf zum Archi-
pelagus veroffentlicht Friedrich Beifiner, dessen kritische Holderlin-Ausgabe 1943
der erschiitternde Brief Hyperions an Bellarmin: «So kam ich unter die Deut-
schen» nur einen Aspekt der Versteppung des Menschen beklage, findet die Ver-
fasserin zahlreiche Beispiele der geschichtlichen Not, die der Schwirmer fiir die
Jakobiner, der Verehrer Bonapartes geschen und erlebt hat. Holderlin kennt
Schicksal und Aufgabe der Vélker. In seinem Thalia-Fragment spricht er kantisch
von der «Organisation, die wir uns selbst zu geben imstande sind». Wie "so viele
seiner Zeit, ist auch Holderlin ein Gliubiger des kommenden johannitischen
Reiches: «Das eherne Schicksal entsagt der Herrschaft, und aus dem Bunde des
Wesens schwindet der Tod, und Unzertrennlichkeit und ewige Jugend beseliget,
verschnert die Welt». Den Weg, dahin fithren die Gétter. Der Holderlin der
zu erscheinen begann, in der Pforte (1). Sie kreisen um das hdlderlinsche und
allgemein mystische Problem der Nihe. '

Aber weil so nahe sie sind, die gegenwirtigen Gotter,

Mufl ich sein, als wiren sie fern, und dunkel in Wolken
Muf} ihr Name mir sein. Nur ehe der Morgen

Aufglinzt, ehe das Leben im Mittag gliihet,

Nenn ich stille sie mir, damit der Dichter das Seine

Habe. Wenn aber hinab das himmlische Licht geht,

Denk ich des Vergangenen gern, und sage: Bliihet indes...

Welches sind aber nun die «gegenwirtigen Gétters in der Welt eines Dichters,
der nicht dogmatisch christlich ist, aber von tragisch sehnsiichtiger Ehrfurcht zum
letzten der antiken Gotter, zu Christus, erfiillt ist? Man darf im allgemeinen bei
allen Deutern von Holderlins Gtterqual den reinen Willen voraussetzen — denn
man mufl selbst etwas von «Nihe» wissen, wenn man sich um ihre Erklirung
bemiiht, Aber naturgemifl legt jeder seine eigene Gottliebe der hélderlinschen
unter, und so hebt Eduard Lachmann im Brenner (17) in einer Untersuchung iiber
Hélderlin und das Christliche eben dieses aus Holderlins Erlebnis aller Liebes- und
Versohnungskrifte hervor. Die Frage, ob Holderlin die Griechengotter als Ideen,
wie Schiller als Sinnbilder, oder als echte Entelechien, verehrte, ist ziemlich all-
gemein in diesem Sinn seit den grundlegenden Schriften von Pawl Béckmann,
Romano Guardini, Wilbelm Michel entschieden. Wihrend der Kult des George-
kreises Holderlin zum Triger verleiblichter Gotteskrifte machte, sieht man jetzt
wieder vor allem die Dinge, die auf Holderlin eindrangen und deren er nicht
Herr werden konnte. Eine Mittelstellung zwischen hellenischen und christlichen
Glaubenskriften weist ihm auch Lachmann zu; ebenso Benno won Wiese in der

. Jahreszeitschrift Bund, dem Organ der Wuppertaler Gespriche, Wiese beschiftigt
sich besonders mit dem Existentiellen der hélderlinschen Gotter. Thre Wirklich-
keit ergibt sich aus dem Begriff der Nihe, die an sich israelitisch-christlich ist, so
daf ich sagen méchte, daf Hélderlin die offenbarte Niibe des biblischen Gottes
auch von den olympischen Gottheiten erwartet und empfingt. «Gotternihe
(schreibt Wiese) ist ein Durchdrungensein vom Geist des Lebens, das den Men-
schen in das ewig Blithende, in das eigentliche Wesen des Seins, auf begliickende
°§1€l‘ gefihrdende Weise hineinreifit. Sie kdnnen aber auch ,fern’ sein, das heifit
nicht etwa nicht vorhanden, sondern nur in bestimmten Zeiten abwesend oder

125



verhiillt.» Christlich ist es aber, dafl Holderlins Glaube aus Leid und Not stammt.
Der Grieche fiirchtet die Gotter, weil er ihre Macht kennt. Das menschliche Leben
ohne sie wire einfacher und gliicklicher. Fiir Holderlin ist aber, wie fiir den
Frommen der Psalmen und der Evangelien, «allein zu sein und ohne die Gétter...
der Tod». Es ist also ein Christ, der die Olympischen verehrt, ihre Nihe sucht
und von ihnen vielerlei empfingt. Vor allem fiirchtet Hélderlin nicht die Macht
der Gbotter, sondern ist, bediirftig, von ihr iiberwiltigt zu werden und, wie Wiese
es schoén formuliert, «alle seit Christus versiumten Opfer nachzuholen».

Holderlin litt darunter, Christus als Bruder des Dionysos zu wissen, weil er
von der Eifersucht der Gotter Kunde hat. Aber iiber den Gottern steht doch als
letzter antikischer Gott der, den er «Mein Meister und Herr!» nennt, der «Ein-
zige». Es gibt also fiir H6lderlin einen Gott, der einzig ist, und doch Gétterbriider
neben sich hat. In heutiger Terminologie konnte man von einem Monopluralismus
sprechen. Das christliche Uebergewicht wird aber allmihlich unverkennbar. Eduard
Lachmann erinnert daran, dafl von den vollendeten Hymnen drei an Christus
gerichtet sind. Dazu kommt der Entwurf der Madonnenhymne. Aber der christ-
liche Leser findet auch in anderen bedeutenden Stiicken «die Moglichkeit einer
Transparenz des Christlichen», Einzigartig ist diese Ambiguitit Holderlins zwi-
schen hellenischem und christlichem Gotteskult. Mit zunehmender Verdmstllchung
ersetzt er die Namen der antiken Numina durch Wendungen wie «Engel des
Vaterlands», und auch bei der Verdeutschung des Sophokles erscheinen an Stelle
der Gotternamen geistige, Begriffe. Aber wenn Holderlin aus Bordeaux schreibt,
«mich hat Apoll gesdllagen» wissen wir, daf8 dieser heilige Mann doch zu keiner
Entscheidung gekommen ist. Daran dndert die Durchdringung Hélderlins mit
christlichem Wesen nichts. Er verehrt in Christus die numinose Spende des Ver-
sohners, und so schlieffit auch Hyperions letzter Brief mit dem Ruf nach Verssh-
nung. Ist es die Versdhnung zwischen Dionysos und Christus? Hélderlin spricht
von der Scham, diese Gotter zu vergleichen, und Lachmann bleibt behutsam bei
diesem Bekenntnis stehen. Hoélderlin war doch zu sehr Christ, um eine Synthese
der Gottlichkeiten zu wagen, um wie Heine, Nletzsche, George aus einem spiteren
Aecon den «Christ im Tanz» zu antizipieren.

Mit einer anderen, weltlich-schicksalhaften Entsd'leldungsqual macht uns Hans
Heinrich Borcherdt in einem Aufsatz Schiller und Hélderlin in der Pforte (3) be-
kannt. Es ist so gut wie sicher, dafl Susette Gontard aus Eifersucht auf Schiller,
«die einzige minnliche Liebe Hélderlinss, sich davor zu schiitzen suchte, Holderlin
an Schiller zu verlieren. Der Literarhistoriker der Miinchner Universitit, der
die Beziehungen Schillers zur Romantik in einem neuen Werk darstellen wird,
fiillt eine Liicke in der Holderlin-Literatur mit diesem reichdokumentierten Bei-
trag aus. Susette hatte die faszinierende Personlichkeit Schillers erlebt, kannte aber
auch besorgt ihre Wirkung auf den Freund. Im Oktober 1799 schreibt sie ihm:
«Doch rate ich Dir und warne Dich fiir eines: Kehre nicht dahin zuriick, woher
Du mit zerrissenen Gefiiblen in meine Arme Dich gerettet... Wird er (Schiller)
nicht suchen, Dich in seine Nihe zu bringen?... Wenn es einst so wire, oh! dann
gedenke der Liebe! und ihrer unzihligen Qualen!» So war es also Susette, die
Holderlins ablehnende Haltung Schiller gegeniiber veranlait hat, mit allen Folgen,
die wir kennen. Aus dem Wahnsinnsdimmer erwachte Hélderlin, wenn von Dio-
tima gesprochen wird, und als der Name Schiller erwihnt wurde, hdrte man von
ihm: «Mein Schiller, mein herrlicher Schiller!» Auch zwischen den Gottheiten
seines Herzens hat Holderlin nicht wihlen kénnen. Er war in jeder Hinsicht der
Gequilte, dem auf dieser Erde nicht geholfen werden kann.

126



Ortega  Obwohl die Diskussion mit Zeitschriften ihr Daseinsrecht bereits durch
Y Gasset die Fiille des mitgeteilten Lebens bewiesen haben, wollen wir nicht

auf folgendes Argument von José Ortega y Gasset verzichten: «Der
Zeitungs- und Zeitschriftenartikel ist heute eine unentbebrliche Form des Geistes,
und wer ihn pedantisch verachtet, hat nicht die geringste Vorstellung von dem,
was sich heute geschiditlich abspielt.» Es findet sich in der Abhandlung von Ernst
Robert Curtius iiber den keltiberischen Philosophen im letzten Heft des Merkur
(15). Ortegas Werk ist sowohl durch die deutsche Selbstblockade wie durch die
Blockade Spaniens ein noch lange nicht erschlossenes Geistesland, auf dem Lebens-
erkenntnisse von grofter Bedeutung fiir unsere Fihigkeit, unsere Aufgaben zu
erfassen und unsere Stellung in der Geschichte zu fixieren, gediehen sind. «Der
E_indruck einer Generation», schreibt Ortega an einen argentinischen Studenten,
«ist nur dann giinstig, wenn er zweierlei erweckt: Hoffnung und Vertrauen. Die
argentinische Jugend, die ich kenne, fl6ft mir mehr Hoffnung als Vertrauen ein.
Es ist unmaglich, in der Welt etwas Bedeutsames zu leisten, wenn man nicht
Kraft und Disziplin vereinigt.» Vitale Kraft und innere Disziplin, nennt es, deu-
tend aus Ortegas Philosophie, Curtius, um dann die Polaritit von Leben und
Vernunft als ein Hauptthema Ortegas zu behandeln, Es enthilt den Glauben an
die Vernunft und den Glauben an das Leben. Goethe steht auferhalb des Ratio-
nalismus. Er ist, wie Ortega es ausdriickt, der erste Entdecker der immanenten
Lebenswerte, Als zweiter gilt Nietzsche. Mit Nietzsche hat der Rationalismus seinen
Hohepunkt {iberschritten, Europa gibt den Glauben an einé absolute Wahrheit
preis, um die Fiille des Lebens zu respektieren. Mit den Lebensphilosophien, stellt
Curtius fest, hat die Philosophie Ortegas, der durch Diltheys Resultate michtig
gefordert wurde, nichts zu tun. Ortega hilt an der strengen Disziplin des Begriffes
fest, an der Vernunft. Aber er versucht, in die Vernunft das Vitale einzubauen.
Er fordert eine vitale Vernunft. Sie erscheint ihm gleichsam als eine neue Dimen-
sion der Vernunft. — Das unmittelbare Leben erwiese sich dann als ein Aspekt der
Geschichte, «Welche Stelle kommt aber der Naturwissenschaft im menschlichen
Denken zu? Was ist die Welt der Physik? Die Physik ist ein begriffliches System,
das vielleicht eine gewisse Beziehung zur Wirklichkeit hat, aber zunichst ein
Gedankenbau ist. Der Physiker lebt in einer selbstgeschaffenen Ideenwelt. Ihre
Begriffe sind geistige Konstruktionen. Die Physik, die Philosophie, die Poesie, die
Religion — sie alle sind innere Welten, Schépfungen der Phantasie, die nach
Ortega das ,Hauptorgan’ unseres intellektuellen Apparates ist. Die Welt der
Erkenntnis ist also nur eine der vielen Innenwelten, die der Mensch erzeugt hat.»

Kurze  Die Universitit von Chicago veranstaltet wdchentliche Radiodiskus-
Chronik sionen zwischen angesechenen Universititslehrern, politisch, kulturell,

organisatorisch titigen Persdnlichkeiten der ganzen Welt und ver-
offentlicht den unverkiirzten Text in ihrer Wochenschrift The University of
Chicago Round Table. Bisher sind iiber 580 Hefte erschienen. Jedes bringt vor
dem Diskussionstext einfiilhrende Worte iiber die Sprecher, und viele Hefte schlie-
flen mjt einem Artikel iiber das Thema und einer Bibliographie der behandelten
Fragen. Diskussionsthemen waren unter anderen: Jugend in der amerikanischen
Kultur (576); Franzsische Revolution gegen Russische Revolution (507); Die
Weltregierung, diskutiert von Nehru, Koo und Hutchins (524); Was kann die
Gesellschaft von der Universitit erwarten (574) und so weiter. — Mercure de
France gehért nach wie vor zu den reichhaltigsten Zeitschriften Frankreichs. Seine
Spezialitit sind die zahlreichen Rundschau-Rubriken Mercuriale, von denen jede
aus einem kleinen Vorbericht und zahlreichen anschliefenden kurzen Buch- und

127



Zeitschriftenbesprechungen, Kritiken, Glossen besteht. So enthilt ein Heft (1029)
aufler neun Hauptartikeln folgende Chroniken: Literatur, Lyrik, Theater, Film,
Musik, Orientalische Archiologie, Antike Zivilisation, Deutschland, Angelsichsische
Literatur, Wissenschaftliche Institute, Medizin, Tagespresse, Verschiedenes. — In
der Deutschen Rundschau (5) zeichnet Rudolf Pechel in einem Gedichenisaufsatz
die geistesaristokratische Persénlichkeit von Katharina Kippenberg. Man erfihrt
erst jetzt, dafl diese hervorragende Frau nicht blof, wie man wuflte, eine vorbild-
liche Herausgeberarbeit geleistet, sondern auch vieles anonym und pseudonym
verdffentlicht hat. Das Verzeichnis ihrer Kleinen Schriften im Gedenkbuch des
Insel-Verlags ist drei Seiten lang. Ein Gedicht auf Antorn Kippenberg zu seinem
75. Geburtstag von Rudolf Alexander Schrider in den Schweizer Monatsheften (3)
schlieft mit den schdnen Versen: «Die Welt veraltet neben dir / Doch sieh: das

Alte ward nicht alt.» FELIX STOSSINGER

128



	Kleien Rundschau

