Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 17 (1949-1950)

Heft: 1

Artikel: Gedanken zum Werk Thomas Manns
Autor: Amstein, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758761

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758761
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GEDANKEN ZUM WERK THOMAS MANNS

VON MAX AMSTEIN

Nach einer Aeuflerung Thomas Manns gehSren Musiker und Aerzte
zu seinen besten Lesern. Zusammen mit der groflen, stets wachsenden
Liebe zum Werk des Dichters gibt also unser Beruf diesem Aufsatz
tiber. Thomas Mann eine gewisse Legitimitit, die nach seiner Meinung
in allen Dingen das Beste, das Entscheidende ist.

Die Romanwerke des Dichters enthalten fast ausnahmslos musi-
kalische Erlebnisse. Doch auch Krankheiten sind iiberall gegenwirtig
darin, wenn auch nicht immer so ausfithrlich wie im Tuberkulose-
roman «Der Zauberberg». Musik und Krankheit gehéren bei Thomas
Mann zusammen.: Man muff den Mut fiir diese Feststellung auf-
bringen, den traurigen Mut, wiirde der Dichter in seiner ironischen
Ausdrucksweise sagen. Ein gerader Weg fiihrt von Hanno Budden-
brook, dem kleinen Musikexzedenten und Verfallsprinzén zum Ton-
setzer Adrian Leverkiihn, alias «Doktor Faustus». Was noch Episode
bleibt in den «Buddenbrooks», im groflen Erstling des Dichters, wird
im «Faustus» zur mysteriosen Einheit. Hier feiern Krankheit und
Musik ohne jede moralische Hemmung Hochzeit. ,

Gegen Ende des zweiten Bandes, gegen Ende seinés Lebens sitzt
Hanno am Klavier und spielt eine seiner frei erfundenen Fantasien.
Schon ist der Tonsetzer also da mit seiner {iber vier Buchseiten fiillen-
den Variationenorgie. Die Sidtze sind ein Konzert, der fiinfund-
zwanzigjahrige Dichter 1dft den Leser am Wort seine Musik erleben.
Was fiir Metamorphosen von Musik in Sprache und von Sprache in
Musik vollbringt der Siebziger im «Faustus»!

Die Krankheiten sind wie die Musik ernst zu nehmende Realitdten
in der Dichtung Thomas Manns. Auf Hanno Buddenbrooks eksta-
tisches Musikerlebnis folgt ein klinisches Kapitel von ebenfalls vier
Seiten Linge. Es beginnt: «Mit dem Typhus ist es folgendermafien
bestellt», und lehrbuchhaft sachlich und schonungslos gengu schildert
das Kapitel alle Stadien von Hannos tddlicher Krankheit, ohne thn
mit einem Wort zu erwihnen. Doch im nichsten Kapitel, am Schluff
des Romans, sitzen acht schwarzgekleidete Damen zusammen.

Hanno Buddenbrooks iiberschwengliches Klaviererlebnis ist der
euphorische Vorbote seines Todes. Im «Doktor Faustus» schliefit der
Kiinstler seinen Pakt, den Teufelspakt, mit stimulierenden, geniali-
sierenden Krankheitsgiften. Nach jahrzehntelanger Berauschung wer-

12



den sie thr geniales Opfer, in der Zeit von Deutschlands fiirchter-
licher Niederlage im Krieg, in die paralytische Nacht werfen.

Von genialisierender, von schopferischer, Genie spendender Krank-
heit spricht erst der spite Thomas Mann. Solche Ausdriicke beleidigen
unser biirgerliches Ohr. Todliche Gifte wirkten genialisierend im
Dienste der Kunst und des Lebens? Unser grofles Schlagwort heifit
doch: Schidlingsbekimpfung! Genialisierende Krankheit ist nicht nur
fiir den Arzt ein erregend abenteuerliches Problem.

«Aesthet mit der Tendenz zum Abgrund... Liebhaber des Patho-
logischen und des Todes...» nannte sich der Dichter einst selber.
Er tat es allerdings wihrend des ersten Weltkrieges, als ihn sein
patriotischer Kampf gegen den Zivilisationsliteraten zur Verzweif-
lung und iiberspitzten Formulierungen trieb.

£

- Die Entstehungsgeschichte des «Zauberbergs» zeigt des Dichters
beunruhigendes Verhiltnis zum Pathologischen von einer neuen Seite.
Eine leichte Lungenaffektion ridtigte seine Frau 1912 einen Hohen-
kurort aufzusuchen. Im Sanatorium auf Besuch, holt sich der Dichter
selber einen ldstigen Katarrh der obern Luftwege. Er 1488t sich unter-
suchen, mit dem drztlichen Bescheid, er solle sich ebenfalls ein halbes
Jahr in Kur begeben. «Wenn ich dem Rat gefolgt wire», schreibt
Thomas Mann, «wer weif}, vielleicht lage ich noch immer dort oben.
Ich habe es vorgezogen, den ,Zauberberg* zu schreiben.»

Ist Kunst ein Ventil der Krankheit? Hat man die Wahl, anstatt
zu erkranken, die Dichtung der abgelehnten Krankheit zu schreiben?
Romantische Lebensauffassung ist das nicht, viel eher Goethescher
resoluter Lebensstil. Mit spiirbarem Behagen erzihlt Thomas Mann,
wie Goethe mit einundachtzig Jahren, nachdem ein anderer gerade
mit fiinfundsiebzig gestorben war, iiber die Lumpen von Menschen
schalt, die sich so frith aus dem Leben davonmachen.

Moral in der Kunst wird in den «Buddenbrooks» als Gegensatz
der Moral zu allem Hedonismus erkannt. Vergniigen und unbe-
schwertes Gliick sind die hochsten hedonistischen Lebensgiiter. Eines
Kunstwerks Kontrast zy dieser oberflichlichen Gliidkslehre entschei-
det also tiber sein moralisches Gewicht. Kunst und Krankheit gehdren
niher zusammen als Kunst und Gliick.

Hanno Buddenbrook wird von seiner Mutter gefragt: «Was freut
dich in der Musik, etwa der Geist eines gewissen faden Optimismus,

13



prompte, freundliche Befriedigung des kaum' ein Wenig aufgestachel-
ten Willens ... Geht es in der Welt etwa zu, wie in einer hiibschen
Melodie? . . Das ist lappischer Idealismus...!» -

Das ist Thomas Manns friihe Absage an eine leichte, frohllche und
gliickliche Kunst. Spit, in der eisigen Luft des «Doktor Faustus»,
wird der harmonische Dreiklang zum bittersten Miflklang. Die
hiibsche Melodie von einst beleidigt nun das Ohr als hidfllicher Uebel-
laut. Adrian Leverkiihn sagt-zu seinem Biographen: «Dreiklinge in
einer Komposition mit dem technischen Horizont von heute iiber-
bieten jede Dissonanz. .. der Schock ist drger als frither der bltterste
Miﬁklang.»

Bei Leverkiihns fiirchterlichem Gestindnis wollen uns die Trinen
in die Augen schieflen:

«Das Gute und Edle, um das die Menschen gekdmpft, wofiir sie
Zwingburgen gestiirmt und was die Erfiillten (gemeint ist Beethoven)
jubelnd verkundlgt haben, das soll nicht sein... Es wird zuriick-
genommen . .. Ich will es zuriicknehmen: Die Neunte Symphonie.»

Das grausame Wort muf im «Faustus» stehn. Als spites Restimee
des ganzen Lebenswerkes scheut sich das unheimliche Buch vor keiner
Konsequenz. Kunst, die banalem Vergniigen und oberflichlichem
Daseinsfrieden den Dienst kiindet, hat zuletzt gar keine andere Wahl
als die Abdikation an den Idealismus. Idealismus ist nichts,anderes
als eine Art von Edelhedonismus.

*

Das Lebenswerk Thomas Manns verletht dem «Doktor Faustus»
schicksalhafte Wiirde. Gewifl wire es falsch, die Hervorbringungen
seiner groflen Jugend und leidenschaftlichen Manneszeit als Prilu-
dium des wilden Spitlings zu betrachten. Aber nach dem Krieg, als
das friedlose Europa seine Hoéllenwanderung erst eigentlich antrat,
da war der Dichter mit seinem Teufelspakt zur Stelle, und er gibt,
was man auch sonst dariiber denkt, der Katastrophe religiosen Sinn.

Um den schweren Weg, den der Dichter zu gehen hatte, zu er-
messen, erinnere man sich an «die Wonnen der Gewdhnlichkeit», nach
denen Tonio Kréger sich sehnt; der in die Kunst verirrte Biirger
mit seiner verliebten Schwiche fiir das Simple, Treuherzige und
Angenehm-Normale, das Ungeniale und Anstindige. Doch schon der
verirrte Biirger hatte «den ganzen kranken Adel der Kunst» im
Leibe. Wie wire sonst in jener Novelle von 1914 der im Hinblick
auf den «Faustus» prophetische Satz moglich: «Ich bewundere die
Stolzen und Kalten, die auf den Pfaden der ‘groflen, dimonischen
Schonheit abenteuern . .., aber ich beneide sie nicht.»"

' oo

14



Noch 1918 schreibt Thomas Mann in den «Betrachtungen eines
Unpolitischen»: «Biirgerlichkeit, und zwar patriarchalische Biirger-
lichkeit als Lebensgefiihl ist mein personliches Erbe.» Dem voraus-
geahnten kalten Abenteuer der dimonischen Schonheit, der Faustus-
dichtung, ist der Dichter nicht entgangen.

&

In den verschiedensten Schriften und Lebensperioden bekennt
Thomas Mann, die innerste Natur jedes Dichters und groflen Men-
schen sei konservativ, Er achtet und ehrt die aristokratische Haltung
Jakob Burckhardts und stellt sich im ersten Krieg selber auf die Seite
einer stolzen konservativen Minderheit mit seiner gerade heute wie-
der sehr lesenswerten Schrift: «Friedrich und die groffe Koalition.»
Die «Betrachtungen eines Unpolitischen» sind ein sechshundert Seiten
langer, mit Verbissenheit und Hafl ausgetragener Kampf gegen den
fortschrittstrunkenen «Zivilisationsliteraten», Herr Setembrini wird
im «Zauberberg» sein schibig gemachtes Gewand zu tragen haben.
Seine Biirgerlichkeit erklirt Thomas Manns monarchische Haltung im
ersten Krieg. Und nun am Ende.die faustische Hollenfahrt? Nicht
der Dichter, sondern die geschichtlichen Ereignisse offneten den
Abgrund. '

Was anderes als Biirgerlichkeit ist Tonio Krogers «kranker Adel
der Kunst»? Vom biirgerlich gesunden Leben aus geurteilt ist Kunst
krank. Achnliche Urteile, wie «Ein Kiinstlerleben ist kein wiirdiges
Leben» (1918), und «Dichtertum ist die lebensmégliche Form der
Inkorrektheit (1930), sind undenkbar ohne leidenschaftlichen Hang
nach biirgerlicher Korrektheit. Tonio Krégers Versuchungen gelten
dem Angenehm-Normalen und Ungenialen. Dabei weifl der Dichter
wie kein Zweiter — es steht im Aufsatz iiber Theodor Storm —:
«daf das Element des Abenteuerlichen, Unregelmifligen, Norm- und
Gliickswidrigen zur kiinstlerischen Konstitution gehdrt».
~ Ob er will oder nicht, mufl Thomas Mann sogar im Phinomen
Hitler eine Erscheinungsform des Kiinstlertums wiedererkennen. Wir
lesen in einer an den Iden des Mirz 1939 gedruckten Pariser Emi-
grantenzeitschrift: «Es ist (bei Hitler) auf eine gewisse beschimende
Weise alles da: Die Schwierigkeit, Faulheit und kligliche Undefinier-
barkeit der Frithe, das Nichtunterzubringensein, das ,Was-willst-du-
nun-eigentlich‘» : .

«Bruder Hitler» war der Artikel iiberschrieben. Es ist nichts als
Konsequenz, wenn im «Faustus» der Kiinstler als «Bruder des Ver-
brechers und Verriickten» erscheint.

Tonio Kroger ist zwischen die beiden starken Pole Biirgerlichkeit

/

15



und Kiinstlertum gestellt, seine Wonnen der Gewdhnlichkeit sind der
ironische Ausgleich des Abenteuers der dimonischen Schonheit. Einen
dhnlichen Ausgleich gibt es im «Faustus» nicht mehr. Hat die Ironie
Bankerott gemacht in dieser schrecklichen Dichtung? Der zweite Welt-
krieg machte Schluff mit der deutschen Burgerhchkelt als Lebens-
stimmung.

Thomas Mann kennt das «Herzasthma des Exils». Darf man es
«treuherzig und anstindig» einfach Heimweh nennen? Vielleicht muf}
man in diesem Hinblick den «Doktor Faustus» als einen Verzweif-
lungsakt des Dichters beurteilen. Er dichtet Deutschlands Zerstdrung,
weil der niedersausende Hammer des Krieges Deutschland in Stiicke
zerschldgt, weil es sein Heimwehbild eines normal-gesunden, anstin-
digen Deutschlands nicht mehr gibt. Die chhtung wird zum radi-
kalsten Akt der Austilgung. «Faustus» ist im einfachen und iiber-
tragenen Sinn des Wortes eine Heimsuchung. Wer weif}, auch das
gewaltigste Heimwehlied, das in der Welt je ertonte, ist das Werk.
Drum die Musik . .. und aus Verzweiflung das «Geheul als ‘Themas.

%

Die Ironie Thomas Manns ist niemals spielerischer Unernst, sie ist
Ertraghchmachung und Ausgleich von Gegensitzen.

Das Leben sei zu wichtig, um dariiber ernsthaft zu sprechen, lautet
ein ‘Aphorismus von Oscar Wilde. Der herausfordernd freche Satz
enthiillt das Wesen der Ironie. Hinter scheinbarem’ Zynismus ver-
stecken sich Scheu, Reserve und Respekt. Ironische Haltung ist wiirde-
voller, wenn auch nicht so lebenssicher, als todernste Einseitigkeit.
«Ironie ist aber immer Ironie nach beiden Seiten hin», sagt Thomas
Mann. Er nennt Weisheit und Skepsis das Gegenteil des I—Iero1schen,
und solche Ironie ist feierlich gestimmt.

Thomas Manns Verhiltnis zur stabilen, normalen, geistig gesun-
den Biirgerwelt nur in die ironische Formel der Wonnen der Gewdhn-
lichkeit zu fassen, wire falsch. Verfall und Ende des biirgerlichen
Zeitalters erlebt er mit Schmerz, wie wir in «Unordnung und friithes
Leid» erfahren. In der Inflationszeit werden die Kinder zu «Villen-
proletariern». Nach dem zweiten Weltkrieg bleibt nur noch die
deutsche Wohnkiichenwelt iibrig.

Die geistige Entbiirgerlichung Thomas Manns, die ihren Triumph
im «Doktor Faustus» feiert, vollzieht sich schrittweise. Weither kam
der Weg, der zuletzt in die geistige Lebenskilte Adrian Leverkiihns
fiihre: «Kalt wollén wir dich, daf kaum die Flammen der Produktion
heif} genug sein sollen, dich darin zu erwirmen...» Was herrscht
dagegen im Roman «Konigliche Hoheit», funf ]ahre vor dem ersten

16



Krieg datiert, noch fiir sichere Geborgenheit, auch wenn es vom
Kiinstler dort schon heifft: «Das Leben ist unser verbotener Gar-
ten ... Die Entsagung ist unser Pakt mit der Muse.» Der Pakt mit
der Muse wird zuletzt zum Teufelspakt. A

Fihrt es zu weit, wenn wir uns vom Dichter auch noch sagen
lassen, Ironie und konservative Gesinnung seien verwandte Stim-
mungen? Nichts fithrt bei Thomas Mann zu weit. Wir vermifiten
im «Faustus» die Ironie. Wahrlich, wenn Ironie konservativ ist,
suchen wir sie dort umsonst, denn im «Faustus» geht es so unkon-
servativ zu wie nur, moglich. Nicht nur die Neunte Symphonie wird
zuriickgenommen. ‘

Doch trotz allem ist «Doktor Faustus» Thomas Manns konserva-
tivste Dichtung., Was ist der Teufel denn anderes als eine erzkon-
servative, mittelalterlich religiose Einrichtung? Konservativ ist die
sehr ernst zu nehmende religidse Tendenz des Werkes. Es ist keine
Ironie, wenn der Leibhaftige an Leverkiithn die Frage richtet: «Wer
will eine theologische Existenz fithren ohne mich?» Ein anderes
Wort gleicher Provenienz, muf} es einem in scheinbarer Sekuritit
dahinlebenden Mittelstand nicht wie ein Schuldspruch in den Ohren
liegen: «Die MittelmaBigkeit fithrt liberhaupt kein theologisches
Leben.»

%

Fine kleine Novelle Thomas Manns heifit «Der Weg zum Fried-
hof». Manches Werk des Dichters kénnte diese Ueberschrift als Unter-
titel tragen. Er pafite fiir die «Buddenbrooks» — Verfall einer
Familie —, und zuletzt sogar fiir den «Faustus»; denn das Schicksal
Deutschlands im zweiten Krieg ist nichts anderes als ein Weg zum
Friedhof. In der kurzen Novelle ist Lobgott Piepsam, ja, so heifit er
und nicht anders, allein unterwegs zu den Gribern seiner Lieben.
Mit ihm ist es iibel bestellt. Er geht auf dem Fufiweg neben der
Chaussee, ein gebiickter, hifllicher Mann in abgetragenen Kleidern.
Im gelbblassen Gesicht hat er eine geschwollene, glutrote, iiber und
iiber mit Warzen besetzte Nase. Ein Trinker, ein Siufer ist er. Da
fahrt ein Velofahrer, statt die Chaussee zu beniitzen, auf dem Kies-
weg daher, was Piepsams Zorn erregt. Aus Zorn wird Wut, die Wut
steigert sich zum Tobsuchtsanfall, zZum Delirium. Zuletzt bricht er
entkriaftet zusammen. Geschultes Personal besorgt das Weitere. Wie
ein Brot in den Backofen, wird er in einen Ambulanzwagen ge-
schoben. «Das alles ging _mit grofler Prizision», schliefit die Novelle,
«mnit ein paar gciib_ten Griffen, klipp und klapp wie im Affentheater.»

Schon ist das nicht. Aber gerade der offenbare Mangel an Schon-
heit machte dem Realschiiler bei der einstigen ersten Begegnung mit

: : 17



der Novelle den tiefsten Eindruck. Es war die Entdeckung einer
bisher unbekannten Funktion der Kunst: Ins Dunkle zu schauen. Mit
keiner der neun Musen, die durchaus als langweilige Einrichtung
empfunden wurden, hatte Lobgott Piepsam etwas zu tun. Heroisch-
poetisch, tragisch ist da nichts, Wer lobt hier Gott? Lobgott, das ist
unverhiillter Hohn. Obwohl hier nichts Unerlaubtes — Trinkernasen
sah man oft —, obwohl nichts erotisch Erwachsenes die Hand im
Spiele hatte, hitte die Geschichte in kein Schulbuch gepafit. Mit der
Sympathie fiir die kleine Geschichte verband sich ein heimlicher
leidenschaftlicher Protest gegen die dorfliche Umwelt, die nicht ins
Dunkle schaute und im geldeinbringenden, geldverzehrenden Alltag
aufgmg Als ob es keine hintergriindigen und chaotlschen Dinge gibe
in der Welt, so lebte das Dorf.

Ein Wort von Thomas Mann aus den «Betrachtungen eines Un-
politischen» erldutert das Wesen jener frithen Ahnungen. Da steht:
«Wenn aber jemand es fiir eine Aufgabe der Kunst erklirte, Gottes-
angst zu wedken ..., so wollte ich nicht widersprechen.»

In die Zeit der ersten Bekanntschaft mit Thomas Manns Novelle
fiel das erste, gleich erschiitternde Erlebnis von Richard Wagners
Musik. Es war die «Tannhduser»-Ouvertiire, in welcher der sakrale
Choral und das heidnische Preislied der Sinnenlust mltemander im
Kampf liegen. :

Es fehlte jede Ahnung der hier wirkenden Zusammenhinge. Erst
Jahre spiter deckten «Die Betrachtungen eines Unpolitischen» sie auf.
Darin lernt man das «unliterarische» deutsche Volk auch als das un-
und antipsychologische Volk kennen. Nietzsche beiseite genommen,
stellt Thomas Mann fest, gab es in Deutschland nur apologetische
‘Wagner-Biographien, aber keine Wagner-Kritik. Franzosen, Baude-
laire und Barrés hatten viel bessere Dinge iiber Wagner gesagt. Von
Baudelaire ist es nicht weit zu Edgar Allan Poe, und man sieht
Thomas Mann durch sein leidenschaftlich intensives Verhiltnis zyr
Musik Richard Wagners in die hochinteressantesten Zusammenhange
hineingestellt. Poe kommt {iibrigens in den «Buddenbrooks» vor.
Hannos Freund, nachdem er die ganze Religionsstunde durch gelesen
hat, statt aufzupassen, bekennt: «Dieser Roderich Usher ist die wun-
dervollste Figur, die je erfunden worden ist!... Wenn ich jemals
eine so gute Geschichte schreiben konnte!» Ohne ZWCIfCl ist die er-
wihnte Novelle Poes eine Mexstcrerzahlung, aber instinktiv lehnt
man die Bezeichnung des pathologisch bis ins Phantastische iiber-
sensibilisierten Roderich Usher als «wundervolle Figur» ab. Was den
jungen Thomas Mann und seine Liebe zu E. A. Poe betrifft, so miissen
wir ihm glauben wenn er sich «Liebhaber des Pathologlschen und
des Todes...» nennt.

18



Heute, spitestens seit 1933, gibt es die deutsche Wagner-Kritik, un.d
zwar von Thomas Mann selber. Wagner, mit subtilster Psychologie
untersucht, ist alles andere als eine germanische nationaldsthetische
Gottheit, wie sie dem «braunen Haus» 1933 in seinen Kram gepafit
hitte. Die Heldinnen Wagners, liest man bei Thomas Mann, kenn-
zeichne ein Zug von Edelhysterie, etwas Somnambules, Verziicktes
und Seherisches, das ihre romantische Heroik mit bedenklicher Moder-
nitdt durchsetze. \

enn ein geschriebener Satz einem Dichter je das Lc':ben rettete,
SO tat es wohl dieser. Eine «analphabetische und mdrderische Presse-
etze» wurde in Miinchen veranstaltet, was den im Ausland weilen-
den Dichter veranlafite, nie mehr nach Deutschland zuriickzukghren.
Sein Weg in die Welt, wohin er gehorte, war angetreten. Thomas
Mann war damals auch bei Hermann Hesse im Tessin und beneidete
den lingst aus Deutschland geschiedenen Kollegen und Freund um
dessen bewihrte, viel friiher errungene politische Einsichten.

«Weltscheu, Weltverlangen, Weltbediirftigkeit, Weltwiirde der
Dichtung, Weltméglichkeit einer vollendeten Arbeit, Goethes Welt-
biirgertum, weltsichere Sprache, Weltstrenge, Weltzeitenuhr . . .», all
das sind Thomas Mannsche ‘Wortbildungen aus den verschiedensten
Werken und Schriften. So zusammengestellt, sind sie das Weltvisum

in seinem deutschen Paf. '
*

Der in Amerika geschriebene Roman «Doktor Faustus» bringt den
in des Dichters Werk von langer Hand vorbereiteten gewaltigen Aus-
bruch der Musik. Ohne eine Note zu schreiben, ist er nun schopfe-
rischer Musiker. Eine im Grunde phantastische Situation, ein Triumph
des Geistes ohnegleichen! Etwas realiter nicht Existierendes erlangt
die lebendigste Existenz, sogar sensationelle Aktualitit. Haben wir

érmann Hesse schon erwahnt, so sei angemerkt, daf} der Tonsetzer
Adrian Leverkithn und der Glasperlenspieler Joseph Knecht grofle

eitg‘eno_ss‘en sind. Das eigentliche Spiel, der Ludus sollemnis im
“,GlaSPerlen-spiel» und das Opus Apokalypsis im «Doktor Faustus»
sind gleicherweise Irrealititen. Ein Hinweis, daf fiir Spitdichtungen
auf hochster Geistesstufe die: Wirklichkeit verloren jst?

In der _chivelle “LUiSd1§ﬂ” — Vci}fl‘ Jahre vor den «Buddenbrooks»,
mit Zzweiundzwanzig Jahren geschricben — pf eine ungemein
eindrickliche Sealle® oo ¢ g ¢ &

Fin Miinchner Fest m'it\ Mirzenbier und Produktionen ... Drei-
klang und Walzertakt! Drei Leute befinden sich zuletzt auf der
Bithne. Am Klavier sitzen die schgne Frau Rechtsanwalt Jacoby
und ein junger Musiker zu vierhindigem Spiel. Der Rechtsanwalt

19



selber steht daneben als Luischen in einem Kleide von blutroter Seide.
Er ist ein iberfetter, eunuchischer Riese, gleichsam eine Vorstudie
zu Potiphar in den grofien, viel spitern Joseph-Romanen... Amra
Jacoby hat es besser gemacht als ihre Schwester vor dreitausend
Jahren. Herr Liutner, der Musiker am Klavier, ist diesmal den
Anlockungen von Potiphars Weib erlegen, was aufler'dem betrogenen
Rechtsanwalt selber ganz Miinchen weifl. Mit seinem ldppischen
Coupletgesang gibt sich der Betrogene nun auch noch der Licherlich-
keit preis. Da geschieht das Schreckliche: ein F-Dur-Akkord bringt
die Entscheidung, 6ffnet dem gutmiitigen Dicken endlich die Augen
fir den Skandal. Die Klaviermelodie liflt durch das immer leb-
haftere Hervortreten eines H einen Uebergang von Cis-Dur in Fis-
Dur erwarten. Statt dessen schligt die Tonart jih nach F-Dur um.
«Es war eine vollkommen verbliiffende Ueberrumpelung», erzihle
die Novelle. Der dicke Mann mit seiner plotzlichen Einsicht bricht
tot. zusammen, dafl die Bretter krachen.

Geht es in Opern blutig zu, dann liefert das Theaterarsenal" die
Dolche. Aber die Novelle Thomas Manns tétet mit Musik. Ein iiber-
raschender Miflton, F statt Fis, das geniigt. _

«Geheul als Thema»? Zuriickgenommen, wir wissen’s, wird die
Neunte Symphonie, ihr Himmelsjubel darf nicht mehr sein, Geheul
statt- dessen. Ist das des Dichters Ernst? Er selber nennt seine Joseph-
Romane ein humoristisches Menschheitslied. «Die vertauschten Kopfe»
bezeichnet er als metaphysischen Scherz. Ist diesmal einfach ein dia-
bolischer Schnack an der Reihe? O nein! Vielleicht in der Welt, doch
nicht in Thomas Manns Werk. «Geheul als Thema» ist die grausam
lapidare, mit moderner Dramatik bis zum Explodleren geladene
Formel der dimonisch kiithnen chhtung

Doch das «Geheul als Thema» ist ja gar nicht so fiirchterlich; denn
vom «dimonischen Standpunkt» aus handelt es sich weder um Zuttick-
nahme der geliebten harmonischen Musik noch um eine Auslieferung
des Schonen ans Chaos. Im Gegenteil: Das formlose Dunkle strebt
empor, das Chaos wiihlt aufwirts... Holle und Geheul wollen
«Thema» sein. ..

Hitten wir nicht eher Grund zu frohlocken als uns zu fiirchten vor
Thomas Manns fiirchterlichem Buch? Mit ‘dem Dichter ahnen wir
die Sehnsucht des Chaos nach Erlosung. Im Chaos lebte also religise
Sehnsucht? Es sehnt sich nach Form, nach Klang, seiner Natur ent-
sprechend nach Mlﬁklang> Dort unten in den didmonischen Bezirken
bleibt die Welt nur so lange chaotisch und «absolut scheusiligs, als
wir uns davor abkehren und uns nicht um sie kilmmern. «Der Segen
aus der Tiefe, die unten liegt...» ist da im «Faustus» wie in den
Joseph-Romanen, wenn auch «Das Geheul als Thema» in seiner

20



modern radikalen Schrecklichkeit der poetisch-alttestamentarischen
Segensformel so wenig gleicht. . .
«Doktor Faustus» mufite kommen. Vorbej sind die Zeiten, da wir
uns in der Nzhe idealistisch jubelnder Worte gliicklich wihnen durf-
ten. «Geheul als ‘Thema» ist keine Phrase. Doch das «Seid umschlun-
gen Millionen» aus der Neunten Symphonie hat unsere Zeit zur gro-
teskesten aller Phrasen gemacht. Wir miissen das wissen, sollen wir
seelisch weiterexistieren und mit der Wirklichkeit Schritt halten.

3

Auf gewohnt lapidare Weise stellt Thomas Mann einmal fest,
cigentlich seien Dichter meistens etwas anderes, versetzte Maler oder
Bildhauer oder Architekten. «Was mich betrifft», fahrt er fort, «mufl
ich mich zu den Musikern unter den Dichtern rechnen.» |

Man lese seine Interpretation von Beethovens Opus hundertelf,
um zu begreifen, warum die Musiker zu Thomas Manns besten
Lesern gehoren. In des Dichters Sprache verschenken sich hier Musik
und Poesie auf zauberhafte Weise aneinander.

Doch auch die Aerzte gehdren zu Thomas Manns besten Lesern.
Keinen Moment wollten wir zogern, im Werk Thomas Manns eine
Ptaxis zu eréffnen. Arbeit in Hiille und Fiille, vielseitig wie eine
Landpraxis. In vielen Biichern des Dichters geht es seitenlang und
aufs allergenaueste klinisch und medizinisch zu. Unter Umstinden
tteffen wir seine Helden sogar direkt beim autodidaktischen Medizin-
studium, so Hans Castorp im «Zauberberg» und ebenso den unver-
gelllich grofartigen Hochstapler Felix Krull. Der kennt die ein-
schligige Literatur, und fiir einen Arzt gibt es nichts Interessanteres
als seine Explikationen und Demonstrationen der hysterischen und.
phantastischen Pseudologie. In der Tat, man geht als Arzt nicht
\Se!ten'in die Schule bei Thomas Mann, auf jeden Fall ist man von
seinem Werk sehr oft «beruflich» beansprucht.

In den «Buddenbrooks» wird aus einer einfachen Lungenentziin-

ung eine doppelte, zuletzt das todliche Oedem . . . Schritt fir Sdwriee
erlebe_anir’S, die ganzen, dann die halben Stunden der rédielnden
Agonie, bis zuletzt der Spiegel verhingt wird. Wahrlich, der junge
Dichter war ein «Liebhaber des Pathologischen und des Todes. . .»

Alle groflen Krankheiten kommen in seinem Werk vor: Typhus,
Tuberkulose, Cholera im «Tod in Venedig», Delirium bei Lobgott
Piepsam, Ddmmerzustand bei Albrecht van der Qualen. Dieser Name!
A“Fin ihn au_‘SZUSPI'EChen ist schon eine Qual! Adrian Leverkiihn hat
Spirochiiten im Blut, Syphiliserreger, vom seltsamen Gast aus der
‘Hoélle mit ironisch diabolischer Zirtlichkejt «die Kleinen» genannt.

21



Vom Schrecklichen das Schrecklichste im ganzen mit Krankheit so
reich befrachteten Ocuvre Thomas Manns ist die Hirnhautentziin-
dung des engelhaften Knaben Nepomuk Schneidewein, den Lever-
kithn liebt, trotz seiner Kilte, trotz seines Paktes. Eine Situation,
dhnlich derjenigen im «Tod in Venedig», nur darf dort der gétter-
schone Knabe Tadzio. am Leben bleiben, wihrend der Schriftsteller
Gustav Allensbach seine leidenschaftliche Bewunderung des Halb-
wiichsigen mit dem Tode bezahlt. Ist auch diese Gefiihlssteigerung,
wie Hanno Buddenbrooks Verziickung am Klavier, schon von
Anfang an primorbide, primortale Lebenseuphorie; letzte, schon vom
Tode eingegebene hochaufflackernde Lebensleidenschaft? Im «Fau-
stus» wird das Kind geopfert, Nepomuk Schneidewein stirbt. Alle
Motive aus Thomas Manns fruhern Werken sind hier schonungslos
radikalisiert. ‘

Die Aerzte im Werk Thomas Manns sind eine eher seltsame Schar,
von Doktor Grabow, dem Buddenbrookschen Hausarzt, bis zu Dok-
tor Kiirbis. Doktor Grabow verordnet nur immer: «Strenge Diit,
ein wenig Franzbrot, ein wenig Taube...», an einer Stelle des
Romans auf knapp anderthalb Seiten dreimal hintereinander: «Ein
wenig Franzbrot, ein wenig Taube...» Doktor Kiirbis behandelt
Nepomuk Schneidewein. Doktor Kiirbis! Mufite das sein?

Natiirlich war die tuberkulose Hirnhautentziindung, bis das
Streptomyzin als Heilmittel kam, eine Krankheit mit absolut sicherm
todlichen Ausgang. Natiirlich verstehn wir Aerzte von gewissen
Dingen keinen Kabis, was wir zugeben, auch wenn uns kein Doktor
Kiirbis so groblich dran erinnert. Vom «Humbugkonsilium», das dem
krebskranken Theodor Storm seine Todesdngste nimmt und ihn wie-
der Mut schopfen liflt zur Vollendung des Schimmelreiters, erzihle
Thomas Mann im «Adel des Geistes». Nun, die Aerzte waren durch
alle Jahrhunderte eine beliebte Zielscheibe fiir Witz und Spott. An
ithnen ist Stoff fiir Parodie und Karikatur.

Im Erstlingsroman des Dichters, in den «Buddenbrooks», -erleben
wir die Krankheit sozusagen in ihrer natiirlichen biologischen Funk-
tion. Krankheiten 18sen zeitlich erfiilltes oder vorzeitig erschopftes
Leben auf. Greise, alt und schwach geworden, sterben. Die Lebens-
krise eines seelisch zermiirbten Fiinfzigers endet mit Krankheit und
Tod. Krankheit erbarmt sich des nicht mehr lebenstiichtigen Gym-
nasiasten und «Verfallsprinzen» Hanno.

Rund fiinfundzwanzig Jahre spiter ist der Sachverhalt im «Zau-
berberg» vollig neu. Nun befaflt sich die Dichtung mit den demorali-
sierenden Wirkungen von Krankheit. Die tuberkuldse Liegekur mit
ihren verheerenden, Zeit und Begriffe auflésenden Folgen, die
Mischung von «Tod und Amusement» im Sanatoriumsleben liefern

22



nun den Stoff fiir den zweibéindigen, ganz der Krankheit gewidmeten
Roman. Lo '

Abermals rund fiinfundzwanzig Jahre spiter, im «Doktor Fau-
stus», erleben wir die dritte, herausfordernd kithne Wandlung in des
Dichters Verhiltnis zur Krankheit. Nun gilt sein Iriteresse — er sagt
emmal, der intellektuelle Name fiir Liebe heifie Interesse —, nun
gilt seine Liebe also der genialisierenden Krankheit.

«Liebhaber des Pathologischen und des Todes . ..» Mit dem «Fau-
Stus» verliert die dekadent-romantisch tbertricbene Selbstcharakteri-
serung von einst jede Giiltigkeit. Das Pathologische wirkt nun im
Dienste héchsten Lebens, als lebensteigerndes Teufelselixier befeuert
es die Krifte des Genies. Gleichviel, woher das Anspornende, Auf-
reizende stammt, wenn es nur als ziindender Wind ins Feuer fihrt,
dafl es auflodert in den heifiesten Flammen der Produktion. Jetzt ist
aufgeriumt mit: jeder ironischen Romantik und allen Wonnen der
Gewohnlichkeit. |

In Thomas Manns Aufsatz iiber Dostojewskij und im «Faustus»
findet sich fast wortlich zweimal dieselbe Stelle, was nahezu unerhort
wirkt bei dem unerschopflichen Meister der Neu- und Umformulie-
rungen: «Und ich will’s meinen, daf8 schipferische, Genie spendende
Krankheit, Krankheit, die hoch zu Roff die Hindernisse nimmt, ' in
kithnem Rausch von Fels zu Felsen sprengt, tausendmal dem Leben
lieber ist als zu Fuf latschende Gesundheit.»

Vom individuellen Leben ist hier selbstverstindlich nicht mehr die
Rede, sondern von groflen, sich stufenweise am Einzelnen vollzichen-
den Entwicklungen der Menschheit. | _

Die geniespendende Krankheit Thomas Manns zeugt von seinem
€benso unerschrockenen wie unegoistischen und im Ganzen gldubigen
Lebenssinn. Eine solche Gesinnung, die nicht wehleidig nur nach den
schidlichen Wirkungen fragt, verleiht der Krankheit geistigen, ja
religivsen Adel. Auch den irztlichen Beruf adelt eine derartige Krank-
heltsauffassung ... trotz Doktor Kiirbis!

Allerdings geraten wir Aerzte, sobald wir dem Pathologischen
unter bqson.dern Umstdnden positive, zum Beispiel kulturschgpfe-
rische Missionen zubilligen, in schwierige und sehr schmerzliche Kon-
flikte. Werden immer wirksamere Heilmitte] stets zugunsten der
Menschheit entdeckt? Denn Gesundheit, personliches Wohlbchagen
u.r.ld Menschheit  sind zweierlei. Der #rztliche Beruf kommt ohne
hthere, transzendent-philosophische und religise Fragestellungen
nicht aus. Es ist ein hohes Verdienst Thomas Manns, in unserer Zeit

lgefiihrlicher Simplifikationen diese Probleme nicht . einschlafen zu
assen. ‘

Thomas Manns geniespendende, schopferische Krankheit, sein

23



Teufelspakt, ist durchaus nicht so revolutiondr und von recht all-
tiglichen Gedankengingen keineswegs so himmelweit entfernt, wie
man vielleicht aus geistiger Bequemlichkeit wahrhaben méchte. «Der
Mensch ist kein blofy biologisches Wesen», sagt Thomas Mann. Das
ist eine hohe Wahrheit, vor der sich auch die moderne Medizin die
Ohren nicht verstopfen darf.

o
-

Thomas Mann stattet seine Gestalten nie mit freundlichen, ange-
nehmen oder gar schtnen Namen aus. Was geht da vor am Tauf-
stein, wenn seine Neulinge ihre Namen erhalten? Lobgott Piepsam,
so und nicht anders mufite der Trinker heiflen. Aus den Budden-
brooks marschieren Sesemi Weichbrodt, die Herren Griinlich und
Pfiihl, Mithsam und Mantelsack auf. In «Kénigliche Hoheit» heifit der
asketische Prinzenerzicher Doktor Ueberbein. Weil die Hoheit sich’s
wohl sein ldft wie irgendeiner, geht er freiwillig aus dem Leben, als
anstindiges Ueberbein sozusagen. Im «Faustus» gibt es Ehrenfried
Kumpf, Dr. Kegel, Eberhard Schleppfuff, Frau Schweigestill und
Rudi Schwertfeger, dessen abgetragenes Sportgewand an Setembrini
erinnert. Im «Faustus» findet sich die schonste Kollektion grotesker
Namen. Nepomuk Schneidewein ..., ach Gott, das engelhafte Biib-
lein in den Klauen des Teufels!

In den «Buddenbrooks», 1901 erschienen, ist an einer Stelle von
ticfen Oberlehrern und dem Klassenprimus die Rede. Er heiffit — wir
erschrecken, — Adolf Todtenhaupt. Reckt «Bruder 'Hitler» das
Haupt? Noch fast vierzig Jahre werden vergehn, bis das deutsche
Volk mit seinen«tiefen» Oberlehrern Adolf Hitler als Primus der
Nation und Verfallskanzler einsetzen wird. ‘An den Iden des Mirz
1939 wird Thomas Manns Aufsatz «Bruder Hitler» in einer Pariser
Emigrantenzeitschrift erscheinen. Im «Doktor Faustus» werden wir
das schaurige nationale Delirium des Nationalsozialismus erleben.
Thomas Mann, der Dichter der «Buddenbrooks», wird sich in Zu-
kunft mit dem Fiihrer und seinen Palladinen also griindlich befassen.

Vision oder Zufall? Wir' mochten wissen, was die merkwiirdigen
Nomenklaturen Thomas Manns bedeuten. Als er seinen Primus Adolf
Todtenhaupt erfand, da hatte am Taufstein moglicherweise ein
Dimon die Hand im Spiel. Dieser Name am Beginn des Jahrhun-
derts wirkt auf uns Heutige wie ein modernes literarisches Menetekel
ohnegleichen! -

F

«Das grofle Fest der Erzihlung» im Lebenswerk Thomas Manns.
sind die vier Romane: «Joseph und seine Briider.» | o

24



«Das humoristische Menschheitslied» ist von Anfang bis Ende eine
Begliickung, die uns restlos entschidigt fiir alle schonungslose Pro-
blematik im Werk Thomas Manns. ~ | ’

Heiter und lustig geht es zu in der menschheitlich jugendlich be-
schwingten Dichtung. Was ein Festzug ist, weif Thomas Mann aus
seiner Miinchner Zeit, schrieb er einst doch selber: «Miinchen ist die
Stadt der festlich angewandten Kunst und der typische M}'inchner
Kiinstler immer ein geborener Festordner und Karnevalist.» Also
die Briider kehren aus Aegypten zuriick, Dort haben sie Rahels
Ersten, den sie aus Eifersudit einst in die Grube warfen, wieder-
gefunden. Im Anmarsch auf des alten, gramesstarren Vaters Zelt,
bildet sich ein Festzug und nimmt uns auf. Voran marschiert Serach,
der Liederfratz, der unbindige Sangesmund, um Jaakob das Friih-
lingslied vom Leben und von der Wiederkehr seines Sohnes aufzu-
spielen. Sie frohlockt in befliigeltem Zeitmaf zu Ténen, die stieben
und springen: -

«Sichst du es Alter, sichst du es nun,
‘Gott kann striemen und lindern.. .»

Wiederum Musik! Doch diesmal singt und spielt die tinzerische,
die leicht geschiirzte Muse. Hier, im Festzug, wird das weltumfassende
Opus zur klingenden, singenden, herzbeschwingenden Operette. Bei
der Lektiire marschiert man wahr und wirklich selber hinter dem
frohlockenden Friulein her und den Elfen, und ihre vergessenen
Namen sind plotzlich wieder da wie neu gelernt: Ruben, Simeon,
Levi, Juda, Dan, Naphtali, Gad, Asser, Isaschar, Sebulon, Ben-

Jamin . . .

Mitten im Text nennt der Dichter sein Werk selber «das schine
Fest der Erziihlung und Wiedererwedkung». _

Die Wiedererweckung geschieht in der Dichtung. Sie muf ernst
gchommen, erlebt und verstanden werden. Nach Thomas Mann ist
das Vergangene, es ist immer, moge des Volkes Redeweise auch
lauten, €s war, ‘

1}}1et2sc}1es Zarathustra-Vision von _det_*_ evs.rigen Wiederkunft be-
greift das Ge§chehn als Kreislauf. Die Wirklichkeit steigt in mecha-
nischer Rc?pentl'_on aller Einzelumstinde immer wieder herauf. Wie-
derkpnft 15t objektives Geschehn.

Nicht zu verwechseln damit ist die von Thoma

‘ ‘ s Mann gemeinte
un.d .gelelstf!te erdgrerwedmng. In der Wiedererweckung wird die
geistige Lelstfung, (.i1e Vision selber zur schopferischen Tat. «Das
Vergangene ist» heiflt mit andern Worten: Dichtung ist' Gegenwart,

geistige Gegenwart, und diese ist unendlich, gemessen an der kleinen
zeitlichen, rasch verginglichen Gegenwart.

25



Diese geistige Gegenwart dreitausendjihriger Vergangenheit ver-
leiht der Dichtung ihre magisch festliche Stimmung. Dafl zu einem
Fest nicht nur Feierlichkeit, sondern auch Uebermut gehort, versteht
sich. Statt von Sintflut und Arche spricht der Dichter von Gesamt-
ersiufung und dem verpichten Kasten, und das ist seine Art festlich-
ironischer Ausgelassenheit. Am Hof der Pharaonen stellt Joseph sein
«savoir vivre» unter Beweis. Lustig, aus der Zeitentiefe von drei-
tausend Jahren an «Konigliche Hoheit» von 1909 zu denken. Aus
der erfiillten Vergangenheitsferne nimmt der Roman sich aus wie
eine kleine Vorstudie zum pharaonischen Hofleben. Serach, der
Liederfratz, «sitzt auf dem Stein und gaukelt sich eins auf der
Klampfe». Von Géotzentheologie und der theologischen Laufbahn
eines Gottes ist die Rede! Doch Uebermut allein ist das nicht, sondern
zugleich auch ein raffinierter stilistischer Trick. Im Dienste der
Wiedererweckung mufl man den zu iiberbriickenden feierlichen -drei-
tausend Jahren gelegentlich so ein Schnippchen schlagen.

In der Dichtung herrscht auch die festliche Stimmung der patriar-
chalischen Segenszeit mit Segen oben vom Himmel herab, mit Segen
von der Tiefe, die unten liegt. Der Doppelsegen aus Geist und Stoff
ist gleichzeitig die mythisch dunkle und psychologisch helle Formel
des lebendigen Bundes zwischen Gott und Mensch und Mensch und
Gott. Das Kleinste, was in der grofien Dichtung passiert, geschieht
im Zeichen dieses Bundes, was beim Lesen ein gehobenes, neues
Lebensgefiih]l erzeugt. Es ist das Gefiihl eines wesentlichen, exem-
plarischen, sinnvollen Lebens.

Nach Thomas Mann sind die zahllosen gleichartigen Menschen mit
demselben Lendenschutz, demselben Haarschnitt, den gleichen waag-
rechten Schultern in den riesigen dgyptischen Stidten auf Grund ihrer
gleichformigen Menge guter Dinge und spottischer Laune. .. Bis die
Personlichkeit hochstes ‘Gliick der Erdenkinder sein erd werden
dreitausend Jahre verstreichen. Erheitert ahnt man aus der Stimmung
des Buches in unendlicher, unwirklicher Ferne etwas geckenhaft
Licherliches auf diinnen Stelzen.

Die Joseph-Romane werden auch als psychologischer Mythus be-
zeichnet. Fiir den Bund zwischen Gott und Mensch ist Mythus nur
ein anderer Name. Theologie und Anthropologie haben im psycho-
logischen Mythus gleichermaflen Platz. Vom Menschen heifit es mit
giitigem Humor: «Denn der Mensch ist ein konfuses Wesen.» Daf}
es schon im #ffischen, diinkelhaften Aegyptenlande nicht anders war
als heute, berithrt uns wie briiderlicher Trost.

Aber das «humoristische Menschheitslied» ist auch die Schopfung
der schonsten Poesie. Etwas vom Schonsten, was Dichtung iiberhaupt
vollbringt, ist Thomas Manns Schilderung von Rahels Tod. Die

26 ‘



Hiibsche und Schone, die Liebste, die einzig Richtige ist mit Ben-
jamin schwanger. Mit Habe und Herden ist Jakob unterwegs, um
aus der Fremde in die Heimat heimzukehren. Wihrend eines Rittes
durch steiniges Land sinkt Rahcl vom Pferde, denn die Stunde ihrer
Niederkunft, ihre Stunde iberhaupt, ist gekommen. Neben der Hin-
gesunkenen geht Jaakobs hoch und prichtig gesatteltes Dromedar
ungeheiffen in die Knie, um seinen Reiter absitzen zu lassen. .
«Ungeheiflen» geht das konigliche Reittier in die Knie, zwischen
Mensch und Kreatur herrscht Uebereinstimmung in der : grofSe'n
Stunde. Solche Poesie ist gesegnet mit dem Segen aus der Tiefe, die
unten liegt. Unter fiirchterlichen Martern der Mutter kommt Ben-
Jamin zur Welt. Rahel stirbt. Alle Last wird dem Labankind ge-
nommen, nach der Kindeslast auch die Leibeslast. Hinauf in die
silbrige Weltennacht richtet Jaakob die Frage: «Herr, was tust du?»
Die Dichtung f3hrt fort: «In solchen Fillen erfolgt keine Antwort.
Aber der Ruhm der Menschenseele ist es, daf sie durch dieses Schwei-
gen' nicht an Gott irre wird.» |
Der Ruhm des Dichters ist es, solche Worte geschrieben zu haben,
und schreiben konnte sie nur ein Dichter, der selber an Gott nicht
irre wird. Der «Faustus» ist erfiillt von, allerdings grausamer, Gottes-
lebendigkeit wie wohl kein zweites Buch unserer Tage. Nur fromme
Dummbheit und engstirnige Dogmatik machen aus Thomas Mann
emnen gottungliubigen Dichter. . |
Auch die Joseph-Tetralogie ist cin kithnes Werk. Der Dichter
schreibt an Karl Kerényi: «Im {ibrigen gehen gerade in diesem letzten
Bande die Mythologien, die jiidische, dgyptische, griechische so un-
geniert durcheinander, daf es auf eine Lizenz mehr oder weniger
nicht mehr ankommt.» Was harmlos als Lizenz bezeichnet wird, ist
in Tat und Wahrheit der Bruch mit der historischen Wissenschaft.
Um fein siuberliche historische Trennungen und Datierungen hat
Sich geistige, kiinstlerische Potenz, die Vergangenheit zu neuer Exi-
Stenz erweckt, nicht zu kiimmern. Wer weifl, auch aus diesem Grunde
wird die Lektiire der Joseph-Romane vielleicht ein so grofies, herz-
stirkendes Fest, weil da zwischen den Zeilen wortlose Abrechnungen

und. Befreiungm stattfinden, die das Leben um viel unniitzen Ballast
erleichtern,

. T}lomas Mann ‘li,ebt das tiefsinnige Wortchen einst, das zugl""id1
in die Zukunft und Ver

: ; gangenheit weist. Das Wortchen ist gleichsam
;n.e Demonstration von ' der Einerleiheit der niche ‘gegenwirtigen
eit. ' '

«Das .Ver'gangene. ist», sagt Thomas Mann. Muf es sich mit dem
Z.ukunftlg-en also nicht gleich verhalten? Alles, was wir mit leben-
digem Geist zu erfassen vermogen, wire somit Sein? Man denke iiber

27



derartige Spekulationen wie man will, aber die Lektiire der Joseph-
Romane gibt sie dem Leser ein. Sie wiren nicht mdglich ohne das
begliickende Gefiihl eines Gewinns neuer Weiten, ohne das Gefiihl
eines reichern, befreitern Lebens.

Wer der Dichtung Thomas Manns ein derart gestimmtes, neues
Lebensgefiihl -verdankt, bleibt getroster in allen diistern Aspekten
unserer Gegenwart. Der Geist bricht die Herrschaft der Zeit, und nie
ist die Gegenwart das allein Wirkliche. Auch ihre Allmacht ist ge-
brochen. Dankbarkeit konnte einen - dazu verfiihren, das ganze Werk
Thomas Manns ein grofies Fest der Erzahlung und Wiedererweckung
zu nennen.

28



	Gedanken zum Werk Thomas Manns

