
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1948-1949)

Heft: 12

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Um Doktor Zu den strittigsten Werken deutscher Dichtung gehört jetzt in
Faustus Deutschland Goethes Faust. Ein christlicher Revisionismus macht,

wie hier schon in der Februar-Diskussion mit Zeitschriften gesagt
wurde, vom Kreuze her nicht Mephisto, sondern Faust, nicht Faust, sondern
Goethe für die Verklärung des Dämonisch-Prometheischen verantwortlich und
damit auch für die nihilistische Bereitschaft des deutschen Bürgertums, jeden
Ausbruch aus der Welt der Werte und Ordnungen selbst in seinen abstoßendsten

Formen als Durchbruch des eigentümlich Deutschen zu glorifizieren, als die
ewige Wiederkehr Siegfrieds aus dem trächtigen Chaos des «dynamischen»
Deutschtums, das sich erneuert glaubt, wenn er Wotans Speer, den Bürgen des

Gesetzes und der Hierarchie der Werte, zerschlägt.
So wäre denn Thomas Mann mit seinem Faustus, könnte man glauben, in

ein übereinstimmendes Klima verpflanzt worden; denn in einer «unterschwellig»
kommunizierenden Erfahrung bietet Mann den Deutschen grade den Faust, den
sie heute brauchen: einen Faust, dessen Hybris keinen nachahmenden Enthusiasmus

mehr erweckt, einen Teufel, für dessen Werke der Mensch die volle
Verantwortung trägt, so daß es für ihn zuletzt keine verführerische Rettung geben
kann, sondern nur den rasend geforderten Untergang. Damit hat Mann den

gott- und teufelsgläubigen Sinn der Faustsage wiederhergestellt und ihre
tragische Lösung um eine trotzig-große Variante bereichert.

Ein solcher Faust soll nicht den Goetheschen ersetzen, der zu den drei größten
Emanationen der europäischen Dichtung gehört, aber der jüngsten deutschen

Erfahrung entsprechen. Hat sich doch gezeigt, daß die Deutschen, oder zumindest
ihre Bildungsklasse, dem Faust einen ideologischen Zuspruch entnahmen, und den
schönen, allmenschlichen Drang der faustischen Seele,

which will not dwell
In its own narrow being, but aspire
Beyond the fitting medium of desire

(Childe Harold III142)

mit ihren eigenen widergöttlichen, widermenschlichen Grenzüberschreitungen
prahlerisch identifizierten. Und weil Goethe seine Dichtung nicht wie Ibsen den
Peer Gynt warnend an sein Volk gerichtet hat und auch viel zu nüchtern von
den Deutschen dachte, um eine imitatio Fausti von ihnen in Betracht zu ziehen,
leistet Mann den Deutschen einen großen, unschätzbaren, noch nicht erkannten,
ja verkannten Dienst, wenn er ihnen statt eines Faust der Selbstberühmung
einen Faustus gibt, dessen Schuld und Sühnbereitschaft auf Deutschland selbst

hinweisen soll.

7 5 6



Daß die Gleichung Faust—Musik—Deutschland nicht redit stimmt, wird oft in
der Zeitschriftenkritik bemerkt, sollte aber nicht zum Angelpunkt gemacht
werden. Es ist nun einmal bei Mann so, daß Gestalt und Meinung einander nicht
zwingend entsprechen, aber glaubt man, daß man die Fehlkonstruktion wie ein
Kartenhaus umblasen kann, so leistet sie mit einer geheimen Schwerkraft, mit
einem System innerer Sicherungen, Vorbehalte, Gegenkräfte einen kaum
entwurzelbaren Widerstand. Ausgehend von dem doppelten Irrtum, daß das
deutsche Volk faustisch und musikalisch sei, gelingt es doch Mann, große und
sichere Wahrheiten zutage zu bringen, denen man zuletzt nicht mehr den
irrigen Ausgang anmerkt. Die politisch-ästhetische Kombination des Mannschen
Denkens ist zu einem großen und warnenden Exempel gediehen, dessen
politischer Radikalismus so großes Aergernis bereitet, daß auch denkfähige Deutsche
weder Verdammnis noch Hoffnung vom Faustus annehmen wollen.

Unter den vielen Aufsätzen über das Buch findet man einen der geistvollsten
von Hans Egon Holthusen in zwei Heften des Merkur (11, 12). Er wirkt wie
eine durch eine falsche Bewegung verwischte Photographie eines interessanten
Objektes. Aber die Zeit ist zu ernst, das Geistvolle zu loben, wenn es falsch ist,
und Negationen hinzunehmen, die aus einer verfahrenen Vorgestrigkeit kommen.
Nichts berechtigt Holthusen zur Annahme, daß Mann im Faustus Deutschland
aufgegeben und einen Grabstein auf sein vom Teufel geholtes Volk gelegt habe.
Völker sind ewig, sie stehen aus Untergängen wieder auf, und selbst wenn sie

in der Geschichte scheinbar verschwunden sind, sind sie doch nur in andere Völker
eingegangen. Neben Manns Darstellung des Niedergangs, der nun einmal eine
Tatsache ist, steht auch das Versprechen einer Zukunft, die alle politischen und
künstlerischen Zerfallserscheinungen überwinden kann, von deren deutschen Erscheinungen

der Roman handelt, ohne ihre allgemein-heutigen zu verkennen. Und da
ist es gerade Leverkühn, der in der einzigen positiv-politischen Bemerkung, die
ihm Mann gestattet, an der entscheidenden Stelle des Buches, in der erschütternden
Beichte, von der überpersönlichen Schuld der Zeit und ihrer Ueberwindung redet,
mahnt, «zu sorgen, was vonnöten auf Erden ist, damit es dort besser werde, und
besonnen dazu zu tun, daß unter den Menschen solche Ordnung sich herstelle, die
dem schönen Werk wieder Lebensgrund und ein redlich Hineinpassen bereite».

Es scheint, daß viele deutsche Kritiker dieses positive Schlußwort nicht gehört
haben, da sie vor der Beichte Leverkühns wie seine Zuhörer geflohen sind. Man
liest in deutschen Zeitschriften vom Untergang, aber nicht vom Aufgang; von
der Hölle, aber nicht vom Silberstreifen einer Zukunft, in der der Künstler nicht
mehr des Teufels und der Krankheit zu seinem «schönen Werk» in einer
geordnetgesundeten Welt bedürfen wird. Und da ich selbst in einem Aufsatz über den
Faustus in den Heuen Wegen (5) das Werk «ein Monument des deutschen Untergangs

und eine Ermannung zur Größe» nannte, stimme ich besonders mit den
zwei Aufsätzen von Georg Lukâcs im Berliner Aufbau (1, 2) und dem Schlußsatz
überein: «Dieser Epilog ist grade deshalb zugleich ein Prolog. Das Tragische bleibt
m seiner vollen Düsterkeit bestehen, ist jedoch — vom Standpunkt der
Menschkeitsentwicklung betrachtet — ebensowenig pessimistisch wie die großen Tragödien
Shakespeares.»

Wenn man aber selbst noch am Untergang des Reiches leidet, entrüstet man
sich wie Holthusen über jedes Wort, das ihn beschreibt, als ob es ihn verschuldet
hätte. Holthusen hält sich an das Wort Zeitbloms, daß der Zusammenbruch
Deutschlands tausendjährige Geschichte widerlegt, ad absurdum geführt und als

Irrweg erwiesen habe. Ja, etwa nicht? Das deutsche Volk wurde oft von Männern
wie Friedrich Wilhelm Foerster vor den zwingenden Folgen seiner Außenpolitik
gewarnt — und nun soll das eingetretene Ereignis dem vor- oder rückwärts-

757



blickenden Propheten zur Last gelegt werden? Holthusen erregt sich gleich auf
der ersten Seite, daß der Untergang Mann 1945 «als die eigentliche Pointe der
deutschen Geschichte erscheint und ihn nichts zurückhalten kann, vor seinen
amerikanischen Zuhörern in aller Unumwundenheit zu erklären, daß ,heute', also im
Frühjahr 1945, ,Deutschland buchstäblich der Teufel hole'». Nicht Thomas Mann
allein, ein großer Teil der religiösen Welt hat ähnlich empfunden, und Holthusen
muß sich, wie das deutsche Volk, damit abfinden, daß die christlichen Völker im
deutschen Untergang den seltenen Geschichtsfall erlebten, wie Gott selbst in die
Geschicke eingreift, und deshalb täte der verbitterte Deutsche gut, einige erschütternde

Sätze darüber von Karl Barth nachzulesen.
Wer aber nach Wendungen wie «nichts zurückhalten kann» und den

«amerikanischen Zuhörern» sich auf Schlimmes gefaßt macht, findet, neben vielem
anderen, den Einwand, daß Deutschland nur "im forensisch-gesellschaftlichen Sinn»
den Prozeß verloren habe, das heißt doch wohl nur in der Normandie und in
Nürnberg, oder wie es etwas plumper Adenauer in Bern gesagt hat: Nur die
deutsche Armee, nicht das deutsche Volk hat kapituliert. Die deutsche Intelligenz
kämpft also weiter. Denn nur wenn sie am widerlegten Irrtum der deutschen
Geschichte festhalten wollte, kann sie aus Zeitbloms Verdammung der deutschen
Geschichte eine Verurteilung des deutschen Volks zum Verlust jeder geschichtlichen
Existenz herauslesen. Holthusen, dessen hoher literarischer Bildung eine
entsprechend politische leider fehlt, weiß offenbar auch nicht, daß Mann nicht als

erster, sondern nach dem Vorgang einer umfangreichen deutschen, österreichischen,
italienischen, angelsächsischen, tschechischen Geschichtsliteratur den deutschen Prozeß

bis Luther zurückverfolgt, aber gerade durch die historische Deutung keine
künftigen Möglichkeiten ausschließt, wie ja auch Benedetto Croce diese Geschichtsrevision

gleich nach dem Krieg in seinem Buch Europa und Deutschland (Francke,
Bern 1946) verhieß, als er den deutschen Niedergang als Folge der Geschichte und
die deutsche Erneuerung als Werk einer neuen Geschichte erklärte, die die Deutschen
bekehren und verwandeln könne.

Die Wandlung ist also das Entscheidende, und damit auch die Stellung der
Kritik zu Mann als einem sich Wandelnden. Holthusens Hauptargument gegen den
Faustus von 1945 sind die Betrachtungen eines Unpolitischen von 1917, die
Erkenntnisse eines politischen Deutschen von 1922, der Standort des Europäers
von 1939. Die politischen Evolutionen und Oszillationen Manns unterliegen
selbstverständlich der Kritik, niemand weist Bedenken, Einwände, Zustimmung oder
Ablehnung zurück, und so wurde ja auch schon den Lesern der Neuen Schweizer
Rundschau eine Studie von Max Rychner im Dezember 1947 geboten, in der der
bedeutendste Schweizer Essayist keine der vielen Fragwürdigkeiten übersehen hat.
Thomas Mann hat seine Betrachtungen nicht aus dem Buchhandel zurückgezogen,
wie auch der Dichter der Zweiten und Dritten Republik, Victor Hugo, seine

royalistische Poesie nicht verleugnet hat, in Heines Werken stehen die hegelsche
und die antihegelsche Theologie nebeneinander, und Mann dachte wohl auch wie
Heine, daß der abgeschossene Pfeil nicht mehr dem Schützen gehört.

Ein anderes ist aber nun die, man muß schon sagen, deutsche Ungezogenheit,
mit diesem Pfeil den Schützen dauernd zu kitzeln, als ob er selbst nicht viel
besser wüßte, daß er ihn abgeschossen hat. Auch Manns Geständnis in der Neuen
Schweizer Rundschau (März 1948), daß seine Betrachtungen von 1917 «zum Teil
heute skandalös» seien, verhindert Holthusen nicht, sie Punkt für Punkt zum
Faustus zu konfrontieren und Skandal zu schreien. Es ist nun einmal seit
Bismarcks Zeiten deutscher Brauch, Persönlichkeiten, die sich nach links entwickelt
haben, wie Thomas Mann, Franz Mehring, Lily Braun, Harden, zu verfolgen,
während die horrendeste Assimilation der deutschen Intelligenz, oft von einem

75 8



Tag zum andern, an den Gerudi der Sieger von 1813, 1866, 1871, 1933

verzeihungsvoll beschwiegen, weil nämlich in Ordnung befunden wird.
Auch Holthusen kann nicht der Vorwurf erspart werden, daß er weniger Manns

Wandlung, als ihre Richtung attackiert. Er versucht sie sogar nicht geschehen zu
machen, indem er sie durch «eine bloße Gestimmtheit des Verfassers» erklärt,
als «Puzzlespiel», als «Kreiselspiel» der Begriffe, als bloße Vorzeichenveränderung
(als ob der Unterschied zwischen Plus und Minus in der Algebra ein «bloß» und
nicht ein alles wäre!), ja sogar als einen bloßen Standortwechsel, aus dem immerhin

die kopernikanisch-kantischen Revolutionen hervorgingen, und daher verdrießt
es ihn, daß Manns politische Interessen nicht endlich das Thema wechseln, sondern
bloß das Urteil. Aber jede echte Wandlung besteht grade darin, statt ja nein zu

sagen, sie wechselt nicht das Thema, sondern steht fest zu ihm, sie weicht nicht
der Vergangenheit aus, sondern kehrt zum Tatort des Irrtums zurück, um dort
an Ort und Stelle zu bekennen, sie hütet sich, auch das Frühere zu verdrängen,

zu bagatellisieren, zu vergessen, wie es nach einer neueren, ach! wie wahren

Anekdote die Art des denazifizierten Schildbürgers ist, der gutgelaunt wieder
einmal die Hand zum bekannten Gruße erheben will, aber nach dem ersten Worte
stockt und fragt: «Wie hieß der Kerl doch gleich?» Eine vergessene und

verdrängte Vergangenheit hat eben nicht einmal den Wert des Gewesenen, sie ist

überhaupt nicht, und deswegen ist die lernende Konfrontation des Mann von 1917

zu dem heutigen ein wichtiges Studienobjekt; denn die Fülle der Umwertungen,
die Holthusen Mann in Religion, Geschichte, Politik, Moral, Dichtung, Musik zum
Vorwurf macht, beweist grade den gesamthaften Charakter, der jedem ernsten

Wandlungswillen zugrunde liegt. Im Licht einer neuen, umwälzenden Erfahrung
nehmen nicht einige, sondern schlechthin alle Gegenstände der Geschichte neuen
Sinn und neue Formen an, daher braucht man ja «nur» den «Standort» zu wechseln,

um alles unter einem gänzlich anderen richtigen oder falschen Aspekt zu
sehen. Dazu kam aber Mann erst 1936, nachdem sein erschreckendes
Waffenstillstandsangebot vom Reichsminister Frick nicht beachtet wurde, und sich Mann
nunmehr von seinem wirklichen Schicksal, nicht von dem, was er so gern als sein
«natürliches» gelebt hätte, aus Deutschland vertreiben ließ. Haben nun dabei
«persönliche» Gründe mitgespielt? Ganz gewiß, aber sie wurden zu positiven
Kräften und haben Mann mit seinem größten Buch, dem Faustus, gelohnt und
damit seine erlittenen Wahrheiten über alle Anzweiflung derer hinweg, die sich

noch heute nicht von jenem Deutschland trennen können, bestätigt.
Unverkennbar liegen deutschen Schriften gegen Mann die Residuen von gestern

zugrunde. Man darf die Ausbrüche eines gewissen Paul Wilhelm Wenger im
Goldenen Tor (7) nicht verschweigen, der offenbar an ein Nürnberger Verfahren
des kommenden Deutschlands gegen Mann bei dem Satz gedacht hat: «Solche

Simplifizierungen aber sind Untaten von nicht geringerer Tragweite, als es Gewalttaten

im politischen Räume sind.» Man könnte Döhlin, der in seiner Zeitschrift
das wirkliche Deutschland zu Wort kommen läßt und kein fingiertes, fiktives,
besatzungsgleichgeschaltetes, für diese kapitale Aufklärung danken, wenn sie nicht

gar zu apokalyptisch wäre. Der Merkur, der 1947 wenigstens eine Glosse von
Karl Ker'eny über Thomas Mann und einen neuen Humanismus gebracht hat, gibt
außer den 41 Seiten Holthusens noch einem jungen Mann namens Walter Boehlich

Raum, über das schmerzreichste Buch des Leidens an Deutschland achselzuckend

zu bemerken: «Es ist schwer, solche Dinge zu schildern, wenn man sie nicht erlebt
hat. Es war eine Epoche der Weltgeschichte, und Thomas Mann kann sagen, er
sei nicht dabei gewesen.» Er hat sie bloß gestaltet wie kein anderer, vor allem

nicht wie jene, die dabei gewesen waren und dabeigeblieben sind.

Gewiß würde das Abwesenheitsargument gegen Mann nicht ausgespielt werden,

7 5 9



wenn er heute sich zu den Sehenswürdigkeiten der Trizone rechnen ließe. Aber
versteht man in Deutschland noch immer nicht allgemein und überall, daß die
Brüder Mann und George, Hermann Hesse und Leonhard Frank, die Brüder Busch

(deren Zürcher Kammermusikabend eben wieder ein Anlaß war, Amerika um ihren
Besitz zu beneiden) und Hindemith, Kokoschka, Grosz und Klee ein größeres
Deutschland erhalten und erweitert haben, als sie sich vom historischen trennten?
Holthusen beruft sich zwar zweimal auf die Blutzeugen des Widerstands, um sich

doch über den Satz Zeitbloms zu entrüsten, durch den Mann «dem deutschen
Volk von Kalifornien aus mit unmißverständlichen Worten den Bürgerkrieg
empfiehlt». Aber doch den Bürgerkrieg gegen den seit 1929 geführten Bürgerkrieg,
oder waren, Holthusen, nur alliierte Soldaten gut genug, gegen Hitler zu sterben?

Wer freilich vor dem Bürgerkrieg zurückschreckt, in dem Deutschland seine
Schuld im Blutbad seiner Tyrannen hätte abwaschen sollen, kann auch die
Verfluchung des Teufels durch Leverkühn nicht als Symbol der Trennung Deutschlands

von dem «verzückten Schurken» akzeptieren, wie nicht der wirkliche Goethe,
sondern Manns Goethe in Weimar den verhängnisvollen Buben genannt hat.
Damit steht und fällt die Fähigkeit eines deutschen Lesers, die gewaltige Beichte
des faustischen Künstlers als Forderung, ihm gleichzutun, in sich aufzusaugen.
Und doch hat diese Szene nicht ihresgleichen in der deutsdien Literatur, und mit
ihr nimmt sie etwas auf, was man katholisch, französisch, slavisch nennen kann,
aber gewiß nicht luther-deutsch. Dieses Attribut ist unteilbar; denn man täte
Luther schwer unrecht, wenn man die Aufhebung des Sakraments der Beichte
allein für die Neigung zur Schuldabwälzung, für die Bekenntnisunlust verantwortlich

machen würde, die von der Höhe der klassischen Dichtung und Philosophie,
das heißt von Schiller und Fichte, in die Niederungen der deutschen Geschichte

hinabgestiegen ist; zeichnet sich doch das norwegische Luthertum nicht allein bei
Ibsen durch einen mächtigen Bekenntnisdrang aus.

Um so stärker hat diese Szene auf Leser bekennenden Geistes gewirkt. Louis
Leibrich nennt in seinem knappen, dichten, ausgezeichneten Essay in den Etudes
Germaniques (1) die Beichte «den zweiten Gipfel des Werkes» und nach Hans
Braun im katholischen Hochland (2) «dürfte um der tollen öffentlichen Beidit»
(die übrigens an die Sterbeszene von Madame Graslin in Balzacs Curé de village
durch ihre bewegende Kraft erinnert) «dies Buch nimmermehr für widergöttlich
gelten, ob es gleich Ihn nicht im Sinn einer confessio bezeugt». Dennoch würdigt
der Mitarbeiter des Hochland die beiden letzten Werke von Mann und Franz
Werfel, Der Stern der Ungeborenen, unter dem Titel Die Wendung zum
Religiösen im modernen Roman, und wenn er audi bedauert, daß allein die Transzendenz

des Bösen Mann zugänglich ist, so rühmt er mit Feingefühl für Manns
Scheu, sich an das Numinose heranzudrängen, «die Haltung des ehrlichen Schriftstellers,

der nicht um einen Deut weiter hinaus phantasieren' möchte, als von ihm
selber anschaulich verbürgt werden kann».

Ohne so geistvoll wie Holthusen zu schreiben, hat Braun mit seinem eigentlichen

Wahrheitssinn den Wahrheitssinn von Mann richtig erkannt. Ist es doch die
selbstgewählte Begrenzung Manns auf den erlebten Realismus, die seine Werke,
so oft sie auch in zweifelhaftem Meinungsirrlicht schwimmen, grade in ihrem
Zwiespältigen etwas Eindeutiges, Wahres und Authentisches geben. Daher ist es

ja auch so steril, Mann nicht dort zu erfassen, wo er durch und durch ambivalent
ist, sondern dort, wo er mehr oder minder nicht existiert. Die Transzendenz
ist wirklich nicht Manns eigentliche Welt, und wenn Holthusen feststellt, daß
Mann «die Dimension des Genialen» fehlt und «die einfache Aussage großer
Weisheit» und seinen Essay unter den Titel stellt «Die Welt ohne Transzendenz»,

so sind das Plattitüden, die zu entdecken man Bedenken tragen sollte,

760



außer wenn man über Thomas Mann unter dem Titel «Thomas Mann ohne Thomas
Mann» zu schreiben fich nicht nehmen läßt.

Dabei verkennt Holthusen die Ambiguität, dieses in Mann-Essays unentbehrliche

Fremdwort und -wesen nicht, aber er gibt auch davon nur die verrutschte

Photographie eines richtig gesehenen Objektes. Man wird aber dem Schimmer von
Unentschiedenheiten um Thomas Mann nicht gerecht, wenn man die Grundtatsache

verkennt, die dieses suchende Geflacker emaniert. Nimmt man das Phänomen

Thomas Mann politisch, wie es Holthusen tut und der Gegenstand fordert, so

kann man Mann nur dann aus der kulturellen und sozialen Voraussetzung des

deutschen Patriziertums im Zeitalter des wilhelminischen Imperialismus erkennen,

wenn man selbst darüber hinausgelangt ist. Davon kann bei den Gegnern Manns
keine Rede sein, am wenigsten dann, wenn sie stolz darauf, Mann noch nie oder
15 Jahre lang nicht gelesen zu haben, sich wundern, daß er noch immer «bürgerlich»,

noch immer «19. Jahrhundert» sei, um das von Léon Daudet erfundene

Schimpfwort zu gebrauchen. In diese bürgerlich-konservative Gesellschaft, die seit

Bismarck und Fontane kein erträgliches Deutsch mehr schreiben kann, wird ein

differenzierter Geist geboren, der von Haus aus zwischen den Rassen, und von
der Bildung aus zwischen den Klassen steht, mit der Herkunft so verwachsen,

daß er sie nicht preisgeben kann, vor der Zukunft so erschreckt, daß er sie erst
mit 70 Jahren herbeiwünschen kann. Mit den Augen eines boshaften Realisten

beschreibt er den Niedergang der Gesellschaft, zu der er gehört. Da er seine

Ambiguität nicht überwinden kann, nimmt er sie als seine Natur hin, macht er
ein System, eine Existenz aus ihr — wahrlich die einzige Weise, sich produktiv
zu erhalten. Und doch haben erst die politischen Verhältnisse über Manns

Entwidmung entschieden. In einem anderen Verlauf wäre er nicht avantgardistischer,
sondern konservativer geworden; im Fall eines deutschen Sieges 1918 hätte er
nicht aus Opportunismus Deutschland positiver gesehen und beschrieben, sondern
als Realist, weil es eben lebensfähiger gewesen wäre. So wie es aber kam,
entwickelte sich das enfant terrible der Buddenbrooks zum ausgebürgerten und aus-

gedoktorten Aergernis des verfallenden Bürgertums, das sich von einem sadistischen

Vagabunden retten lassen wollte.
Von Thomas Mann feststellen, daß sieh bei ihm nicht wie bei Eliot Traditionalismus

und Avantgardismus decken, heißt von Verhältnissen Früchte verlangen,
die sie nicht mehr hervorbringen können. Das Konservative ist eben in England
und Frankreich eine lebendige Kraft, die einen Eliot bedingt, die einem Claudel
oder Patrice de la Tour du Pin jegliche formale Freiheit gewährt und auch die
stürmischen Wetter eines Bernanos heil übersteht. Das alles ist in Deutschland nicht
möglich; denn als das liberale Bürgertum preußisch-konservativ wurde, nahm es

einen König an, der der Enthüllung des Berliner Goethedenkmals vom ersten
Stock vis-à-vis beiwohnte, weil er persönlich nur zur Denkmalsfeier für Personen
aus regierenden Häusern oder von kommandierenden Generälen erschien. Man
kann danach verstehen, daß Mann als Kind dieser Gesellschaft lange brauchte,

um politisch denkend zu erklären, was er vorher meist weit besser im Roman

gestaltet hatte. Die Betrachtungen eines unpolitischen Essayisten wollten das Leben

einer Gesellschaft verlängern, das der Dichter der Buddenbrooks längst
abgesehrieben hatte. Künstlerische und gedankliche Gestaltung decken sich bei Mann
weder inhaltlich noch zeitlich ganz. Aber unverkennbar, rühmlich, anregend und

oft kühn ist sein Bestreben, zum reflektierenden und formulierenden Bewußtsein

der schon erlebten Dinge zu gelangen, oder wie es die Etudes Germaniques
ausgezeichnet formulieren: «En tant que philosophie spontanément existentielle, elle

part de la vie et de l'expérience pour s'élever, en vertu d'une vocation authentique,

à l'intelligence de la réalité vécue.»

761



Wenn trotzdem an der Bemerkung Holthusens viel Wahres ist, daß Mann
«grenzenlos entzündbar und wie Richard Strauß fähig ist, selbst ,eine Speisekarte
in Musik zu setzen'», so muß man sie nur in ein redites Verhältnis zur Zwie-
natur des Künstlers bringen, der über den Schatten seiner bürgerlichen Existenz
avantgardistisch springend audi die Theorie dazu sich selber liefern muß. In
einem solchen Haushalt kann es nicht an Unregelmäßigkeiten fehlen — die natürliche

Folge davon, daß das bürgerliche Deutschland Mann zu wenig geben konnte,
damit er bliebe, was er ist; das sozialistische zu wenig, um ihn von Anfang
anzuziehen. Manns geistig-politische Systematisierungen haben daher oft etwas
Gewaltsames, vergleichbar den Bildungslücken von Autodidakten. So ist auch das

System, das Mann im Faustus liefert, um den Niedergang der Musik vom
Göttlichen zum Widergöttlichen verständlich zu machen, willkürlich, und doch nicht
so ganz falsch, wie Walter Dirks in den Frankfurter Heften (3) in einem Aufsatz
Die Musik und die Vollkommenheit zugibt. Die maßlose Entrüstung deutscher
Kritiker über das «Schnöde» der Mannschen Linienführung durch die deutsche
Geschichte verkennt die Begrenzung, den Ausnahmezustand, die Exemplifikation,
die ein heuristisches Verfahren nicht vermeiden kann. Kaisersaschern ist kein
Widerruf von Weimar, die Verteufelung der deutschen Musik kein Dementi ihrer
göttlichen Herkunft. Es ist bei der Lektüre mancher dieser deutschen Hitzschriften
unverständlich, daß man über den Politiker Mann den Verfasser so unvergleichlicher

Vorreden und Einführungen in Werke deutscher Musik, Lyrik, Epik,
Philosophie übergeht (eben legt er in einem Band der Sammlung Classen des

gleichnamigen Verlags das von ihm redigierte Hauptwerk Schopenhauers mit einer
klassisch schönen Einleitung vor) und auch seine Neigung, fast schon Schrulle,
das Genie mit dem Kranken und dem Bösen zu versehwistern, nicht auf seine

zufällig-persönliche Bedeutimg zurückführt. Dagegen hat auch die angelsächsische
Kritik Stellung genommen, so Stephen Spender in Nation (23), und Charles

]. Rolo im Atlantic Monthly. Auch Manns Genietheorie entsteht aus der Ambi-
guität eines traditionalistischen Avantgardisten, der das Kranke des modernen
Genies verhöhnt und beneidet. Bei der Lektüre seiner Rechenschaft über die
Entstehung des Doktor Faustus in der Neuen Rundschau (13) fühlt man, wie Mann
über seiner Arbeit mit einem befriedigten «endlich!» erkrankt ist.

Daß Nietzsche im Faustus mit keinem Wort erwähnt ist, wird im Goldenen
Tor, im Merkur, in den Etudes Germaniques ohne Fingerspitzengefühl für den
Takt des Kunstwerkes getadelt. Maurice Colleville (Lyon) hat außer verschiedenen,
keineswegs allen Parallelen des Lebens und der Texte, unter anderm die Beschreibung

der Inspiration aus Ecce Homo (Zarathustra-Bericht, Kapitel 3) im Mund
des Teufels (S. 367/368) wiedergefunden, aber er hat, wie auch die Kritiker, die
seinen Fund ungeprüft übernahmen, nicht bemerkt, daß Manns Teufel einige Sätze
vorher das Problem des Einfalls stellt und die früher unbekannte Kategorie des

geistigen Eigentums mit bissigen Bemerkungen umgibt, die Plagiatriecher schrecken
sollten. Aber wohin verirrt man sich mit solchen Analysen? Woher der Künstler
etwas nimmt, ist irrelevant; Apollinaire las Lamartine mit einem Notizheft, um
sich die Verse zu notieren, die er einmal verwenden könnte, wie Aragon in den

Yeux d'Eisa erzählt. Die Hauptsache ist zuletzt das Werk selbst.

Durfte aber Mann Schönberg den Aerger antun, die zwar nicht von ihm allein,
sondern vielleicht schon vorher von Hauer mitgeschaffene Zwölftonleiter als Erfindung

Leverkühns, zehn Jahre bevor sie Schönberg so verwandte, daß sie sein Eigentum

wurde, als Romanmotiv zu verwenden? An sich gewiß; privaten Charakter
hatte es, bevor es durch Mann selbst in der Neuen Rundschau bekannt wurde,
daß sich Mann auch von Schönberg freundschaftlich musikalisch beraten ließ, ohne
ihn zu fragen, ob er gegen die Verflechtung seines Werkes mit dem fingierten

762



Leverkühns Einwendungen habe. Aber die eigentliche und verständliche
Entrüstung Schönbergs gilt dem Umstand, daß sein Musikprinzip wie überhaupt die
heutige Musik als Exempel verteufelter Kunst verwendet wird.

Gerade hier erreicht die Ambiguität Manns ihre paradoxalen Triumphe. Für
Lukâcs ist die Beschreibung dieser Musik in dem zitierten Aufbau-Essay «ein
einsamer Gipfel in der ganzen Weltliteratur». Auch Proust hat eine erfundene
Musik beschrieben, die man wie eine im Kopf umgehende Melodie zu hören
meint, diese berückend kleine Phrase aus der Violinsonate Vinteuils, die wie
César Franck klingt. Aber Proust und seine petite phrase sind Identitäten, während

Mann Musikwerke ins Leben ruft, die er, dessen Heimat Wagner und
Schumann sind, perhorresziert. Hier in der Musik tritt also die unversöhnliche

Gegnerschaft des traditionalistischen Künstlers Mann zu allem Avantgardismus
in höhnischste Erscheinung. Als Künstler wirft er die Orchester Strawinskys mit
denen von Hindemith und Schönberg auf eine Palette zusammen; aber in natura
kehrt er aus der Welt des Quartakkords in seine Heimat des Dreiklangs und der
verminderten Septime zurück. Und politisch ist es sicher nicht so ganz anders..
Zorn und Liebe, Vergangenheit und Zukunft, Tradition und Revolution sind

Phänomene seines immanenten Widerspruchs. Das Verhältnis eines solchen Künstlers

zur Welt muß in der Darstellung ironisch werden. Aber diese Ironie wird
von einem ehrgeizigen Willen zu politischen Verantwortungen diszipliniert. Die
Kräfte des Fortschritts können sich auf Manns Hilfsbereitschaft verlassen; und
die Kräfte der Tradition auf seine Instinkte der Ordnung.

Antwort der Die Heidelberger Wandlung hat, wie im Februar in dieser Rubrik
Wandlung berichtet wurde, ihre Leser gefragt, ob sie für oder gegen:

1. ein gesetzliches Recht auf Kriegsdienstverweigerung; 2. den

Verzicht Deutschlands zur Kriegführung; 3. auf Kriegsteilnahme Deutschlands
nur nach einem Plebiszit seien. Die große Mehrheit der Antworten war positiv,
aber nach unserer Berechnung hatten nur etwas über zwei Prozent an der
Abstimmung teilgenommen; wir nahmen an, weil .die Fragestellung nicht
interessierte. Dazu schreibt uns «Die Wandlung»:

«Was zunächst die Zahlen anlangt, so muß in diesem Falle — da jedem
Exemplar der Zeitschrift ja nur eine Fragekarte beilag — strikte von der
Auflagenziffer ausgegangen werden, nicht von einer mutmaßlich höheren Leserzahl.
Redlicherweise muß also eine Beteiligung von etwa fünf Prozent der Auflage
oder der mutmaßlichen Empfänger zugrunde gelegt werden. Jeder Kenner solcher
Umfragen und solcher Leserreaktionen überhaupt weiß, daß dies keine schlechte
Beteiligung ist. Soviel ich von früher her unterrichtet bin, kann man so gut wie
me mit einer höher als zehnprozentigen Beteiligung bei solchen Gelegenheiten
rechnen. Dasselbe gilt, mutatis mutandis, für die beiden Tageszeitungen, die in
der Folge unsere Umfrage übernommen haben, die Nordseezeitung in Bremen
und die Frankfurter Neue Presse. — Schon aus statistischen und psychologischen
Gründen kann die These von Felix Stössinger meines Erachtens nicht aufrechterhalten

werden, daß die Antworten auf unsere Umfrage das Gegenteil von dem
bewiesen hätten, was unsere eigene Interpretation dartat. Mir war selbst lange
Zeit der repräsentative Wert dieser ,Abstimmung' durchaus zweifelhaft, ich habe
das in den redaktionellen Kommentaren auch unbefangen ausgesprochen, bin aber
schließlich durch die parallelen Unternehmungen von der Zulänglichkeit unserer
Ergebnisse überzeugt worden. Ich darf wohl noch einige Bemerkungen über die
inhaltliche Kritik hinzufügen. Es war da von .Ladenhütern des Abstraktpazifismus
von ,irrealen' Fragen und von .verstiegenen Idealforderungen' der .Linksinteflek-

763



tuellen' die Rede. Ich weiß nicht, ob ich ein ,Linksintellektueller' bin. Hierzulande
sind viele Menschen ganz anderer Ansicht. Ich lebe aber der Meinung, daß die
Sicherung des Friedens und der Friedfertigkeit ein sehr konkretes politisches Ziel
sei; und zudem konnte wohl keinem unbefangenen Leser verborgen bleiben, in
welch schrecklich bedrängender Weise diese vermeintlich so abstrakten und idealen
Fragen auf die aktuelle Situation Westdeutschlands Bezug hatten. Vergleichen Sie

bitte nur den Schlußabsatz des Berichtes, ,Das Wagnis der Friedfertigkeit' im
Januarheft: ,Wir wollen klarsehen und klarstellen, daß dieser hohe Entschluß
keineswegs pfeilgerade in eine bessere Welt führt. Gültig aber bleibt der Wunsch
und Wille, die Demilitarisierung, die uns auferlegt worden ist, in eine eigene
Leistung zu verwandeln.' — Aber auch schon im ersten Vorbericht wurde die

Alternative durch die beiden Stichworte gekennzeichnet, ob Westdeutschland ein

,Bollwerk' oder eine ,freilich schutzlose Oase' werden solle, und es wurde erwogen,
welche Wirkungen dies für uns selbst und für die Strategie der streitenden
Weltmächte jeweils haben würde. Dolf Sternherger.»

Kurze Unter dem Titel Propositions de Paix Scolaire erscheint ein Doppel-
Chronik heft von Esprit (3—4). Mit der Gründlichkeit, Unparteilichkeit und

Vielseitigkeit, die «Esprit» zu einer der interessantesten Zeitschriften
der Welt gemacht haben, werden hier politisch, pädagogisch, religiös und
freigeistig die Fragen erörtert, von deren Behandlung viel für den Zusammenhalt der
Regierungsparteien abhängt. — Cahiers du Sud (292) verteilen ihr letztes Heft
hauptsächlich zwischen Gérard de Nerval und T. S. Eliot und haben noch Raum
für Poesie und Kritik übrig, die wie immer in dieser Zeitschrift vielseitig,
unabhängig, frisch geübt wird. Unter den politischen Glossen hat die über den
«Agent double» Lawrence of Arabia aktuellste Bedeutung. — Universitas, eine
deutsche Monatsschrift für Wissenschaft, Kunst und Literatur erscheint in Tübingen
im 4. Jahrgang. Die ersten zwei Hefte 1949 enthalten über dreißig Beiträge
hauptsächlich von Lehrern europäischer und amerikanischer Universitäten über eine
sehr ausgeprägt allgemeingültige Thematik. Auf einige Beiträge kommen die
Diskussionen noch zurück. felix stössinger

764


	Kleine Rundschau

