
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1948-1949)

Heft: 11

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

GERHARD NEBEL UND DER WUPPERTALER «BUND»

In der neuentfachten Diskussion um die Konservativität der deutschen Sprache,
um ihr gegenüber dem Französischen, Englischen und Italienischen auffälliges
Beharren und ihr Zurückscheuen vor avantgardistischen Experimenten, wird von
deutschen Kritikern immer wieder auf den gemeinschaftsverbundenen Charakter
der französischen Sprache hingewiesen. Was in ihr neugeschaffen werde, sei der
Anteilnahme durch eine einheitlich gebildete Elite sicher und werde einer lückenlosen

Tradition einverleibt, die den Rückstoß jeder noch so kühnen Neuerung zu
tragen vermöge. In der Beharrlichkeit, mit der dies stets von neuem vorgetragen
wird, und einem leisen Mitschwingen von Neid wird deutlich, daß der deutschen
Literatur ein solcher Untergrund fehlt. Sie bleibt individualistisch in Monaden

aufgesplittert — vermochte doch nicht einmal die Weimarer Klassik
allgemeingültig zu werden — und bewegt sich in unberechenbaren Schüben. Da
aber selbst sie in dieser Aufsplitterung nicht zu verharren vermag, wachsen als
Ersatz für jene fehlende, gleichmäßig fortschreitende Kontinuität einzelne
Monaden sich zu Kolossalmonaden aus, die ganze Generationen in ihren Bann zu
zwingen und auf einer bestimmten Stufe festzuhalten vermögen.

Daß die deutsche Lyrik seit langem wie gelähmt unter dem Bann von Hölderlins

Spätwerk liegt, ist bekannt. An der deutschen Prosa der letzten zwei
Jahrzehnte wird der ähnlich übermächtige Einfluß Stifters sichtbar. Besonders für
Erzählung und Roman hat sich ein verbindliches Bild herausgeformt: ein durch
breite Gegenstandsschilderungen betont ruhig gehaltener Ablauf von verhaltener
Gefühlshaftigkeit, der nur an sparsamen Stellen die geglättete Oberfläche vom
Flossenschlag tieferer Erschütterungen kräuseln läßt. Einen Hinweis auf die
Herkunft dieses Stiles mag geben, daß er gegen den Höhepunkt der deutschen
Katastrophe zu, und bezeichnenderweise besonders in Büchern von Frauen wie Luise
Rinser und Sophie Dorothee Podewils, zu gläserner Spröde erstarrt. Der
politische Riß, der auch durch die Literatur hindurchgeht, verhindert eine umfänglichere

Auflockerung etwa durch die ironisch-bewegliche Intellektualität Thomas
Manns. Auch andere Anstöße, wie die Kafkas, des amerikanischen Dokumentar-
stils oder des europäischen Surrealismus, wirken sich nur am Rande und sehr

verspätet aus.
Für den Kenner der deutschen Literatur ist es besonders überraschend, daß

der Prosastil Ernst Jüngers trotz seiner unmittelbaren Wirkung sich mittelbar,
in der literarischen Nachfolge, bisher kaum ausgewirkt hat. Mag, durch
Verabsolutierung einzelner Erkenntnisse dieses Autors, sein weltanschaulicher Anhang
noch so groß sein und mag auch einzelnes aus seinem Sprachschatz bis in den
Alltagsgebrauch vorgedrungen sein — eine sich auf ihn berufende literarische
Schule von Rang ist bisher nicht sichtbar geworden. Das wirkt deshalb
überraschend, weil der Stil Jüngers (auf dessen vorzügliche Analyse durch den
Stilkritiker Oskar Jancke in der «Literatur» vom April 1938 hingewiesen sei) in
seiner unverwechselbaren Eigenart, dem jägerischen Umkreisen seines Gegenstandes
und dem jähen Zugriff, zu solcher Schulbildung geradezu zu verlocken scheint.

Eine Ausnahme muß allerdings gemacht werden. 1939 erschien von Gerhard
Nebel (geb. 1903 in Dessau), der bis dahin nur als eine Hoffnung unter den jün-

692



geren Altphilologen aufgefallen war, ein Buch «Feuer und Wasser». Es enthielt
einen Aufsatz über die Stoa, einen über Ernst Jünger und eine Reihe von Essaysüber Ostafrika, die es in wahrhaft jüngerscher Begierde des Sehens verstanden,das Typische dieser Landschaft zu zeichnen. In dem stilistisch offensichtlich anJünger geschulten Buch wurde das Bestreben deutlich, gestützt auf das Erbe der
Antike und getragen von dem gegenwärtigen Anstoß Jüngers, durch die ent-
göttlichte, von wirren Weltanschauungsfetzen durchsetzte technische Welt vonheute wieder zu einem echten Sein vorzustoßen. Noch einmal hörte man dann
Von Nebel, als er im Oktober 1941 in der «Neuen Rundschau» eine Studie
veröffentlichte, in der er sich gegen die ungerechtfertigte Verherrlichung der
Flugzeuge als Vögel wandte und sie vielmehr bösartigen Insekten verglich. Man frug
sich damals, ob der Zensor wohl mehr als den Titel «Auf dem Fliegerhorst»
gelesen habe. Er hatte mehr gelesen: die «Neue Rundschau» wurde verboten und
ihr Herausgeber Hans Paeschke (heute einer der Herausgeber des «Merkur»)
rettete sich, indem er noch am Abend des Erscheinens dieses Aufsatzes in die
Wehrmacht eintrat. Ueber den LuftWaffensoldat Nebel ließ sich bloß in Erfahrung

bringen, daß er mit der Verbannung in eine Scfaippereinheit auf der öden
Kanalinsel Alderney davongekommen sei.

Gerhard Nebel hat den Krieg überstanden und gehört zu den wenigen Vertre-
tern einer jüngeren Schriftstellergeneration, die sich heute in Deutschland als
Gestalt mit festen eigenen Umrissen neben die bei uns bekannten älteren stellen.
Seit einem Jahr hat er fünf Bücher erscheinen lassen, die teils der Schublade
entstammen, teils neu geschrieben sind und die die Grundlinien seines Werkes deutlich

erkennen lassen. Das im Drei-Eulen-Verlag in Düsseldorf erschienene «Tyran-
uts und Freiheit» hat er während des Zusammenbruchs im Lazarett verfaßt und
Sjth in ihm das seine ganze Generation bedrückende Erlebnis des Nationalsozialismus

vom Herzen geschrieben. Mag auch manches darin zu sehr der Zeit
verhaftet sein, so ist es doch eines der wenigen Bücher dieser Art, das auf wesentliche

Kategorien vorzustoßen sucht. Die Klammer von Antike und Christentum,
üie das Abendland bisher zusammengehalten hat, ist entfallen, und in dem
Vakuum entfalten sich die «Weltanschauungen». Das Wesen der Weltanschauung
lst ihre «Partikularität»; Teilerkenntnisse, die an ihrem beschränkten Ort richtig
Sem mögen, werden absolut gesetzt: die Wirtschaft im historischen Materialismus,
die Rasse im Nationalsozialismus, die Libido in der Psychoanalyse. Deshalb führen
diese Weltanschauungen ins Nichts und versperren den Weg zum Sein. Wohl ist
dem Menschen der unmittelbare Zugang zum Göttlichen verwehrt, doch müssen
d'e Bilder, die er zwischen sich und dem Göttlichen aufstellt, im Gegensatz zu
den Weltanschauungen über eine «Porosität» verfügen, die, ohne zu blenden, den
Strahl des Seins durchbrechen läßt.

Dies ist die negative Position Nebels. Seine positive aber — und hierin ist er
^ohl stellvertretend für einen wesentlichen Teil seiner Generation sucht er
?u erringen durch eine tiefere Durchdringung und Wiedergewinnung der Antike
Und des durch den Zusammenbruch nun neu als Aufgabe gestellten Christentums.
Ein Unterfangen, das durch des Lehrmeisters Jünger Erfahrungen auf dessen ge-
ahrlichen und gefährdeten Streifzügen durch das Chaos des Nihilismus vor vor-

e'hgen Versöhnungen bewahrt werden soll. In dem auf Jahresende angekündigten
pSten Band seines italienischen Kriegstagebuches «Auf ausonischer Erde» schreibt

erhard Nebel: «Es ist kein Zweifel, daß die Zeit für eine neue Epiphanie helle-
^dier Daseinsdichte reif geworden ist, und daß die Todesstarre, in der Natur und

e't seit langem liegen, sich löst. Ein kräftiges Leben beginnt sich zu rühren,
Mythische Gestalten bereiten ihren Einzug vor, und es ist unsere wesentliche Auf-
Sabe, sie zu begrüßen Aber zugleich ist es uns unmöglich, von Christus

abfallen und, als wäre mit seinem Erscheinen nichts Unwiderrufliches geschehen,

693



zum Leichnam des großen Pan zurückzukehren. Es ist der Zwiespalt, der
Hölderlin peinigte und zerriß und der, bevor er sich schließen kann, um so mehr
die Form einer schauerlichen Kluft annehmen wird, je deutlicher das Mythische
seine Wiederkunft anzeigt. Schon jetzt ist es vielen von uns ebenso unmöglich,
das Christliche auf Kosten der Griechen und der Natur zu bewahren, wie das

Mythische auf Kosten Christi zu gewinnen, und das erste Anliegen der «neuen
Theologie», von der der Capitano spricht, wird sein, hier den Frieden zu stiften,
den der bloße Verstand vergeblich sucht.»

Nebels auf mehrere Bände angelegtes Werk «Griechischer Ursprung», dessen

erster Band Arbeiten über Piaton, die Stoa und Epikur enthält und wie alle seine
übrigen Bücher im Marées-Verlag in Wuppertal erschienen ist, stellt einen
solchen Versuch der Wiedergewinnung der Antike aus gegenwärtiger Existenz dar,
wie ihn der deutsche Geist immer wieder unternommen hat. Eindringlicher als

in dem ersten wird die Verschränkung mit dem Christentum in einem fürs Frühjahr

angekündigten zweiten Band werden, der die griechische Tragödie als «ein
anderes Altes Testament» darstellt. Dem zweiten Grundpfeiler seiner
schriftstellerischen Wirksamkeit will Nebel Tribut zollen in einem großangelegten Werk
über Ernst Jünger, das die seit Kriegsende in Deutschland entbrannte Diskussion
um diesen Autor aus der bloßen Polemik auf eine philosophische Ebene heben
soll. Eine Rede «Ernst Jünger und das Schicksal des Menschen» ist diesem für
nächstes Jahr versprodienen Buch bereits vorausgegangen. Daß aber Gerhard
Nebel ein Schriftsteller ist, der weder griechischer noch jüngerscher Krücken
bedarf, um Eigenes zu schaffen, beweisen die drei übrigen nach dem Krieg veröffentlichten

Werke. Es sind das zwei Essay-Bände, «Von den Elementen», wo wir
neben anderem die Afrika-Stücke wiederfinden, und der von Robert Pudlich
bebilderte «An der Mosel» mit Betrachtungen über Fluß und Landschaft, den Wein,
die Ruine und das Schöne, sowie das Tagebuch jener Verbannung auf Alderney,
«Bei den nördlichen Hesperiden». Wo Nebel Dinge schildert, die weder von den
Griechen noch von Jünger vorgeformt sind, erweist er sich als eine Persönlichkeit
von eigenen Umrissen.1

Für den Jünger-Leser bedeutet es ein zusätzliches Abenteuer, in Nebels Werk
die Begegnung dieses hinter aller Gemeinsamkeit des Stils von seinem Lehrmeister
so verschiedenen Geistes mit seinem Vorbild mitzuerleben. Vor allem fehlt dem
eruptiven, heißblütigen Wesen Nebels jene preußisch-disziplinierte Härte und
Kälte, die Ernst Jünger auch im heißesten Erleben und Schauen nicht verläßt
und das ihm eigene Faszinosum und Detestandum ausmacht. Man benötigt nicht
Nebels enragierten Antimilitarismus, um festzustellen, daß seine wärmer
durchblutete Prosa nicht soldatischen Ursprungs ist. Ihm kann das Temperament
durchgehen, während Jünger nie die kühl distanzierte Haltung des Beobachters,
des «Mann im Mond», fallen läßt. Damit hängt wohl auch die größere Verfestigung

in Nebels Werk zusammen. Was bei Jünger in der Andeutung bleiben
würde, wird bei ihm ausgesprochen und breiter ausgesponnen. Deutlich sichtbar
wird das in beider Haltung gegenüber dem Christentum. Ein Seismograph von
der medialen Aufnahmebereitschaft Jüngers mußte früher oder später einmal auch
die christliche Welt einbeziehen, und in der Friedensschrift und den noch
unveröffentlichten «Strahlungen» nimmt sie denn auch einen breiten Raum ein. Doch
in seiner beständigen Wachsamkeit, sich alle geistigen Wege offenzuhalten und
sich auf keine einzelne Position einschränken zu lassen, bleibt für Jünger das

Christentum ein Element unter anderen; er bekennt sich nicht zu ihm und sucht
ihm nicht neuen Raum zu erkämpfen, wie das Nebel mehr und mehr tut.

1 Inzwischen ist von dem italienischen Kriegstagebuch «Auf ausonischer Erde» ein erster Band

«Latium und Abruzzen» erschienen.

694



Mit diesem Beziehen einer festen Stellung hängt es wohl zusammen, daß
Gerhard Nebel etwas unternimmt, dem sich Ernst Jünger durch seine «Untreue»
gegenüber seinen Anhängern immer wieder entzogen hat: er hat begonnen, einen
Kreis um sich zu bilden. In der seit je von geistigen Bazillen beunruhigten Luft
der Textilstadt Wuppertal am Rande des Ruhrgebiets ist ein interessanter Versuch
unternommen worden, jener Vereinzelung der deutschen Literatur, von der wir
eingangs sprachen, entgegenzutreten. Unter Mitwirkung der Städtverwaltung
haben Privatleute eine Organisation «Der Bund» gegründet, welche der Literatur
jenen fruchtbaren Untergrund einer sie tragenden Elite zu verschaffen helfen soll.
Unter seinem ständigen Direktor Hans-Jürgen Leep veranstaltet der «Bund»
alljährlich Arbeitstagungen, die einem genau umgrenzten Thema gewidmet sind
letztes Jahr «Die Antike und wir», diesen Herbst «Masse und Gemeinschaft»
und deren wesentliches Ergebnis jeweils in einem Jahrbuch zusammengefaßt wird.
Doch holt der «Bund» nicht nur zu diesen Tagungen Gäste herbei, sondern im
Verein mit dem von Hubert Tigges geleiteten Marées-Verlag sucht er Schriftsteller

von Rang in den Umkreis der Stadt zu ziehen und ihnen dort eine Arbeitsstätte

zu verschaffen. So hat er auch Gerhard Nebel nach Wuppertal gezogen,
der seither dem Kreis als dessen stärkste Persönlichkeit das Gesicht gibt.

Daß dieser «Bund» mehr als eine vom Zufall geschaffene Notgemeinschaft ist
und sich bestimmte Ziele setzt, zeigt die außer Nebels Büchern bisher wichtigste
der ihm entstammenden Veröffentlichungen: die Schrift «Der Leviathan und die
totale Demobilmachung» des Juristen Heinrich Gremmels. Auch er sucht von
Jünger und verwandten Autoren erarbeitete Erkenntnisse selbständig auszubauen.
Er sucht nach Wegen, den Vorgang der «totalen Mobilmachung», den Ernst
Jünger so eindringlich beschrieben hat, daß man ihn damit identifizierte, diese
Politisierung aller Lebensgebiete aufzuhalten und wenn möglich » rückgängig zu
machen. Denn Deutschlands Befreiung vom Nationalsozialismus wäre sinnlos,
wenn es bloß in die Klauen eines anderen Leviathan, einer anderen durch
«Weltanschauung» vorwärtsgepeitschten Massenbewegung geraten würde. Deshalb müsse
das «in Bewegung» Geratene demobilisiert, müsse die verhängnisvolle Neigung
des Deutschen eingedämmt werden, jede Einzelfrage zu einer weltanschaulichen
Entscheidung zu machen. Darum solle die Tagespolitik auf die Bewältigung
sachlicher Aufgaben beschränkt werden, während jene Entscheidungen einem Oberhaus

zuzuweisen seien.
Der Wuppertaler «Bund» ist nur ein einzelnes Experiment in dem an Experimenten

wahrlich nicht armen Deutschland von heute. Aber es scheint eines der
wenigen zu sein, das weiß, daß man nicht einfach dort anknüpfen kann wo man
vor fünfzehn Jahren aufgehört hat.

ARMIN MÖHLER

ERIC KLO S SOWS KI f
In Sanary, dem kleinen Hafenort an der Côte d'Azur, den er so viele Jahre

bewohnt hat, kannten nur wenige seinen Namen. Er hat ein Leben lang das Seine
getan, ihn der Mitwelt zu verbergen. Wenn Freunde oder Kritiker sich lobend
über seine Bilder äußerten, oder sein Daumier-Buch für das beste erklärten, das
bis dahin über den großen Zeichner erschienen sei, widersprach nur einer immer
mit kühler Bosheit: der Hauptbeteiligte. Warum wurde er von den wenigen,
denen er erlaubte, ihm näherzukommen, so verehrt? Vielleicht, neben all seinen
glänzenden Geistesgaben, grade wegen dieses Mangels an Berechnung, dieses

Unvermögens, kaufmännisch-spekulativ zu denken, wegen dieser ganzen rührenden

695



Hilflosigkeit dem praktischen Leben gegenüber. Doch bei aller Zartheit und
Kindlichkeit war er nicht etwa ein Schwächling, im Gegenteil! In allen geistigen Dingen
von unabhängigstem, schärfstem Urteil und unfähig zur kleinsten Konzession, hat
er zahlreiche Menschen mit bekannterem Namen als dem seinen entscheidend
beeinflußt, ohne daß die Welt es erfuhr. Er war die «Graue Eminenz», die hinter
den Kulissen das Niveau von Theaterrepertoiren durch seine Anregungen aufs

glücklichste hob (das Berliner Lessingtheater verdankte ihm, neben zauberhaften
Dekorationen, den Entschluß zu wichtigen Aufführungen, wie beispielsweise der des

Molièreschen Don Juan.) — oder auch junge Maler und Schriftsteller mit einem
flüchtig hingeworfenen Wort von einem Irrweg abbrachte.

Seine Indolenz gegenüber allem, was die eigene Karriere betraf, war zum Teil
vielleicht auch ein Erbteil slawischen Blutes. Sein Vater entstammte einer sehr
alten adeligen polnischen Familie: Klossowski-Rola. Der Sohn, am 19. Dezember
1875 im früher ostpreußischen, dann wieder polnischen Städtchen Ragnit geboren,
hing an der polnischen Familientradition; bis zuletzt verfolgte er in den ihm
zugänglichen Zeitungen das Schicksal Polens mit bewegtester Anteilnahme. Seit
früher Jugend war es sein Traum, Maler zu werden. Die fürsorglich-strenge
Mutter legte anfangs ein Veto ein: zuerst müsse er Kunstgeschichte studieren. Er
hörte bei Muther in Breslau und absolvierte Summa cum laude das kunsthistorische
Doktorexamen. Doch dann gab es kein Halten mehr: er floh aus Deutschland und

ging nach Paris, wo er als völliger Autodidakt zu malen begann: Pastoralszenen

etwa zwischen Poussin und Bonnard, heroische in der Gegend von Delacroix.
In Paris fand sich bald ein kleiner Kreis von Leuten, die seine Bilder, besonders
seine Pastelle, ungemein schätzten und behaupteten, die tastenden Skizzen dieses

Autodidakten seien mehr wert als fertige Bilder manches malenden Routiniers.
Er selbst sah all seine Bilder für höchst zweifelhafte Versuche an. Er schwamm

sozusagen in Versuchen; jedes Bild machte eine endlose Entwicklungsgeschichte
durch, bei der manchmal ein glücklicher erster Einfall zerstört wurde. Die Skizzen
für seine Illustrationen zu Meier-Graefes Puppenspiel «Orlando und Angelika» —
es entstand in Paris und erschien kurz vor dem ersten Weltkrieg in Berlin bei
Paul Cassirer — gingen in die Hunderte. Dazwischen schrieb er sein Daumier-
Buch und kleinere Kunstbesprechungen.

Den Weltkrieg erlebte er zunächst in Deutschland, dann in der Schweiz. Der
ihm befreundete Kunstmäzen Graf Harry Keßler hatte ihn fast mit Gewalt nach
Bern entführt, da er wegen francophiler Aeußerungen bedroht war, verhaftet zu
werden. Bald nach Beendigung des Krieges kam Barnowski, der Direktor des

Berliner Lessingtheaters, auf die Idee, ihm die Bekleidung von Theaterstücken
anzuvertrauen. Seine Dekorationen wurden Kunstwerke und hatten häufig mehr
Erfolg als die von ihnen interpretierten Stücke. Für die Münchner Kammerspiele
machte er Dekorationen zum «Sommernachtstraum», die Publikum und Kritik
in helles Entzücken versetzten. Es hätte genügt, so fortzufahren, die Produktion
zu organisieren, um zu Ruhm und Geld zu gelangen. Klossowski streikte: es gäbe
weit gewiegtere Theatermaler als ihn. 1923 wurde er durch äußere Umstände für
einige Zeit nach Dießen am Ammersee verschlagen. Hier begann eine neue Aera
seiner Kunst: auf die klassische, von Delacroix und Poussin inspirierte folgte
notgedrungen in dieser Landschaft eine mehr realistische. Aber ebensowenig wie sein

Vorgänger Renoir, der hier im Jahr 1910 als Gast eines deutschen Sammlers eine
Anzahl schöner Bilder malte — ebensowenig hat Klossowski in dem hübschen
oberbayrischen Dorf rein «bayrische» Landschaften gemalt. Sie verraten, bei allem
angestrebten Realismus eines bei flüchtigem Hinschauen harmlosen Landschafters,
ein raffiniertes Wahlvermögen, das er Paris, das er Frankreich verdankte.

Dann ging er nach Frankreich zurück. Zunächst nach Paris, später in die Pro-

6 9 6



vence, um zu malen. In La Garde bei Toulon, in Bormes-les-Mimosas, in Sanary
füllte er zahllose Skizzenbücher mit Baum- und Meerstudien, mit Szenen aus den
Hafencafes und dem Leben der Fischer und Landarbeiter. Auch viele Aquarelle
und mehrere große Bilder gelangen ihm, von denen einige nach Paris, einige in
die Schweiz verkauft wurden. Es war seine letzte glückliche Zeit. Dann kränkelte
er mehr und mehr von Jahr zu Jahr. Der neue Krieg mit all seinen furchtbaren
Folgen verschiedenster Art tat das seine dazu, ihn arbeitsunfähig und tief
melancholisch zu machen. In den letzten Jahren war es immer stiller und einsamer um
ihn geworden. Seine Freunde Bonnard, Rilke, Jean Strohl, Schickele, Meier-Graefe,
die ihn seines Leidens wegen schon seit Jahren für einen Todeskandidaten gehalten
hatten, sind alle vor ihm gestorben. Von Auberjonois, den er liebte und bewunderte,

hörte er noch zuweilen aus Lausanne — doch er war zu seinem Schmerz
schon zu schwach, die Korrespondenz aufrechtzuerhalten.

Am 25. Januar haben sein Sohn Balthus und ich ihn hier in Sanary begraben.
Beim Verlassen des Friedhofs trat eine Frau aus dem Volke an mich heran: «Ah,
vous savez, Madame, c'était un Grand-seigneur, celui-là!» „

PIERRE BONNARD

Was Jedlicka essayistisch in den «Begegnungen» mit großen Malern unserer Zeit
in seinem wachsenden Reich sozusagen erst abtastete, hat er in seinem seltsamen
Buch über Pierre Bonnard mit letzter Konsequenz verdichtet.1 Ein Besuch bei
Bonnard, der neun Stunden dauerte und einen Sommernachmittag im Glanz des
Mittelmeers ausfüllte, beschreibt Jedlicka auf 246 Seiten. Vorerst wird man sich
fragen, was das Buch will. Ist das Erlebnis dieses Besuches für den Schriftsteller
in Jedlicka nur ein Anlaß, seine Feder in Bewegung zu setzen, etwa im Sinne des
Besuches der Lotte bei Goethe, wie ihn Thomas Mann zum Vorwurf seines großen
Romanes genommen hat? Will der Kunsthistoriker in Jedlicka damit über den
Menschen Bonnard zur Malerei Bonnards hinführen? Oder will der Chronist in
Jedlicka nicht nur für sich dieses Erlebnis aus der Vergangenheit in die Gegenwart
retten, sondern den kommenden Generationen das mit letzter Gewissenhaftigkeit
des Chronisten gezeichnete Bild eines großen Künstlers unserer Zeit weitergeben?
Diese Fragen zeigen schon, wie reich facettiert das Buch ist, und sein Reichtum liegt
gerade darin, daß sich in ihm in einzigartiger Weise der Stilist mit dem
Kunsthistoriker und Chronisten verbindet. Jedlicka zeichnet geradezu mit einer Besessenheit

für das Detail die äußere Erscheinung Bonnards und dessen Umwelt. Der Fluß
des Gespräches zwischen Bonnard und seinen Besuchern — einem Pariser
Kunsthändler, einem Zürcher Kunstfreund und dem Verfasser — gleicht eher einem
vertrockneten Bächlein des Midi. Wo aber ein Wässerlein aufleuchtet zeichnet es
Jedlicka mit zarten Strichen auf, die Scheu, Verehrung und Analyse verweben, und
diese vielen kleinen Blitzlichter ergeben — dank des Künstlers in Jedlicka ein
vollendetes Gemälde. Greifen wir aus ihm die Beschreibung der äußern Gestalt
Bonnards heraus:

«Nach der vollzogenen Begrüßung steht Bonnard wieder ruhig vor uns. Er steht
ein wenig gebeugt da, die nackten dünnen Arme, auf denen die weißen Haare
Blond wirken, übereinandergelegt. Aber es ist nicht diese Haltung, die sein Alter,
die nahezu achtzig Jahre, zum Ausdruck bringt; diese gebeugte Haltung geht, so

1 Gotthard Jedlicka: Pierre Bonnard / Ein Besuch. Mit IS Tafeln. Eugen Rentsch Verlag, Erlenbach-
Zürich.

697



scheint es mir, weniger auf das Alter als auf eine Eigentümlichkeit zurück, die er
schon von jeher gehabt haben kann, die ich auf einer ganzen Reihe von
Momentaufnahmen bei ihm beobachtet habe. Und dann ist zu sagen: es geht von ihr zu
viel charakteristischer Charme aus, als daß sie nur ein Merkmal des Alters sein
könnte. Vor allem überrascht mich nun, da ich Bonnard genauer betrachte, der
kleine Kopf. Ein schmaler Schädel, von veredelter Birnenform, mit einer hohen
Stirne, die nach oben zusammenläuft und kaum gerunzelt ist, mit spärlichem,
grauweißem, seidenweichem Haar, das von der Scheitelhöhe ringsum nach den
verschiedensten Richtungen gekämmt ist und glatt auf dem Schädel liegt. Auf der
Höhe des Schädels, die aber nicht gewölbt ist, sondern eine kleine, runde Platte
bildet, wird eine feine Glatze sichtbar, wobei die glatte, glänzende gelbliche Haut
mit Leberflecken durchsetzt ist. Das Gesicht hat eine gelblich-bräunliche Farbe und
ist gleichfalls mit Leberflecken gesprenkelt. Die Augen mit einer Iris von einem
warmen Rehbraun bücken durch die Brillengläser, die mit einem dünnen Gestell
aus verrostetem Eisen gefaßt sind. Sie erscheinen im Gesicht in derselben drolligen
Weise akzentuiert wie der Mund, wie sie sich denn auch mit diesem zugleich
bewegen. Die Lippen sind verhältnismäßig klein, aber nicht schmal: nein, von
einer diskreten Ueppigkeit, die Oberlippe breiter und sinnlicher, mit einem
verwischt zärtlichen Ausdruck: küsserisch, bin ich zu sagen versucht. (S. 27 u. ff.) —
Wie Bonnard mit seinen Bewegungen spart (ich habe die Empfindung, daß er sein
langes Leben lang nur ruhig geatmet habe und in den letzten Jahren nur noch
vorsichtig atme), scheint die Natur auf seinem Gesicht mit lebhaften Akzenten gespart
zu haben. Ein kleines graues Schnurrbärtchen. Die Wangen schlecht rasiert, wobei
man erkennt, daß der Bartwuchs schütter geworden ist, und daß Bonnard das

Rasieren, wenn er es selber ausführt, nicht mehr so ernst nimmt. Vor allem die
spärlichen, aber langen weißen Haare über und um den Adamsapfel herum weisen
darauf hin. Es ist, als blicke er, wenn er in den Spiegel sieht, sich nur noch bis

zum Kinn hinunter an. — Er steht als ganzer Mensch vor uns... Mein erster
Eindruck: Ein alter, müder Rebbauer. Bonnard ist von schlanker und zierlicher
Gestalt, dabei von einer eigentümlichen Eleganz. Ich denke: Wie sieht er in einem
Smoking aus? Ein besonderer Sachverhalt läßt ihn noch schlanker und zierlicher
erscheinen. Obwohl seine Hosen so knapp am Körper liegen, daß sie diesen nicht
nur umfasssen, sondern sich den Hüften anschließen und diese modellieren, und
Hosenträger oder Gürtel vollständig überflüssig sind, hat er sie (nicht auf der
Höhe des Hüftgürtels, sondern auf der halben Höhe der Hüften) mit einem
schmalen, braunen Ledergürtel umschlungen und dessen Ende (weil er viel zu lang
ist) um diesen gewunden. Ich finde die Worte nicht, die auszudrücken vermögen,
wie rührend das aussieht. Er trägt graue, verschieden geflickte Hosen, ein offenes
grünlichfarbenes Hemd, das mit einem abnehmbaren Kragen geschlossen werden
kann, das er aber ohne diesen trägt und unter dem die Unterwäsche von
undefinierbarer Farbe hervortritt. So steht er vor uns, und es ist ihm sichtlich nicht
wohl. In seinem eigenen kleinen Haus bewegt er sich wie ein Fremder. In dieser
Stimmung wirkt er auf mich wie ein Kind, das man aus seinem Schlaf oder aus
einem tiefen Träumen aufgeschreckt hat, das eine Weile wie verstört dasteht, und
das sich dann, weil es wohlerzogen ist, zusammenzunehmen versucht.» (S. 23 u. ff.)

Man wird in spätem Zeiten, neben allen photographischen Aufnahmen des

Künstlers, zu dieser Beschreibung greifen, wenn man sich die Gestalt Bonnards,
dessen Malerei noch in die kommenden Jahrhunderte hinein leuchten wird,
vergegenwärtigen will. Hier ist Jedlicka der Chronist. Wir haben als Zeitgenossen
die Möglichkeit, seine «Chronik» noch auf ihre historische Treue hin zu prüfen,
und ich wüßte keinen Schriftsteller, der diese Prüfung besser bestände. Jedlicka
beschreibt aber nicht nur, was er sieht. Während er vor Bonnard sitzt, denkt

9 <>



er an Matisse, und das VIII. Kapitel widmet er einem ebenso geistvollen als treff-
sichern Vergleich der beiden großen Maler ihrer Epoche. Hier spricht der
Kunsthistoriker.

Zugleich gibt aber Jedlicka ein Bildnis seiner selbst. Diese Bezugnahme auf sich
ergibt sich aus seiner Methode und aus dem von ihm gesteckten Ziel. Er beschreibt
damit gewissermaßen die «Optik», durch die Bonnard gesehen wird. Denn der
Verfasser selbst ist ein sehr kompliziertes Instrument, das nicht nur sachlich zu
registrieren weiß, sondern sich leidend und tätig verhält. Hier spricht der sensitive
künstlerische Mensch.

So bildet dieses Buch ein einzigartiges Dokument über einen Künstler unserer
Zeit. Man mag es nur bedauern, daß nicht schon Cézanne und van Gogh ihren so
gewissenhaften Chronisten gefunden haben, der diese besondere Gabe der
Beobachtung Jedlickas besaß und der uns und den Kommenden ihr äußeres Bild bis
in ihre Gangart und kleinsten Gebärden überliefert hätte. Diese präzisen
Zeichnungen des Menschen mögen mit Kunstbetrachtung nichts mehr zu tun haben.
Wer sich aber mit der Kunst beschäftigt, wird sich audi immer ein Bild ihrer
Schöpfer machen wollen, und ich glaube, daß man einst zu Jedlickas Beschreibungen
mit derselben Freude greifen wird, mit der wir Heutigen immer wieder zu den Vitae
Vasaris zurückkehren, wenn wir vor uns das Bild der Renaissance und ihrer Künstler

erstehen lassen wollen. Aber das Buch hat nidit nur eine äußere Präzision. Das
würde ihm nur einen historischen Wert als Tatsachenbericht sichern. Sein dauernder

Wert liegt in der schriftstellerischen Leistung; denn Jedlicka legt das richtige
Wort wie eine straffe Haut um den Gedanken oder den Begriff, den es
klarzumachen gilt, und darin beruht das Geheimnis seiner stilistischen Klarheit und
Sauberkeit und somit auch seiner dauerhaften künstlerischen Wirkung.

WALTER KERN

NOCHMALS DAS REGIMENT WILHELMS II.

Vor kurzem habe idi an dieser Stelle (NSR, Januar 1949) Gelegenheit erhalten,
das mir nach seinem Gegenstande wie nach seinem Wert gleich wichtig scheinende
Buch des Bismarckbiographen Erich Eyck «Das persönliche Regiment Wilhelms II.»
mit einigen pointierenden, kritischen oder ergänzenden Bemerkungen anzuzeigen.
Alle diejenigen, die gleich dem Verfasser und mir der Meinung sind, daß zur
rechten Deutung jener unglücklichen Epoche und des sie repräsentierenden Herrschers

gar. nicht genug geschehen kann, wird es interessieren, einiges über die
Auseinandersetzungen zu erfahren, die sich an das genannte Buch in den angelsächsischen

Ländern angeschlossen haben. Außer einigen überwiegend zustimmenden
Besprechungen (vor allem in der «Contemporary Review» und «Time and Tide»)
hat sich auch eine zum Teil recht scharfe Kritik gemeldet, die um der Sache willen
Aufmerksamkeit verdient. Außer den Bemerkungen eines amerikanischen Historikers

in der vorzüglichen (von Waldemar Gurian herausgegebenen) «Review of
Politics» ist hier vor allem ein großer Artikel zu nennen, der in der «Times»,
Literary Supplement, vom 11. Dezember 1948 von einem Anonymus erschienen
ist und dann zu einer Auseinandersetzung geführt hat, welche erst vor kurzem
mit einem sehr wirksamen Schlußwort Eycks abgeschlossen worden ist.

Beiden genannten Kritikern ist die Neigung gemeinsam, Wilhelm II., «das noch
immer herumspukende Fabeltier», wie ihn der Autor der «Review of Politics»
(Professor Shanahan) bezeichnet, als Persönlichkeit und Charakter höher zu stellen,
seinen wirklichen Einfluß auf das historische Geschehen aber wesentlich geringer

699



einzuschätzen, als es Eyck in Uebereinstimmung mit der Mehrzahl der deutschen
Beurteiler tut. Gewiß nicht mit Unrecht wird hervorgehoben, daß Wilhelm II.
persönlich alles andere als jenes bösartige Geschöpf gewesen sein muß, zu dem
ihn eine die Personifizierung des Unheils suchende demagogische Legende gemacht
hat. Auch daß er in hohem Maße persönlichen Charme besessen haben muß und
ein geistig-künstlerisch überdurchschnittlich begabter Mensch gewesen ist, wird
hervorgehoben. Den Wirtschaftshistoriker interessiert auch der richtige Hinweis,
daß Wilhelm II. — darin, aber auch nur darin, dem in seiner eigentlichen Bedeutung

immer mehr hervortretenden Prince Consort Albert aus dem Hause Coburg
ähnelnd1 — sich als der ausgesprochen «moderne» unter den zeitgenössischen
Monarchen mit einer wahren Begeisterung auf die Seite des technisch-industriellen
Fortschritts gestellt hat und damit wirklich zu einem (wie auch immer zu beurteilenden)

Faktor der Wirtschaftsgeschichte geworden ist.
Diesen Zügen eines gerechteren Porträts ließe sich sicher noch manches andere

hinzufügen, was der Sympathie mit dem Menschen, der damals in Berlin geherrscht
hat, zugute kommt. Aber wichtiger für uns als der Mensch ist der Herrscher, unter
dessen Zepter nun einmal, was auch immer seine menschlichen Konturen gewesen
sein mögen, Verhängnisvolles geschehen ist, was von Geschlecht zu Geschlecht
nachwirkt. Je weniger sein guter Wille und sogar seine Einsicht angezweifelt
werden, um so rätselvoller — so hatte ich selber in meiner Anzeige angedeutet —
wird ja das Verhängnis dieser Herrschaft Wilhelms II.

Dieses Rätsel sucht nun der Kritiker der «Times» dadurch zu lösen, daß er die
«Herrschaft» Wilhelms II. als einen bloßen Schein bezeichnet. Gerade aus Eyck s

Buch glaubt er den Schluß ziehen zu können: Der Fehler Wilhelms II. war nicht,
daß er falsch, sondern daß er überhaupt nicht regierte. Wirklichen Einfluß hätte
er nicht besessen — das ist der Gedanke, der hier bis zur Vergewaltigung der
Tatsachen überspitzt wird. Zu welchem Ende das geschieht, wird freilich sogleich
klar. Wird nämlich Wilhelm II. in einer Weise entlastet, wie das bisher noch
kaum irgendwo versucht worden ist, so wird nunmehr alle Schuld dem deutschen
Volke als solchem aufgebürdet, dessen Medium, nicht dessen Herrscher er gewesen
sei. Die Flottenpolitik, die Heeresvorlagen, die Marokkopolitik, das Krügertelegramm,

das Daily-Telegraph-Interview — wir sollen glauben, daß in allen diesen
Akten das deutsche Volk durch seinen Herrscher gehandelt habe. Man wird
zugeben, daß das eine starke Zumutung ist, und Eyck hat auch keine Mühe gehabt,
sie zurückzuweisen.

Diese Kontroverse lehrt eindringlich, daß man den Weg einer ritterlich
scheinenden Entlastung Wilhelms II. nicht ohne Gefahren geht. Es scheint, als müsse
dafür der Preis einer um so stärkeren Belastung des deutschen Volkes gezahlt
werden. Ich selber habe diese Taste moderato angeschlagen, um die Deutschen von
allzu selbstgerechten Anklagen zurückzuhalten, aber obendrein hinzugefügt, daß
Wilhelm II. als Ausdruck nicht nur seines Volkes, sondern auch seines Zeitalters
zu verstehen ist, und damit auch die außerdeutsche Welt vor Pharisäismus gewarnt.
Die Frage aber bleibt, ob wir denn wirklich nur die Wahl haben, dasjenige an
Schuld, wovon allein die Rede sein kann, entweder auf einen einzigen Mann oder
auf sein Volk zu schieben, und damit in dem Dilemma zu verharren, mit dem
die interessante und temperamentvolle Auseinandersetzung zwischen Eyck und
seinem englischen Kritiker in der «Times» geendet hat.

Diese Frage ist gewiß mit Entschiedenheit zu verneinen. Die Wahrheit kann
nicht in so einfachen Formeln gefunden werden. Sie ist wie immer verwickelter
und subtiler. Aber wenn man die Gewichte nach allen Seiten hin gerecht verteilt
hat, wenn man das wahre Maß der (ungewöhnlich großen) Unzulänglichkeiten

1 Vgl. jetzt dazu: R. Fulford, «The Prince Consort», London 1949.

700



und Fehler Wilhelms II. bestimmt, wenn man festgestellt hat, daß er
wahrscheinlich ein im Grunde wohlmeinender, aber schwacher und innerlich unsicherer
Mensch gewesen ist, wenn man mit der möglicherweise sehr viel größeren Schuld
einsichts- und charakterloser Ratgeber (Bülow!) ins Gericht gegangen ist, wenn man
die verhängnisvolle Rolle einzelner Gruppen und Strömungen gebührend beleuchtet

und dem von seinem eigenen allzu schnellen Aufstieg berauschten deutschen Volke
mit seinen falschen Idealen und Maßstäben das volle Maß seiner Verantwortung
zugemessen hat, ohne anderseits die Ohnmacht der Klarblickenden zu verkennen

— wenn man das alles nach allen Seiten hin nd her erwägt, so dürfte doch eine

überragende Tatsache unverrückbar bleiben; die Tatsache, daß sich das alles auf
dem Hintergrunde einer chronischen Staatskrise abspielt, die dieses Deutsche Reich

von Versailles als eine zum schließlichen Zusammenbruch verurteilte Fehlkonstruktion

enthüllt. Es ist eine Staatskrise, der wahrscheinlich nicht einmal der

Baumeister mehr hätte Herr werden können, dem vor der Geschichte die

Verantwortung für die Fehlkonstruktion zufällt. Wilhelm Röpke

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Stalins Die Literatur über den Bolschewismus setzte sich mit ihm
Weltrevolution nach dem vorigen Krieg hauptsächlich theoretisch auseinander,

wenn es auch schon damals weder an Salonenthusiasten

noch an Abtrünnigen fehlte; seit 1944 beschäftigt sie sich vor allem mit seiner

Praxis. Theorie und Praxis bilden aber im Bolschewismus ein Ganzes, zu
dem auch seine Widersprüche gehören, und daher kann es keine Kenntnis
der Sowjetpolitik ohne Kenntnis ihrer theoretischen Grundlagen geben. Eine

gründliche und objektive Analyse von Stalins Ansichten über die Weltrevolution

breitet auf 40 Seiten der Foreign Affairs (1) ein amerikanischer Diplomat

unter dem Namen Historiens aus. Er hat alle Aeußerungen Stalins über
Theorie und Praxis der Revolution vom Februar 1919 bis zum 28. März 1948

exzerpiert, sämtliche Auflagen sämtlicher Schriften auf Varianten philologisch
verglichen und bietet nun eine so konzise Zusammenfassung der wichtigsten Worte
Stalins in einer systematischen Ordnung, wie sie bisher meines Wissens keiner
Analyse des Bolschewismus gelungen ist. Seinem Pseudonym getreu, stellt der
Autor dar, ohne Deutung und ohne Widerspruch. Er verzichtet darauf, zu
untersuchen, was an dieser Doktrin Marx, Lenin, Trotzki, und was Stalin selber gehört,
oder wie sich diese Doktrin überhaupt mit Marx und Engels vereinen läßt. Das
alles ist ja praktisch auch bedeutungslos. Stalins Lehre der Weltrevolution ist eine
politische Tatsache, die nicht nach der Ueberzeugungskraft, sondern nach der
Macht des Staatsführers zu beurteilen ist, der sein Programm nicht als reine
Wissenschaft hergibt, sondern als eine Anweisung zum Handeln, für die es auch
gewiß charakteristisch ist, daß diese gründliche Untersuchung von Stalins Schriften
eine durch 30 Jahre reichende, einheitliche und widerspruchslose Konzeption
gefunden hat, deren wenige, allerdings hochwichtige Abweichungen für das Ganze
keine widersprüchliche Bedeutung haben.

Die Einheit einer solchen Konzeption ist freilich rein formal, denn was in der
Theorie richtig ist, muß es auch in der Praxis sein, und die Logik ist nun einmal,
nach der geistvollen Definition des russischen Philosophen Gregor Itelson, die
Lehre von den Dingen. Es wäre daher irrig, aus der Darstellung von Historicus
zu schließen, daß die Sowjetunion folgerichtig aus dem Haupte Lenins hervorging
wie die gepanzerte Athene aus dem Traum des Zeus, und daß die Weltrevolution

7 0 1



ihren umstürzenden Gang rings um die Erde nach dem Operationsplan der
Sowjetführung antreten wird. Die Wirklichkeit widerlegte schon nach wenigen
Jahren die falschen Voraussetzungen, die dem Staatsstreich Lenins zugrunde liegen.
Weder stimmte Lenins Prognose, daß die russischen Arbeiter «auf eine gewisse,
vielleicht sehr kurze Zeit» die «Vorhut» der westlichen, vor allem der deutschen
bilden werden, noch die von ihm im März 1918 verkündete «absolute Wahrheit,
daß wir ohne die deutsche Revolution zugrunde gehn» werden. Der erste Weltkrieg

schlug nicht in die angesagte Weltrevolution um, und auch der zweite ist
alle ihre Erwartungen schuldig geblieben, da man ausländische, unerbetene
militärische Interventionen unmöglich mit der dialektischen Entwicklung der
kapitalistischen Produktionskräfte identifizieren kann. Lenin war bis zu seinem Tode
der Gefangene seiner Politik und raffte sich erst 1923 zum Entschluß auf, einen
russischen Produktionsprozeß ohne Privateigentum in Gang zu setzen. Lenin und
Stalin verstanden es auch immer, sich fremde Programme anzueignen, Maßnahmen
zu widerrufen, die undurchführbar oder überhaupt nur propagandistisch gemeint
waren, und doch hat nichts von alledem dem geistigen Prestige des Kommunismus
Abbruch getan, da er von seinem Endziel keine Abstriche macht und Grundsätze
nur aufgibt, um die eigene Macht zu festigen und sie dann zur Realisierung
aufgegebener oder vorübergehend verleugneter Prinzipien wieder einzusetzen.

Wenn also Stalin, nach Erforschung seiner Schriften durch Historicus, nur eine
einzige wesentliche Modifikation seiner Anschauungen, oder vielmehr der
allgemein bolschewistischen, vorgenommen hat, nämlich zwischen 1924 und 1926 die
Anerkennung des Sozialismus in einem Lande, so bedeutet doch grade das die
Durchbrechung der früheren leninschen und der trotzkischen Doktrinen durch
ein fortschrittlicheres Programm, das sie aufhebt. Der Sozialismus in einem Lande
macht, so sollte man glauben, den Endsieg des Sozialismus in jedem Reich von
der Umwelt und von der Weltrevolution unabhängig. Ist der Sozialismus in
einem Lande möglich, dann braucht er die Weltrevolution nicht, braucht er sie,
dann gibt es aber auch keine sozialistische Sowjetunion und kein sozialistisches
Vaterland. Den Bruch zwischen der ursprünglichen und der späteren Doktrin
erkennt man an Zitaten aus dem Jahr 1924 und an einer Veränderung von 1945.

Dort versicherte Stalin, daß der Endsieg des Sozialismus in dem ersten Lande, das

sich selbst befreit hat, von den kombinierten Anstrengungen der Proletarier
mehrerer Länder abhängt. Nun gelang es aber Stalin doch, einen nicht-kapitalistischen

Produktionsprozeß in Rußland ohne auswärtige Hilfe zustandezubringen,
was dieses Zitat von 1924 widerlegt. 1945 findet sich daher durch Sperrdruck der
Satz hervorgehoben, daß die Diktatur des Proletariats in einem Lande konsolidiert
wird, indem es als Basis benutzt wird, den Imperialismus aller Länder zu
überwinden. Danach gibt es keinen endgültigen Sozialismus in einem Lande ohne den
Sozialismus auf der ganzen Welt, ein Gedanke, der deutlich zur Verkittung der
früheren und der späteren, aus der Praxis geborenen Doktrin dient.

Kann aber der Zugegebenerweise nur fragmentarische Sozialismus keine
endgültige Produktionsfreiheit innerhalb einer kapitalistischen Welt finden, so scheidet

die Möglichkeit einer Koexistenz beider Systeme aus. Historicus hat alle
Aeußerungen Stalins darüber zusammengesucht und festgestellt, daß sie, soweit
sie angelsächsischen Korrespondenten 1936 und 1943 gemacht wurden, nicht in
Stalins Schriften und damit auch nicht in die Generallinie aufgenommen wurden.
Rein historische Bedeutung hat dagegen die in die Parteischriften eingegangene
Versicherung von 1925, daß ein friedliches Nebeneinander der bürgerlichen und
proletarischen Welt möglich sei. Da Historicus seine Analyse auf die Texte
beschränkt und von den den geschichtlichen Verhältnissen, aus denen sie stammen,
absieht, bezieht er auch dieses Wort auf die wiederholt nachweisbare Anschauung,

702



daß der Bolschewismus in Zeiten kapitalistischer Stabilisierung ein Auskommen
mit der Umwelt sucht, um dann in Krisenzeiten vorzustoßen. Stalins Aeußerung
von 1925 gehört aber den Zeiten an, da Rußland seit 1921 ausländisches Kapital
zur Ausbeutung der russischen Rohstoffe heranzuziehen suchte. Das war ein Teil
der Nep-Politik, die bestimmt war, das russische Volk vom Martyrium des
Kriegskommunismus zu erlösen. An den Grundsätzen des Bolschewismus ändert
die Bemerkung Stalins nichts.

Wenn diese Doktrin ein geschlossenes System wäre, so müßte sie mit ihren eigenen
Mitteln und Methoden das Kommen der Weltrevolution aus den zermalmenden
Gegensätzen zwischen einer mehr oder minder sozialistischen Produktionsweise
in der Sowjetunion und der kapitalistischen Produktionsweise in anderen Ländern
erklären, sich aber auch mit den heute schon bekannten Zwischenstufen
(Planwirtschaft mit und ohne Expropriation, Preis- und Marktkontrolle usw.)
auseinandersetzen. Mit Recht findet es Historicus auffallend, daß Stalin sich erstaunlich

wenig mit den Konflikten zwischen den Produktionskräften und den
Produktionsverhältnissen auseinandersetzt, aus denen doch allein Marx den Antrieb
zu ökonomischen Revolutionen dialektisch erklärt. Man findet bei ihm vor 1930

nichts, was über die herkömmliche Analyse des Kapitalismus durch Marx und
Engels hinausginge, aber vieles, was der sozialistische Revisionismus schon seit
40 Jahren korrigiert oder widerlegt hat. Auch der Bolschewismus verzichtet auf
die Theorie der Akkumulation des Elends, wie es Marx und Engels noch vor sich
sahen. Trotzdem beide die Krise im Kapitalismus als Folge eines Produktionsüberschusses

schon frühzeitig erkannt haben, den aufzunehmen die Konsumenten
zu arm sind, stößt man erst ab 1927 auf die Beschäftigung Stalins mit der
Funktion der Krise als Agens der Weltrevolution. Offenkundig liegen ihm
ökonomische Probleme nicht, seine Ansicht, man könnte die Krisen beheben,
wenn der Kapitalismus auf Stärkung der allgemeinen Konsumkraft statt auf
Profit sehen würde, geht an den verfeinerten Instrumenten der Krisenbekämpfung
vorbei, die seit Lord Keynes Investierungstheorien geschaffen und erprobt wurden.
Daß es heute vor allem um eine neue Organisation der Weltproduktion geht, um
eine Ueberwindung der Kolonialpolitik alten Stils, findet in Stalins Schriften keine
Berücksichtigung. Dagegen zeigt die Bevorzugung der militärischen Metapher vor
der Sprache des Oekonomen, aus welchem Denken das «Weltrevolutionsgepolter>
stammt, um den Schöpfer des Wortes Weltrevolution zu zitieren, nämlich Heine,
der es denn auch gleich verspottet hat, ohne es aber preiszugeben.

Ist also die ökonomische Konzeption der Weltrevolution schon von Lenins
Zeiten her dürftig begründet, so wird sie seitdem immer nur mit den allzu
bekannten aber nicht zutreffenden Schlagworten der Propaganda weitergeführt.
Ihre Kampfparolen verraten aber zumindest die Herkunft dieser Hoffnungen.
Nicht die Weltrevolution: die Außenpolitik erklärt die Funktion, die der Bolschewismus

von unverkennbaren Weltgegensätzen erwartet. Die Weltrevolution der
leninsdhen Prognose fiel ja doch schnell dahin. Uebrig blieb die kommunistische
Weltpropaganda als verlängerter Arm des bis 1934 reichlich machtlosen Landes.
Der Bolschewismus hatte nach dem Verrat von Brest-Litowsk das Gespenst der
Entente vor Augen und rief gegen rein weltpolitische Gefahren zum erstenmal
die Arbeiterschaft des Auslands zur Hilfe. Man hat die Erfolge dieser ersten
Intervention zugunsten der Sowjets in Moskau nicht vergessen, und hat nie
aufgehört, mit ihrer Wiederholung zu rechnen. Das beweist Historicus an Hand
zahlreicher Zitate, und das beweist die Gegenwart noch nachdrücklicher. Das
ändert aber nichts an der Tatsache, daß die russische Staatspolitik immer nur
zwischen Regierungen unterschied, die für oder gegen sie waren, unabhängig von
ihrem Verhalten zur Arbeiterklasse oder gar zum Kommunismus. Gewiß will die

703



Leitung des Sowjetstaates schon um seiner Sicherheit willen die Weltrevolution;
aber stets geht ihr das russische Interesse voraus. Und dieses bedarf oft
weltrevolutionär maskierter Kämpfe, denn wenn es nicht immer revolutionäre
Situationen gibt, soll doch wenigstens die Furcht vor ihnen zur Schwächung der nicht-
russischen Wirtschaft, aus Furcht vor ihr, verbreitet werden.

Konnte Rußland nach 1919 von der Spaltung der Entente profitieren, drängte
es in dieser Richtung durch Unterstützung der englischen Politik gegen Versailles
und der deutschen Republik der Revanche weiter vor, so wird es heute durch die
Einigkeit seiner früheren Verbündeten gezwungen, sich mehr als je auf rein kommunistische

Regierungen und Kolonnen zu verlassen, weil es andere Verbündete nicht
mehr hat.. Dennoch wäre es ein kapitaler Fehler, den Machtfaktor und den
Imperialismus auf beiden Seiten in der heutigen Spannung zwischen der angelsächsischen
und der Sowjetwelt zu verkennen und die von beiden Seiten her beliebte Verkleidung
des Konflikts in einen kapitalistisch- (oder demokratisch)-kommunistischen zu
akzeptieren; könnten doch England-Amerika Rußland auch dann nicht an der
Elbe, an den Dardanellen und in Nordkorea willkommen heißen, wenn zufällig
in Moskau statt Stalins ein Nikolaus III., vielleicht noch mit einer Herzogin von
Kent als Schwiegertochter, regieren würde. Die soziologische Maskerade
mitmachen, heißt nichts anderes, als der Theorie der Weltrevolution von außen die
Argumente liefern, die beizubringen sie nicht pfiffig genug ist.

Dennoch zieht auch Historicus aus allen Stalinzitaten die Lehre, daß Rußland
heute mehr einen Angriff fürchtet als wünscht, in keiner Periode des Wohlstands
angreifen wird, aber auf die zweit- oder drittnächste Krise in 15 bis 20 Jahren
spekuliert, um dann durchstoßen zu können. Ob das stimmt, wissen die Götter.
Kann man auch eine falsche Theorie logisch deuten, so weiß man doch nicht, ob
ihre Urheber nicht durch eine unlogische Folgerung zu anderen Schlüssen kommen,
und ob sie überhaupt auf anderes als auf das reine Machtkalkül bauen. Leben
wir doch noch fern den Zeiten, für deren Kommen Kant den Gemeinspruch
widerlegte: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht für die Praxis.

Kurze In United Nations World (2) beweist Pearl S. Buck die bedenkliche Lage
Chronik Japans nach Zeugnissen aus Hunderten Briefen, die sie als große Freun¬

din des Ostens von Lesern ihrer Werke aus allen Klassen, Berufen und
Altersschichten Japans erhalten hat. — George Bernanos wollte auf den Rencontres
Internationales de Genève 1946 eine zweite Rede halten, die der Länge wegen
unterbleiben mußte. Sie wird jetzt von Albert Béguin im Age nouveau (1)
veröffentlicht. Man hört die Stimme dieser Wahrheit mit immer neuer Erschütterung. —
Drei deutsche Kunstzeitschriften, die das alte Niveau teils erreichen, teils
wiederherstellen wollen, und aus neuen Beziehungen zum Bilde sprechen, seien zunächst
nur namentlich aufgeführt: Das Kunstwerk, Thema und Glanz. Jede dieser drei
Zeitschriften hat ihre eigene Form und ihre eigene Aufgabe, und trägt zur
Wiederherstellung des Kunstlebens bei, das am meisten durch Zerstörungen gelitten hat.

FELIX STÖSSINGER

704


	Kleine Rundschau

