Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1948-1949)

Heft: 11

Artikel: Nach Spengler - Toynbee

Autor: Brunner, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759559

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NACH SPENGLER — TOYNBEE

VON HANS HEINRICH BRUNNER

Allmihlich wird auch bei uns der Name Arnold J. Toynbees bekannt, der als
Kulturhistoriker im Geistesleben der englisghsprechenden Welt einen bedeutenden
Platz einnimmt. Toynbees weitverzweigte Forschertitigkeit findet ihren haupt-
sichlichen Niederschlag in einem auf zwolf Binde angelegten Werk, das unter dem
bescheidenen Titel A Study of History eine meisterhafte Analyse des souverin
beherrschten Stoffes darbietet. Das argument, das eigentliche Geriist des in den
bisher erschienenen sechs Binden entwickelten Gedankenganges ist vor allem in
einer sehr geschickt verfertigten Abkiirzung von D.C.Somervell bekannt ge-
worden, die durch den Verzicht auf den gréfiten Teil des illustrativen Materials
zustandekam. Es ist eines der erfreulichen Zeichen unserer Zeit, dafl diese ein-
biandige Zusammenfassung eines so anspruchsvollen Werkes auf dem englischen
und amerikanischen Biichermarkt seit ihrem Erscheinen zu fruchtbarer Diskussion
und Besinnung vor allem unter der jiingern Generation von Akademikern Anlaf}
gegeben hat.

Dafl dem Werk Toynbees so grofie Beachtung geschenkt wird, ist allerdings
begreiflich; denn hier handelt es sich nicht nur um eine iiberaus fesselnde Dar-
stellung von verschiedenartigsten geschichtlichen Zusammenhingen, sondern auch
— wir brauchen hier am besten ein Schliisselwort der Analyse Toynbees selbst —
um einen challenge, eine Herausforderung an das historische Denken des neun-
zehnten und des frithen zwanzigsten Jahrhunderts, die gerade durch ihre be-
sonnene Zuriickhaltung iiberzeugend wirkt.

Es wire ganz unmoglich, im Rahmen eines kurzen Aufsatzes alle die hier auf-
tauchenden Probleme auch nur zu beriihren, geschweige denn ein sinnvolles Urteil
iiber die gewonnenen Resultate abzugeben. Es soll hier lediglich der Versuch
gemacht werden, in einigen groben Ziigen die kontrastreiche Beziehung Toynbees
zu einem der fithrenden Kulturhistoriker der — vielleicht nicht chronologisch,
aber doch weltanschaulich — vorangegangenen Generation zu skizzieren: zu
Oswald Spengler.

Die Basis fiir den Vergleich zwischen Spengler und Toynbee ist zwar nicht ohne
weiteres gegeben, da der eine von der Philosophie, der andere von der Fachwissen-
schaft herkommt, aber die Gemeinsamkeit des Gegenstandes ihres Studiums riickt
sie doch in dasselbe Blickfeld. Beide haben sich an die gewaltige Aufgabe gemacht,
Wesen und Struktur des geschichtlichen Phinomens «Kultur» zu analysieren und
gewisse Gesetzmifigkeiten in threm Werden, Wachsen und Vergehen aufzuzeigen.
Im Verfolg dieser Forschung haben iiberdies ihre Methoden ihnliche Ziige an-
genommen. Der Philosoph Spengler mufite seine Thesen durch geschichtliches Tat-
sachenmaterial zu erhirten suchen, das beizubringen ihn tief in antiquarische
Studien hineinfithrte, wihrend sich fiir den Historiker Toynbee aus der Ent-
deckung und Sichtung der wesentlichen Bezichungen in den historischen Prozessen
ein Weltbild ergab, das fiir das menschliche Selbstverstindnis von Bedeutung ist.

Wenn wir fiir den Vergleich Spenglers Hauptwerk Der Untergang des Abend-
landes heranziehen, so sind hier vor allem die drei Grundgedanken zu beriick-
sichtigen, die Spenglers Analyse entscheidend bestimmen: die gegenseitige Be-
ziehung der Kulturkreise, die Wesenbestimmung der Kultur und schlieflich die
Diagnose des gegenwirtigen Zustandes unserer abendlindischen Zivilisation.

682



Spengler wendet sich mit aller Schirfe gegen die bisherige Geschichtsschreibung,
die in linearer Aneinanderreihung sich folgender Kulturphasen das triigerische
Bild einer einheitlichen universellen Bewegung schuf. Der Schein solcher Einheit-
lichkeit wurde dadurch erzeugt, dal das Werden und Schaffen verschiedenster
Zeiten und Kulturkreise in Begriffen unseres heutigen westlichen Denkens gefafdt
und auf Grund unseres heutigen abendlindischen Erlebens interpretiert wurde.
Diese lineare und egozentrische Betrachtungsweise bezeichnet er als den Irrtum
eines Geschichtsverstindnisses, das von der ptolemiischen Perspektive noch nicht
losgekommen ist. Thr setzt er die <kopernikanische Geschichtsschreibung» entgegen.
die vom Eigenleben einer Vielzahl von Kulturen ausgeht und ihre ideelle «Gleich-
zeitigkeit» herausstellt. Spengler verneint grundsitzlich die Moglichkeit, von
unserer Zeit und Stellung aus Parallelen und Schliisse zu zichen, die das Geschehen
in andern Kulturkreisen betreffen. Jede Kultur hat ihre eigene Philosophie, Kunst,
Mathematik, Religion und Moral, diese sind im Grunde unvergleichbar und eigent-
lich nur fiir diejenigen fafibar, die dem betreffenden Kulturkreise angehdren. Nur
ein Grieche «versteht» die griechische Plastik, und nur ein Chinese «versteht» die
chinesische Musik. Wie gleich zu sehen sein wird, verunmdglicht dies jedoch nicht
eine vergleichende Phinomenologie der Kulturen. Spengler befafit sich mit sechs
«autonomen» Kulturkreisen, sein Hauptaugenmerk ist jedoch auf die antike, die
arabische und die abendlindische Welt beschrinkt, die er durch die symbolischen
Stichworte apollinisch, magisch und faustisch kennzeichnet.

Jede dieser Kulturen — das ist der zweite Hauptgedanke Spenglers — hat ihren
streng vorgeschriebenen Lebenslauf. Man steht vor dem «Schauspiel einer Vielzahl
von michtigen Kulturen, die mit urweltlicher Kraft aus dem Schofle einer miitter-
lichen Landschaft, an die jede von ihnen im ganzen Verlauf ihres Daseins streng
gebunden ist, aufbliithen, von denen jede ihrem Stoff, dem Menschentum, ihre
eigene Form aufprigt... ihr eigenes Leben, Wollen, Fiihlen und ihren eigenen
Tod hat». Die nichstliegende und konsequent herangezogene Analogie, mit der
das Schicksal einer Kultur beschrieben werden kann, ist die eines Organismus.
Wie eine Pflanze oder ein Tier, so hat jede Kultur ihren ein fiir allemal fest-
gelegten Lebensrhythmus. Sie entsteht, wichst, trige Frucht, verwelkt und stirbt
ab gemifl dem Lebensgesetz, das ihr innewohnt. Unter Benutzung einer ver-
wandten Analogie kann deshalb Spengler die verschiedenen Epochen innerhalb
einer Kultur auch mit der Folge der Jahreszeiten vom Friihling bis zum Winter
vergleichen. Daraus ergibt sich, daf in seiner Sicht die Einfluflnahme der verschie-
denen Kulturen aufeinander als irrelevant erscheinen oder kurzerhand geleugnet
werden. Thre Biographie versteht sich ausschliefilich aus ihrem selbsteigenen Grund-
charakter, der fiir jede Kultur je verschieden und im wesentlichen unverinderlich
ist. Eine Kultur hat mit einem Organismus die geschlossene Ganzheit gemeinsam.
Wenn diese Ganzheit zergliédert und der th§ikaliSCh€ Begriff der Kausalitit zur
Deutung herangezogen wird, ist ihr Verstindnis alsbald verbaut. Spengler bekennt
sich als Verdchter Darwins, mit noch gréflerem Feuer jedoch als Verchrer Goethes,
auf den er sich als seinen einzigen philosol?hisdlen Meister beruft. So wie Goethe
im Schicksalsbegriff und nicht im Kausalititsbegriff den wahren Schliissel zum
Naturverstindnis erkennt, so findet sein Schiiler Spengler im Begriff des Schick-
sals und in der Darstellung der «organischen Logik» des geschichtlichen Ablaufs
die adaequate Interpretation des Phinomens «Kulturs. In der Verwirklichung
ihrer gleichbleibenden Schicksalsbestimmung findet eine Kultur ihre hdchsten
Werte, aber auch ihr unentrinnbares Ende.

Damit kommen wir zu Spenglers drittem Hauptgedanken, zu der mit uniiber-
treffbarer Entschiedenheit vertretenen und durch den suggestiven Titel seines
Werkes in den Vordergrund geriickten Ueberzeugung vom unmittelbar bevor-

683



stehenden oder eigentlich bereits fortgeschrittenen «Untergang des Abendlandes».
Nach Spenglers Analyse sind die schopferischen Krifte der abendlindischen Kultur
verbraucht. Im Zeitalter Goethes ist die reichste Ernte eingebracht worden und
nun ist auch die Zeit der Nachlese zu Ende gegangen. Der Winter ist iiber Europa
hereingebrochen; denn seit dem letzten Viertel des neunzehnten Jahrhunderts
findet Spengler keine nennenswerte Friichte mehr auf dem abendlindischen Adker-
feld. Was heute gehandelt wird, ist Dérrobst aus alter Zeit und kiinstliche Blumen
aus den Papierfabriken der westlichen Zivilisation. Spengler zieht einen scharfen
Strich zwischen den Begriffen Kultur und Zivilisation, die er im periodischen Sinne
unterscheidet und als Ausdriicke fiir ein strenges und notwendiges organisches
Nacheinander auffaflt. «Die Zivilisation ist das unausweichliche Schicksal einer
Kultur». Merkmale der Zivilisation sind die blofle nachahmende Wiederholung
schopferischer Titigkeit, die Entseelung und Verflachung der menschlichen Be-
ziehungen, die Ersetzung des Organischen durch das Organisatorische, die Ent-
artungserscheinung des Massenmenschen. Thr Credo ist der Nihilismus. In So-
krates, Buddha und Nietzsche sieht Spengler die Nihilisten und damit die
Herolde des Untergangs der antiken, der indischen und der abendlindischen Kul-
turen. Fir den Don Quijote von heute, der sich in sturer Verblendung dem
Schicksal entgegensetzen und statt Stahlgeriisten und Rechnungsmaschinen auch
jetzt noch Kunstwerke produzieren will, hat er nur ein hohnisches Lachen iibrig.

Oswald Spengler erhebt fiir diese und weitere Grundgedanken den Anspruch
auf erstmalige Entdeckung und unwiderlegliche Formulierung. Wohl ist seiner
Konzeption grofle Originalitit und Suggestivkraft zuzubilligen, aber es war zu
erwarten, dafl die Endgiiltigkeit seiner Analyse eines Tages in Zweifel gezogen
und mit iiberzeugenden Gegenargumenten bestritten werde. Es ist Arnold J. Toyn-
bees Verdienst, in seinem Werk A Study of History der Spenglerschen Lehre ent-
gegenzutreten und eine Sicht der geschichtlichen Zusammenhinge zu eréffnen, die
dem zentralen Gegenstand der Untersuchung, dem Wesen der Kultur, gerechter
zu werden scheint.

Im Blick auf den ersten Grundgedanken Spenglers, der hier erwihnt worden
ist, geht Toynbee insofern mit ihm einig, als er ebenfalls eine Vielzahl von
Kulturkreisen unterscheidet, die nicht linear miteinander verbunden sind. Er be-
gniigt sich jedoch nicht mit einer mehr oder weniger willkiirlichen Heranziehung
bezichungsweise Nichtbeachtung dieser oder jener kulturellen Einheit, sondern
unterzieht alle diese Einheiten, die er von den ersten Anzeichen der schopferischen
Ausprigung menschlichen Selbstbewufitseins bis zur Gegenwart zu identifizieren
sucht, einer sorgfiltigen Sichtung. Auf diesem Gang durch die Weltgeschichte im
umfassendsten Sinn des Wortes entdeckt er achtundzwanzig «Lebensgemeinschaf-
ten» (societies), die in ihrem Streben nach einem kulturellen Geprige zum Teil
erfolgreich waren, zum andern Teil scheiterten. Threr drei (die ferndstlich-christ-
liche, die fernwestlich-keltische und die autochthon-skandinavische) vermochten
sich nicht gegen die sie iiberwiltigenden Gegenmichte durchzusetzen, und ihre
Kulturen wurden im Embryonalzustand abgetStet (abortive civilizations). Vier
weitere Kulturen (die der Polynesier, Eskimos, Nomaden und Osmanen) gerieten
durch forcierte Spezialisierung zwecks Anpassung an die gegebenen Verhiltnisse
in einen Zustand hoffnungsloser Erstarrung (arrested civilizations). Von den rest-
lichen einundzwanzig Kulturgruppen haben siebzehn ihre historische Mission
erfiillt und gehdren nun der Vergangenheit an. Die ferndstliche, die islamitische,
die &stlich-orthodoxe und die westliche sind die heute noch lebendigen und in
voller Entwicklung stehenden Kulturen.

Auch Toynbee betont, dafl Lebenskraft und Todeskeime in diesen Lebens-
gemeinschaften selbst liegen und beim Entstehen wie beim Zusammenbruch einer

684



Kultur die duflern AnstéBe von sekundirer Bedeutung sind. Trotzdem negiert
oder ignoriert er nicht, wie Spengler es mit seiner These der vollstindigen gegen-
seitigen Isolation tut, die Aufeinanderbeziehung der Kulturen. Vielmehr zeigt er
die verschiedenartigen Verwandtschaften und EinfluSnahmen (affiliation, apparen-
tation) auf. Am Beispiel der grundverschiedenen Wertung der Renaissancezeit
lieRe sich sehr schén zeigen, wie Spengler um seiner isolationistischen These willen
in dogmatischer Weise das Element der Re-naissance abstreiten mufl und diese
Epoche als einen ausschliefilichen Ausdruck des «gotischen» und «faustischen»
Schaffens zu deuten sich bemiiht, wihrend Toynbee mit seinem Begriff der aff-
liation beidem gerecht zu werden vermag: der Verwandtschaft, aber auch der
Eigenpersonlichkeit der westlichen Tochterkultur in bezug auf die antike Mutter-
kultur, beides widergespiegelt in einem Vorgang, der zugleich Re-naissance und
Naissance ist. Ueberhaupt erweist sich die kithne und oft geistvolle Antithetik
Spenglers angesichts des weitschichtigen Tatsadwnmateria.ls, das Toynbee vor uns
ausbreitet, oft in peinlicher Weise als eine Aneinanderreithung von Schlagworten,
die mit ihrer Suggestivkraft die fehlende Evidenz zu ersetzen sucht. Durch die
Etiketten «apollinisch, «faustisch» usw. weist Spengler selbst auf sein Bemiihen
hin, alle Erscheinungen innerhalb eines Kulturbereichs durch eine simple Formel
zu interpretieren und entsprechend zu katalogisieren. Toynbee verzichtet auf diese
Art von Symbolik und ist darum in der Lage, das vielfarbige und feinfidige
Gewebe einer Kultur sorgfiltig zu priifen und sachgemiff zu beschreiben.

Wenn wir nun zu Spenglers zweitem Hauptgedanken zuriid.ikommen, um hier
den Vergleich mit dessen Gegenstiick in Toynbees Analyse zu ziehen, so muf} ganz
einfach darauf hingewiesen werden, dafl der deutsche Philosoph Geschichte im
Vollsinn des Wortes nicht kennt. Er sieht ja im natiirlichen Organismus nicht
blof} eine Erscheinung, dic dem Wesen der Kultur nahe genug scheint, um dieses
bildhaft in gewisser Hinsicht mit jenem zu vergleichen und aus dieser Neben-
einanderstellung das Eigentiimliche der Kultur zu beleuchten. Es handelt sich um
mehr als eine niitzliche Analogie: das Wesen der Kultur deckt sich v&llig mit dem
Begriff Organismus, kurz: die Analogie wird zum Gesetz, auf Grund dessen die
Vorginge in der menschlichen Gesellschaft interpretiert werden. Streng genommen
gibt es also keine Kulturgeschichte, sondern lediglich eine Entfaltung des Keimes,
der allein den Charakter und das Schicksal jedes Kulturorganismus bestimimt. Bahn
und Ziel sind von Anfang an festgelegt. Wohl mag Spengler sich riihmen, den
Physikalischen Kausalititsbegriff aus der Kulturanalyse ausgeschlossen zu haben,
aber zugleich hat er auch den Freiheitsgedanken unméglich gemache.

Trotzdem Toynbee ebenfalls von Lebensstadien einer Kultur spricht, so ver-
wirft er doch jeden «biologischen Determinismus». Eine Kultur verdankt ihre Ent-
stehung und Gestaltung weder den besondern Qualititen einer Rasse oder eines
Lebensbereichs (environment) noch einem quasi-mythischen Schicksalsruf, sondern
dem Geschick und dem Mut, mit denen eine Lebensgemeinschaft die an sie ge-
richteten Herausforderungen beantwortet. Challenge und Response, Herausforde-
rung und Beantwortung, ist das Begriffspaar, das Toynbee verwendet, um zu zeigen,
Wie eine Kultur sich emporschafft im harten Kampf, den der wollende und ent-
scheidende Mensch mit und gegen die natiirlichen Gegebenheiten seiner Existenz
ficht, In der Einzelanalyse dieses Kampfes tritt die Tatsache in Erscheinung, dafl
ideale Lebensbedingungen (wie zum Beispiel mildes Klima, wirtschaftliche und
Politische Sicherheit) lihmend wirken, wihrend sich schwierige geographische Ver-
hiltnisse, harte Schidksalsschlige, Druck und Drohungen von Seiten michtiger
Nachbarn und soziale Unterdriickung als stimuli fiir Entstehung und Wachstum
einer Kultur erweisen. Immerhin kann daraus nicht ein Gesetz abgeleitet werden,
Nach dem sich in direkter Proportion mit der Verschirfung der Herausforderung

685



die kulturellen Leistungen einer Lebensgemeinschaft erhéhten. Ein und dieselbe
Herausforderung mag fiir eine oder mehrere Gemeinschaften eine Ueberforderung
bedeuten und erst in einem spitern Fall erfolgreich beantwortet werden. Maximale
und optimale Herausforderung sind nicht identisch. Eine Ueberforderung kann
zur «Totgeburt» (abortive civilization) oder zur Verkriippelung (arrested civili-
zation) einer Kultur fithren.

Nach Toynbees Analyse unterscheidet sich das Wachstum vom Entstehen einer
Kultur darin, dafl hier eine einzelne Herausforderung nicht nur erfolgreich beant-
wortet wird, sondern die Beantwortung selbst eine weitere Herausforderung mit
sich bringt, die wiederum mit Erfolg aufgenommen wird. Dieses Wachstum besteht
nicht in einer zunehmenden Beherrschung der duflern Lebensumstinde einer Volks-
gemeinschaft (politisch-militirische Expansion und materielle Technik haben wenig
mit diesem Wachstum zu tun und mogen sehr woh! ihren Hohepunkt zu einer
Zeit des Kulturzerfalls erreichen, und umgekehrt), vielmehr bedeutet es ein «Fort-
schreiten auf Selbstbestimmung hin». Toynbee nennt diesen Prozel} etherialisation,
«die Ueberwindung von materiellen Hindernissen, die Energien freigibt, mit der
eine Volksgemeinschaft Herausforderungen beantworten kann, die nun weniger
duflerlich als innerlich, weniger materiell als geistig sind». Dieses Wachstum voll-
zieht sich nicht geradlinig, sondern ist charakterisiert durch eine wellenartige Be-
wegung des «Zuriickziehens» (withdrawal) fiir eine Zeit der Vorbereitung in der
Stille und der «Riickkehr» (return) fiir eine Periode erneuter schopferischer Titig-
keit. Nicht die ganze Gemeinschaft, sondern lediglich die Pioniere und Triger des
kulturellen Vorstofles nehmen an dieser Bewegung aktiven Anteil. Toynbee macht
hier eine scharfe Unterscheidung zwischen der creative minority, der kleinen
Gruppe von Individuen, von denen der schopferische Akt, der Kultur schafft, allein
ausgeht, und der trigen Masse des Gesellschaftskorpers, der von dieser Minderheit
mitgerissen wird und nur passiv, sozusagen als Resonanzboden, fiir die ganze
Bewegung von Bedeutung ist.

So wie Toynbees Darstellung zur Ablehnung jeder deterministischen Erklirung
des Werdens einer Kultur fithrt, so kommt seine Untersuchung der Ursachen
thres Zusammenbruchs und ihrer Auflésung zum analogen Ergebnis. Toynbee ver-
wirft als nicht stichhaltig die verschiedenen antiken und modernen Theorien, nach
denen der Untergang einer Zivilisation schicksalshaft — sei es durch die not-
wendige Entartung des Blutes oder auf Grund des zyklischen Verlaufs der Ge-
schichte — vorherbestimmt sei. Auch Spenglers Schicksalsgedanke, nach dem eine
Kultur nach ihrer Zeit der Jugend und der Reife thren unvermeidlichen weil natiir-
lichen Tod finden miisse, wird abgelehnt, weil auch hier der Organismusgedanke
dem eigentlich entscheidenden Faktor, der menschlichen Entscheidungsfreiheit,
keinen Raum gibt. Diese Freiheit ist der Angelpunkt aller Kulturgeschichte. Wo
sie die Tiir zu immer folgerichtigerer Selbstbestimmung offen hilt, kann eine
Kultur vorwirts- und aufwirtsschreiten. Ein «natiirliches Ende» dieses Weges ist
im Charakter der Kultur nicht vorgeschrieben. Er kann jedoch nicht beschritten
werden, wo die Fihigkeit der Seibstbestimmung verschwindet. Der Mangel solcher
Fihigkeit setzt dem Vermdgen, die gegebenen Lebensumstinde geographischer und
politischer Art zu meistern, ein Ende — eine Umkehrung der iiblichen, materia-
listischen These, die die Zerstérung der innern Kultureinheit durch den Ansturm
kulturfremder Midhte postuliert. Die wahre Ursache des Todes jeder Kultur ist
der Selbstmord.

Die Frage nach dem Herkommen dieses innern Versagens beantwortet Toynbee
dahin, dafl dieses da eintritt, wo ein Kulturvolk sich der Tiuschung hingibt, daf
die erreichten Leistungen und erfolgreich aufgebauten Institutionen ein weiteres
schépferisches Fortschreiten unndtig machen. Es ist die nemesis of creativity, das

686



Ausruhen auf den Lorbeeren des Heldenzeitalters einer Kultur, In der Kultur-
geschichte erweist sich jeder Stillstand als ein Riidkschritt, die Imitation wird zum
grausigen Zerrbild. Die schopferische Minderheit wird durch eine herrschende
Minderheit ersetzt, die nicht mechr die unter ihrem Einfluf stehende Masse mit
sich reifit und in ihrem Geiste formt, sondern sich in den Kampf gegen das
«interne» und «externe» Proletariat gedringt sieht. Dieses Proletariat (ein tech-
nischer Ausdruck fiir die an der fiihrenden Kultur nicht beteiligten Massen, wie
zum Beispiel ein barbarisches Fremdvolk oder eine unterdriickte Klasse) hat in
diesem Kampf die Zeit auf ihrer Seite und kann, durch die Formung einer neuen
schopferischen Minderheit, Triger eines Vorstofles derselben oder einer neuen
Kultureinheit werden. Die Erstarrung des kulturellen Prozesses ist die duflerliche
Erscheinung einer «seelischen Spaltung», die sich auf die verschiedenste Weise
manifestiert (Fatalismus, Synkretismus, Archaismus, Futurismus). Sowenig wic
das Wachstum vollzieht sich die Auflésung einer Kultur in gerader Linie. Vielmehr
lifle sich auch hier eine Wellenbewegung von «Flucht» und «Neusammlung»
(rout und rally) feststellen. In diesem Auflosungsprozef scheint jede Kultur (als
letzte Neusammlung) die Periode der Bildung eines Universalreiches durchzu-
machen, dessen Zusammenbruch auch den endgiiltigen Untergang der betreffenden
Kultur bedeutet.

Obschon diese Skizze keineswegs der differenzierten und sorgfiltig belegten
Darstellung Toynbees gerecht zu werden vermag, so diirfte doch cines ihrer
Hauptresultate klar werden: das Leben einer Kultur ist nicht'em blofler Natur-
vorgang, sondern es ist Geschichte in dem Sinne, dafl sich dieses Leben als ein
bewufltes Vorwirtsschreiten vollzieht auf ein Ziel hin, das in jedem geschichtlichen
Augenblick wieder neu fixiert werden mufl. Auf eine prignante Formel gebracht,
it sich der Gegensatz zwischen den zur Diskussion stehenden Kulturanalysen so
dusdriicken, dafl in der einen das Schicksal das einzige wirkliche Subjekt darstell,
dem das Menschentum als Werkstoff zugeordnet ist, wihrend in der andern
Analyse der sich mit seinem Schicksal auseinandersetzende Mensch als die ent-
scheidende Triebkraft betrachtet wird. Spenglers Geschichtsphilosophie ist fata-
listisch, auch wenn sie sich faustisch gebirdet. In Toynbee hingegen begegnen wir
einem Humanisten, der auf dem ganzen Weg, den eine Kulturgemeinschaft durds-
miflt, Kreuzwege entdeckt, vor denen die Triger dieser Kultur zu wihlen haben.
Nicht ein guter oder béser Stern schreibt die Wahl vor, vielmehr hingt sie von
der Wachsamkeit und der Bereitschaft zur Meisterung einer gestellten Aufgabe ab.
Daraus ergibt sich seine vollige Ablehnung der Spenglerschen Behauptung, daf
der Untergang einer Kultur prognostiziert werden kdnne. Jede Kultur hat bis
zum Ende die Méglichkeit, durch ein Abdrehen vom Wege, der zum Ruin fiihrt,
In einen neuen Lebensabschnitt einzutreten und eine Palingenese zu erfahren. Im
esonderen Fall unserer westlichen Zivilisation ist Toynbee weit davon entfernt,
mit Spengler bereits Totenschau zu halten. Vielmehr weist er die Komplexitit
und Ambivalenz ihrer Ausdrucksformen auf und zeigt gerade an ihrem Beispiel
den Entscheidungscharakter des Kulturschaffens, der die hdchste Anforderung an
das menschliche Verantwortungsbewufitsein stellt.

687



	Nach Spengler - Toynbee

