
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1948-1949)

Heft: 11

Artikel: Nach Spengler - Toynbee

Autor: Brunner, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759559

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NACH SPENGLER — TOYNBEE

VON HANS HEINRICH BRUNNER

Allmählich wird auch bei uns der Name Arnold J. Toynbees bekannt, der als

Kulturhistoriker im Geistesleben der englischsprechenden Welt einen bedeutenden
Platz einnimmt. Toynbees weitverzweigte Forschertätigkeit findet ihren
hauptsächlichen Niederschlag in einem auf zwölf Bände angelegten Werk, das unter dem
bescheidenen Titel A Study of History eine meisterhafte Analyse des souverän
beherrschten Stoffes darbietet. Das argument, das eigentliche Gerüst des in den
bisher erschienenen sechs Bänden entwickelten Gedankenganges ist vor allem in
einer sehr geschickt verfertigten Abkürzung von D. C. Somervell bekannt
geworden, die durch den Verzicht auf den größten Teil des illustrativen Materials
zustandekam. Es ist eines der erfreulichen Zeichen unserer Zeit, daß diese

einbändige Zusammenfassung eines so anspruchsvollen Werkes auf dem englischen
und amerikanischen Büchermarkt seit ihrem Erscheinen zu fruchtbarer Diskussion
und Besinnung vor allem unter der jüngern Generation von Akademikern Anlaß
gegeben hat.

Daß dem Werk Toynbees so große Beachtung geschenkt wird, ist allerdings
begreiflidt; denn hier handelt es sich nicht nur um eine überaus fesselnde
Darstellung von verschiedenartigsten geschichtlichen Zusammenhängen, sondern auch

— wir brauchen hier am besten ein Schlüsselwort der Analyse Toynbees selbst —
um einen challenge, eine Herausforderung an das historische Denken des

neunzehnten und des frühen zwanzigsten Jahrhunderts, die gerade durch ihre
besonnene Zurückhaltung überzeugend wirkt.

Es wäre ganz unmöglich, im Rahmen eines kurzen Aufsatzes alle die hier
auftauchenden Probleme auch nur zu berühren, geschweige denn ein sinnvolles Urteil
über die gewonnenen Resultate abzugeben. Es soll hier lediglich der Versuch
gemacht werden, in einigen groben Zügen die kontrastreiche Beziehung Toynbees
zu einem der führenden Kulturhistoriker der — vielleicht nicht chronologisch,
aber doch weltanschaulich — vorangegangenen Generation zu skizzieren: zu
Oswald Spengler.

Die Basis für den Vergleich zwischen Spengler und Toynbee ist zwar nicht ohne
weiteres gegeben, da der eine von der Philosophie, der andere von der Fachwissenschaft

herkommt, aber die Gemeinsamkeit des Gegenstandes ihres Studiums rückt
sie doch in dasselbe Blickfeld. Beide haben sich an die gewaltige Aufgabe gemacht,
Wesen und Struktur des geschichtlichen Phänomens «Kultur» zu analysieren und
gewisse Gesetzmäßigkeiten in ihrem Werden, Wachsen und Vergehen aufzuzeigen.
Im Verfolg dieser Forschung haben überdies ihre Methoden ähnliche Züge
angenommen. Der Philosoph Spengler mußte seine Thesen durch geschichtliches
Tatsachenmaterial zu erhärten suchen, das beizubringen ihn tief in antiquarische
Studien hineinführte, während sich für den Historiker Toynbee aus der
Entdeckung und Sichtung der wesentlichen Beziehungen in den historischen Prozessen
ein Weltbild ergab, das für das menschliche Selbstverständnis von Bedeutung ist.

Wenn wir für den Vergleich Spenglers Hauptwerk Der Untergang des Abendlandes

heranziehen, so sind hier vor allem die drei Grundgedanken zu
berücksichtigen, die Spenglers Analyse entscheidend bestimmen: die gegenseitige
Beziehung der Kulturkreise, die Wesenbestimmung der Kultur und schließlich die

Diagnose des gegenwärtigen Zustandes unserer abendländischen Zivilisation.

682



Spengler wendet sich mit aller Schärfe gegen die bisherige Geschichtsschreibung,
die in linearer Aneinanderreihung sich folgender Kulturphasen das trügerische
Bild einer einheitlichen universellen Bewegung schuf. Der Schein solcher Einheitlichkeit

wurde dadurch erzeugt, daß das Werden und Schaffen verschiedenster
Zeiten und Kulturkreise in Begriffen unseres heutigen westlichen Denkens gefaßt
und auf Grund unseres heutigen abendländischen Erlebens interpretiert wurde.
Diese lineare und egozentrische Betrachtungsweise bezeichnet er als den Irrtum
eines Geschichtsverständnisses, das von der ptolemäischen Perspektive noch nicht
losgekommen ist. Ihr setzt er die «kopernikanische Geschichtsschreibung» entgegen,
die vom Eigenleben einer Vielzahl von Kulturen ausgeht und ihre ideelle
«Gleichzeitigkeit» herausstellt. Spengler verneint grundsätzlich die Möglichkeit, von
unserer Zeit und Stellung aus Parallelen und Schlüsse zu ziehen, die das Geschehen
in andern Kulturkreisen betreffen. Jede Kultur hat ihre eigene Philosophie, Kunst,
Mathematik, Religion und Moral, diese sind im Grunde unvergleichbar und eigentlich

nur für diejenigen faßbar, die dem betreffenden Kulturkreise angehören. Nur
ein Grieche «versteht» die griechische Plastik, und nur ein Chinese «versteht» die
chinesische Musik. Wie gleich zu sehen sein wird, verunmöglicht dies jedoch nicht
eine vergleichende Phänomenologie der Kulturen. Spengler befaßt sich mit sechs

«autonomen» Kulturkreisen, sein Hauptaugenmerk ist jedoch auf die antike, die
arabische und die abendländische Welt beschränkt, die er durch die symbolischen
Stichworte apollinisch, magisch und faustisch kennzeichnet.

Jede dieser Kulturen — das ist der zweite Hauptgedanke Spenglers — hat ihren
streng vorgeschriebenen Lebenslauf. Man steht vor dem «Schauspiel einer Vielzahl
von mächtigen Kulturen, die mit urweltlicher Kraft aus dem Schöße einer mütterlichen

Landschaft, an die jede von ihnen im ganzen Verlauf ihres Daseins streng
gebunden ist, aufblühen, von denen jede ihrem Stoff, dem Menschentum, ihre
eigene Form aufprägt... ihr eigenes Leben, Wollen, Fühlen und ihren eigenen
Tod hat». Die nädistliegendc und konsequent herangezogene Analogie, mit der
das Schicksal einer Kultur beschrieben werden kann, ist die eines Organismus.
Wie eine Pflanze oder ein Tier, so hat jede Kultur ihren ein für allemal
festgelegten Lebensrhythmus. Sie entsteht, wächst, trägt Frucht, verwelkt und stirbt
ab gemäß dem Lebensgesetz, das ihr innewohnt. Unter Benutzung einer
verwandten Analogie kann deshalb Spengler die verschiedenen Epochen innerhalb
einer Kultur auch mit der Folge der Jahreszeiten vom Frühling bis zum Winter
vergleichen. Daraus ergibt sich, daß in seiner Sicht die Einflußnahme der verschiedenen

Kulturen aufeinander als irrelevant erscheinen oder kurzerhand geleugnet
werden. Ihre Biographie versteht sich ausschließlich aus ihrem selbsteigenen
Grundcharakter, der für jede Kultur je verschieden und im wesentlichen unveränderlich
ist. Eine Kultur hat mit einem Organismus die geschlossene Ganzheit gemeinsam.
Wenn diese Ganzheit zergliedert und der physikalische Begriff der Kausalität zur
Deutung herangezogen wird, ist ihr Verständnis alsbald verbaut. Spengler bekennt
sich als Verächter Darwins, mit noch größerem Feuer jedoch als Verehrer Goethes,
auf den er sich als seinen einzigen philosophischen Meister beruft. So wie Goethe
cm Schicksalsbegriff und nicht im Kausalitätsbegriff den wahren Schlüssel zum
Naturverständnis erkennt, so findet sein Schüler Spengler im Begriff des Schicksals

und in der Darstellung der «organischen Logik» des geschichtlichen Ablaufs
die adaequate Interpretation des Phänomens «Kultur». In der Verwirklichung
ihrer gleichbleibenden Schicksalsbestimmung findet eine Kultur ihre höchsten
Werte, aber auch ihr unentrinnbares Ende.

Damit kommen wir zu Spenglers drittem Hauptgedanken, zu der mit
unübersehbarer Entschiedenheit vertretenen und durch den suggestiven Titel seines
Werkes in den Vordergrund gerückten Ueberzeugung vom unmittelbar bevor-

683



stehenden oder eigentlich bereits fortgeschrittenen «Untergang des Abendlandes».
Nach Spenglers Analyse sind die schöpferischen Kräfte der abendländischen Kultur
verbraucht. Im Zeitalter Goethes ist die reichste Ernte eingebracht worden und
nun ist auch die Zeit der Nachlese zu Ende gegangen. Der Winter ist über Europa
hereingebrochen; denn seit dem letzten Viertel des neunzehnten Jahrhunderts
findet Spengler keine nennenswerte Früchte mehr auf dem abendländischen Ackerfeld.

Was heute gehandelt wird, ist Dörrobst aus alter Zeit und künstliche Blumen
aus den Papierfabriken der westlichen Zivilisation. Spengler zieht einen scharfen
Strich zwischen den Begriffen Kultur und Zivilisation, die er im periodischen Sinne
unterscheidet und als Ausdrücke für ein strenges und notwendiges organisches
Nacheinander auffaßt. «Die Zivilisation ist das unausweichliche Schicksal einer
Kultur». Merkmale der Zivilisation sind die bloße nachahmende Wiederholung
schöpferischer Tätigkeit, die Entseelung und Verflachung der menschlichen
Beziehungen, die Ersetzung des Organischen durch das Organisatorische, die

Entartungserscheinung des Massenmenschen. Ihr Credo ist der Nihilismus. In So-
krates, Buddha und Nietzsche sieht Spengler die Nihilisten und damit die
Herolde des Untergangs der antiken, der indischen und der abendländischen
Kulturen. Für den Don Quijote von heute, der sich in sturer Verblendung dem
Schicksal entgegensetzen und statt Stahlgerüsten und Rechnungsmaschinen auch

jetzt noch Kunstwerke produzieren will, hat er nur ein höhnisches Lachen übrig.
Oswald Spengler erhebt für diese und weitere Grundgedanken den Anspruch

auf erstmalige Entdeckung und unwiderlegliche Formulierung. Wohl ist seiner
Konzeption große Originalität und Suggestivkraft zuzubilligen, aber es war zu
erwarten, daß die Endgültigkeit seiner Analyse eines Tages in Zweifel gezogen
und mit überzeugenden Gegenargumenten bestritten werde. Es ist Arnold J. Toyn-
bees Verdienst, in seinem Werk A Study of History der Spenglerschen Lehre
entgegenzutreten und eine Sicht der geschichtlichen Zusammenhänge zu eröffnen, die
dem zentralen Gegenstand der Untersuchung, dem Wesen der Kultur, gerechter
zu werden scheint.

Im Blick auf den ersten Grundgedanken Spenglers, der hier erwähnt worden
ist, geht Toynbee insofern mit ihm einig, als er ebenfalls eine Vielzahl von
Kulturkreisen unterscheidet, die nicht linear miteinander verbunden sind. Er
begnügt sich jedoch nicht mit einer mehr oder weniger willkürlichen Heranziehung
beziehungsweise Nichtbeachtung dieser oder jener kulturellen Einheit, sondern
unterzieht alle diese Einheiten, die er von den ersten Anzeichen der schöpferischen
Ausprägung menschlichen Selbstbewußtseins bis zur Gegenwart zu identifizieren
sucht, einer sorgfältigen Sichtung. Auf diesem Gang durch die Weltgeschichte im
umfassendsten Sinn des Wortes entdeckt er achtundzwanzig «Lebensgemeinschaften»

(societies), die in ihrem Streben nach einem kulturellen Gepräge zum Teil
erfolgreich waren, zum andern Teil scheiterten. Ihrer drei (die fernöstlich-christliche,

die fernwestlich-keltische und die autochthon-skandinavische) vermochten
sich nicht gegen die sie überwältigenden Gegenmächte durchzusetzen, und ihre
Kulturen wurden im Embryonalzustand abgetötet (abortive civilizations). Vier
weitere Kulturen (die der Polynesier, Eskimos, Nomaden und Osmanen) gerieten
durch forcierte Spezialisierung zwecks Anpassung an die gegebenen Verhältnisse
in einen Zustand hoffnungsloser Erstarrung (arrested civilizations). Von den
restlichen einundzwanzig Kulturgruppen haben siebzehn ihre historische Mission
erfüllt und gehören nun der Vergangenheit an. Die fernöstliche, die islamitische,
die östlich-orthodoxe und die westliche sind die heute noch lebendigen und in

voller Entwicklung stehenden Kulturen.
Auch Toynbee betont, daß Lebenskraft und Todeskeime in diesen

Lebensgemeinschaften selbst liegen und beim Entstehen wie beim Zusammenbruch einer

684



Kultur die äußern Anstöße von sekundärer Bedeutung sind. Trotzdem nciert
oder ignoriert er nicht, wie Spengler es mit seiner These der vollständigen
gegenseitigen Isolation tut, die Aufeinanderbeziehung der Kulturen. Vielmehr zeigt er
die verschiedenartigen Verwandtschaften und Einflußnahmen (affiliation, apparen-
tation) auf. Am Beispiel der grundverschiedenen Wertung der Renaissancezeit
ließe sich sehr schön zeigen, wie Spengler um seiner isolationistischen These willen
in dogmatischer Weise das Element der Re-naissance abstreiten muß und diese
Epoche als einen ausschließlichen Ausdruck des «gotischen» und «faustischen»
Schaffens zu deuten sich bemüht, während Toynbee mit seinem Begriff der
affiliation beidem gerecht zu werden vermag: der Verwandtschaft, aber auch der
Eigenpersönlichkeit der westlichen Tochterkultur in bezug auf die antike Mutterkultur,

beides widergespiegelt in einem Vorgang, der zugleich Re-naissance und
Naissance ist. Ueberhaupt erweist sich die kühne und oft geistvolle Antithetik
Spenglers angesichts des weitschichtigen Tatsachenmaterials, das Toynbee vor uns
ausbreitet, oft in peinlicher Weise als eine Aneinanderreihung von Schlagworten,
die mit ihrer Suggestivkraft die fehlende Evidenz zu ersetzen sucht. Durch die
Etiketten «apollinisch, «faustisch» usw. weist Spengler selbst auf sein Bemühen
hin, alle Erscheinungen innerhalb eines Kulturbereichs durch eine simple Formel
zu interpretieren und entsprechend zu katalogisieren. Toynbee verzichtet auf diese
Art von Symbolik und ist darum in der Lage, das vielfarbige und feinfädige
Gewebe einer Kultur sorgfältig zu prüfen und sachgemäß zu beschreiben.

Wenn wir nun zu Spenglers zweitem Hauptgedanken zurückkommen, um hier
den Vergleich mit dessen Gegenstück in Toynbees Analyse zu ziehen, so muß ganz
einfach darauf hingewiesen werden, daß der deutsche Philosoph Geschichte im
Vollsinn des Wortes nicht kennt. Er sieht ja im natürlichen Organismus nicht
bloß eine Erscheinung, die dem Wesen der Kultur nahe genug scheint, um dieses
bildhaft in gewisser Hinsicht mit jenem zu vergleichen und aus dieser
Nebeneinanderstellung das Eigentümliche der Kultur zu beleuchten. Es handelt sich um
mehr als eine nützliche Analogie: das Wesen der Kultur deckt sich völlig mit dem
Begriff Organismus, kurz: die Analogie wird zum Gesetz, auf Grund dessen die
Vorgänge in der menschlichen Gesellschaft interpretiert werden. Streng genommen
gibt es also keine Kulturgeschichte, sondern lediglich eine Entfaltung des Keimes,
der allein den Charakter und das Schicksal jedes Kulturorganismus bestimmt. Bahn
und Ziel sind von Anfang an festgelegt. Wohl mag Spengler sich rühmen, den
physikalischen Kausalitätsbegriff aus der Kulturanalyse ausgeschlossen zu haben,
aber zugleich hat er auch den Freiheitsgedanken unmöglich gemacht.

Trotzdem Toynbee ebenfalls von Lebensstadien einer Kultur spricht, so
verwirft er doch jeden «biologischen Determinismus». Eine Kultur verdankt ihre
Entstehung und Gestaltung weder den besondern Qualitäten einer Rasse oder eines
Lebensbereichs (environment) noch einem quasi-mythischen Schicksalsruf, sondern
dem Geschick und dem Mut, mit denen eine Lebensgemeinschaft die an sie
gerichteten Herausforderungen beantwortet. Challenge und Response, Herausforderung

und Beantwortung, ist das Begriffspaar, das Toynbee verwendet, um zu zeigen,
wie eine Kultur sich emporschafft im harten Kampf, den der wollende und
entscheidende Mensch mit und gegen die natürlichen Gegebenheiten seiner Existenz
ficht. In der Einzelanalyse dieses Kampfes tritt die Tatsache in Erscheinung, daß
ideale Lebensbedingungen (wie zum Beispiel mildes Klima, wirtschaftliche und
Politische Sicherheit) lähmend wirken, während sich schwierige geographische
Verhältnisse, harte Schicksalsschläge, Druck und Drohungen von Seiten mächtiger
Nachbarn und soziale Unterdrückung als stimuli für Entstehung und Wachstum
einer Kultur erweisen. Immerhin kann daraus nicht ein Gesetz abgeleitet werden,
nach dem sich in direkter Proportion mit der Verschärfung der Herausforderung

685



die kulturellen Leistungen einer Lebensgemeinschaft erhöhten. Ein und dieselbe
Herausforderung mag für eine oder mehrere Gemeinschaften eine Ueberforderung
bedeuten und erst in einem spätem Fall erfolgreich beantwortet werden. Maximale
und optimale Herausforderung sind nicht identisch. Eine Ueberforderung kann
zur «Totgeburt» (abortive civilization) oder zur Verkrüppelung (arrested
civilization) einer Kultur führen.

Nach Toynbees Analyse unterscheidet sich das Wachstum vom Entstehen einer
Kultur darin, daß hier eine einzelne Herausforderung nicht nur erfolgreich
beantwortet wird, sondern die Beantwortung selbst eine weitere Herausforderung mit
sich bringt, die wiederum mit Erfolg aufgenommen wird. Dieses Wachstum besteht
nicht in einer zunehmenden Beherrschung der äußern Lebensumstände einer
Volksgemeinschaft (politisch-militärische Expansion und materielle Technik haben wenig
mit diesem Wachstum zu tun und mögen sehr wohl ihren Höhepunkt zu einer
Zeit des Kulturzerfalls erreichen, und umgekehrt), vielmehr bedeutet es ein
«Fortschreiten auf Selbstbestimmung hin». Toynbee nennt diesen Prozeß etherialisation,
«die Ueberwindung von materiellen Hindernissen, die Energien freigibt, mit der
eine Volksgemeinschaft Herausforderungen beantworten kann, die nun weniger
äußerlich als innerlich, weniger materiell als geistig sind». Dieses Wachstum
vollzieht sich nicht geradlinig, sondern ist charakterisiert durch eine wellenartige
Bewegung des «Zurückziehens» (withdrawal) für eine Zeit der Vorbereitung in der
Stille und der «Rückkehr» (return) für eine Periode erneuter schöpferischer Tätigkeit.

Nicht die ganze Gemeinschaft, sondern lediglich die Pioniere und Träger des

kulturellen Vorstoßes nehmen an dieser Bewegung aktiven Anteil. Toynbee macht
hier eine scharfe Unterscheidung zwischen der creative minority, der kleinen
Gruppe von Individuen, von denen der schöpferische Akt, der Kultur schafft, allein
ausgeht, und der trägen Masse des Gesellschaftskörpers, der von dieser Minderheit
mitgerissen wird und nur passiv, sozusagen als Resonanzboden, für die ganze
Bewegung von Bedeutung ist.

So wie Toynbees Darstellung zur Ablehnung jeder deterministischen Erklärung
des Werdens einer Kultur führt, so kommt seine Untersuchung der Ursachen
ihres Zusammenbruchs und ihrer Auflösung zum analogen Ergebnis. Toynbee
verwirft als nicht stichhaltig die verschiedenen antiken und modernen Theorien, nach

denen der Untergang einer Zivilisation schicksalshaft — sei es durch die
notwendige Entartung des Blutes oder auf Grund des zyklischen Verlaufs der
Geschichte — vorherbestimmt sei. Auch Spenglers Schicksalsgedanke, nach dem eine
Kultur nach ihrer Zeit der Jugend und der Reife ihren unvermeidlichen weil natürlichen

Tod finden müsse, wird abgelehnt, weil auch hier der Organismusgedanke
dem eigentlich entscheidenden Faktor, der menschlichen Entscheidungsfreiheit,
keinen Raum gibt. Diese Freiheit ist der Angelpunkt aller Kulturgeschichte. Wo
sie die Tür zu immer folgerichtigerer Selbstbestimmung offen hält, kann eine
Kultur vorwärts- und aufwärtsschreiten. Ein «natürliches Ende» dieses Weges ist
im Charakter der Kultur nicht vorgeschrieben. Er kann jedoch nicht beschritten
werden, wo die Fähigkeit der Selbstbestimmung verschwindet. Der Mangel solcher
Fähigkeit setzt dem Vermögen, die gegebenen Lebensumstände geographischer und
politischer Art zu meistern, ein Ende — eine Umkehrung der üblichen,
materialistischen These, die die Zerstörung der innern Kultureinheit durch den Ansturm
kulturfremder Mächte postuliert. Die wahre Ursache des Todes jeder Kultur ist
der Selbstmord.

Die Frage nach dem Herkommen dieses innern Versagens beantwortet Toynbee
dahin, daß dieses da eintritt, wo ein Kulturvolk sich der Täuschung hingibt, daß

die erreichten Leistungen und erfolgreich aufgebauten Institutionen ein weiteres
schöpferisches Fortschreiten unnötig machen. Es ist die nemesis of creativity, das

6&6



Ausruhen auf den Lorbeeren des Heldenzeitalters einer Kultur. In der
Kulturgeschichte erweist sich jeder Stillstand als ein Rückschritt, die Imitation wird zum
grausigen Zerrbild. Die schöpferische Minderheit wird durch eine herrschende
Minderheit ersetzt, die nicht mehr die unter ihrem Einfluß stehende Masse mit
sich reißt und in ihrem Geiste formt, sondern sich in den Kampf gegen das
«interne» und «externe» Proletariat gedrängt sieht. Dieses Proletariat (ein
technischer Ausdruck für die an der führenden Kultur nicht beteiligten Massen, wie
zum Beispiel ein barbarisches Fremdvolk oder eine unterdrückte Klasse) hat in
diesem Kampf die Zeit auf ihrer Seite und kann, durch die Formung einer neuen
schöpferischen Minderheit, Träger eines Vorstoßes derselben oder einer neuen
Kultureinheit werden. Die Erstarrung des kulturellen Prozesses ist die äußerliche
Erscheinung einer «seelischen Spaltung», die sich auf die verschiedenste Weise
manifestiert (Fatalismus, Synkretismus, Archaismus, Futurismus). Sowenig wie
das Wachstum vollzieht sich die Auflösung einer Kultur in gerader Linie. Vielmehr
läßt sich auch hier eine Wellenbewegung von «Flucht» und «Neusammlung»
(rout und rally) feststellen. In diesem Auflösungsprozeß scheint jede Kultur (als
letzte Neusammlung) die Periode der Bildung eines Universalreiches durchzumachen,

dessen Zusammenbruch auch den endgültigen Untergang der betreffenden
Kultur bedeutet.

Obschon diese Skizze keineswegs der differenzierten und sorgfältig belegten
Darstellung Toynbees gerecht zu werden vermag, so dürfte doch eines ihrer
Hauptresultate klar werden: das Leben einer Kultur ist nicht ein bloßer
Naturvorgang, sondern es ist Geschichte in dem Sinne, daß sich dieses Leben als ein
bewußtes Vorwärtsschreiten vollzieht auf ein Ziel hin, das in jedem geschichtlichen
Augenblick wieder neu fixiert werden muß. Auf eine prägnante Formel gebracht,
läßt sich der Gegensatz zwischen den zur Diskussion stehenden Kulturanalysen so
ausdrücken, daß in der einen das Schicksal das einzige wirkliche Subjekt darstellt,
dem das Menschentum als Werkstoff zugeordnet ist, während in der andern
Analyse der sich mit seinem Schicksal auseinandersetzende Mensch als die
entscheidende Triebkraft betrachtet wird. Spenglers Geschichtsphilosophie ist
fatalistisch, auch wenn sie sich faustisch gebärdet. In Toynbee hingegen begegnen wir
emem Humanisten, der auf dem ganzen Weg, den eine Kulturgemeinschaft durchmißt,

Kreuzwege entdeckt, vor denen die Träger dieser Kultur zu wählen haben.
Nicht ein guter oder böser Stern schreibt die Wahl vor, vielmehr hängt sie vonder Wachsamkeit und der Bereitschaft zur Meisterung einer gestellten Aufgabe ab.
Daraus ergibt sich seine völlige Ablehnung der Spenglerschen Behauptung, daß
der Untergang einer Kultur prognostiziert werden könne. Jede Kultur hat bis
zum Ende die Möglichkeit, durch ein Abdrehen vom Wege, der zum Ruin führt
111 einen neuen Lebensabschnitt einzutreten und eine Palingenese zu erfahren. Im
besonderen Fall unserer westlichen Zivilisation ist Toynbee weit davon entfernt
mit Spengler bereits Totenschau zu halten. Vielmehr weist er die Komplexität
und Ambivalenz ihrer Ausdrucksformen auf und zeigt gerade an ihrem Beispiel
den Entscheidungscharakter des Kulturschaffens, der die höchste Anforderung an
das menschliche Verantwortungsbewußtsein stellt.

687


	Nach Spengler - Toynbee

