
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1948-1949)

Heft: 11

Artikel: Ariels Echo

Autor: Störi, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759558

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759558
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ARfELS ECHO

VON FRITZ STORI

Von «Echo», wie der kleine Nepomuk oder Nepo Schneidewein in
wunderlicher Verfehlung der Mitlaute sich selber nannte, wird im
XLIV. Kapitel des «Doktor Faustus» erzählt, daß er sich von seinem
Onkel, dem Komponisten Adrian Leverkiihn, beim «Einblick» in
dessen Notenhandschrift erklären ließ, «wovon etwa mit all den
Zeichen die Rede war». «Von ihm», verrät dann Zeitblom-Thomas
Mann dem Leser und gesteht, daß er wohl wissen möchte, «ob er das

ahnungsweise schloß, ob es in seinen Augen zu lesen war, daß er es

schloß aus des Meisters Erläuterungen.» Naheliegend ist die Frage,
was der Leser daraus schließt, ob sich ihm der ganze Reichtum Hof-
mannsthalscher «Bezüge» erschließt, von denen mit all den Zeichen
die Rede ist — wenigstens ahnungsweise erschließt aus des Meisters
Erläuterungen.

Die Komposition, an der Leverkühn in dieser vorletzten Phase
seines Lebens arbeitet, sind die Lieder Ariels aus Shakespeares
«Sturm», des Engländers vorletztem Werk. Shakespeare, der sich
bezeichnenderweise nie mit dem «Faust»-Stoff auseinandergesetzt hat,
ließ sich bei der Niederschrift dieser Lieder wohl nicht träumen, daß
seine alte Rivalität zu Marlowe, dem Verfasser der ersten «Faust»-
Tragödie, dereinst auf der überhöhenden Ebene eines «Faust»-Romans
ihre versöhnende Aufhebung erführe. Und doch mußte ihm das früher
oder später geschehen, ihm, der seine Sonette, «Klinggedichte» zu
deutsch, höher schätzte als das ganze dramatische Oeuvre — in dem

Augenblick nämlich, da Faust endlich auch zur Musik in Beziehung
gebracht wurde, da er nicht nur, ach, Philosophie, Juristerei und
Medizin und leider auch Theologie, sondern auch Musik «durchaus
studiert, mit heißem Bemühn». Da mußte es geschehen, daß dem
Goetheschen «Wer immer strebend sich bemüht, den können wir
erlösen» zuerst Leverkühns, des neuen Faust, Komposition von
Shakespeares «Verlorener Liebesmüh» gegenübertrat, und dann — ebenso

notwendigerweise — diejenige des «Sturm».
Denn es ist ja nicht so, daß die Erlösung geleugnet würde, nur muß

sie eben erst gefunden werden. «Komisch», so sagt Leverkühn einmal,
«daß die Musik sich eine Zeitlang als Erlösungsmittel empfand, während

sie doch selbst, wie alle Kunst, der Erlösung bedarf.» «Der
Sturm» aber ist das Märchendrama der Wiedergutmachung, der
Verzeihung und der Lösung bannender Zauberkreise — der «Erlösung»

678



mithin. Der Erlösung Prospéras von seinen Zauberkünsten, von seinem
Exil auf der Insel, und der Erlösung Ariels, des dienenden Luftgeistes,
von der Herrschaft des Zauberers. Wobei zu bemerken ist, daß Prospéra

auch als Zauberer sittlich gut ist — seine Herrschaft über Ariel
bedeutete für diesen bereits eine erste Erlösung von der Macht der
bösen Hexe Sycorax, die ihn zwölf Jahre lang in den Spalt einer
Fichte geklemmt hatte. Als der Onkel dies dem kleinen Echo erzählte,
begehrte das Kind zu wissen, «wie alt das Geistlein gewesen sei, als
es eingeklemmt wurde, und wie alt also nach zwölf Jahren, als ihm
Befreiung wurde». Die Antwort lautete, daß Ariel kein Alter gehabt,
sondern immer dasselbe zierliche Kind der Lüfte gewesen sei.

Kein Wunder, daß Echo darob nicht im mindesten erstaunte. Auch
er wird uns als solch ein zeitloses Wesen geschildert, das gleichzeitig
die Züge kindlicher Naivität und abgeklärter Altersweisheit in sich
vereinigt. Es hätte nicht einmal dieses ausdrücklichen Hinweises auf
Nepomuks Verwandtschaft mit Ariel bedurft, denn es gibt bereits
einen indirekten, jedoch nicht minder deutlichen Fingerzeig. Der
prononciert schweizerische Akzent in Echos Kindersprache — ein
Erbteil Vater Schneideweins —, Worte wie «Hüsli» statt Haus,
«öppis Feins» für etwas Feines usw., sie kamen von Lippen, die
beiläufig einmal und wie in zufälliger Metaphorik als «Bienenlippen»
bezeichnet werden. «Where the bee sucks, there suck I — Wo die
Bien', saug' ich mich ein» ist aber der Anfang eines der Lieder Ariels,
des «rein lieblichen», welches Leverkühn mit dem ersten, von geisternden

Naturstimmen erfüllten «Come unto these yellow sands» in seiner
Komposition für Sopran und kleines Orchester zur Einheit
zusammenzog

Mit dieser mehrfachen Andeutung eines gewissen außermenschlichen,
geisterhaften Zuges — wenn nicht in Echos tatsächlicher Natur so
doch in seiner Wirkung auf die Umwelt — ist der Spekulation ein
weites, beinahe zu weites Feld eröffnet. Von dem «Elfen» und «Elfen-
prinzchen», wie das Knäblein verschiedentlich genannt wird, spinnen
die Fäden sich zum «elbischen Wesen» Rudi Schwertfegers, eines
andern geliebten Toten auf Adrians Lebensweg, und nur ein kleiner
Schritt ist es zur klassischen Mythologie, ein Schritt, der sogar
«schulgerecht» auf philologischem Wege vollzogen werden kann: über jene
wunderliche Verfehlung der Mitlaute nämlich, die aus dem Neffen
Nepo den Namen der Nymphe Echo werden läßt. Jedoch muß man
sich davor hüten, die deutenden Schritte hier auf Irrwege zu lenken.
Sicherlich wäre es seinerseits eine «Verfehlung», direkte Zusammenhänge

zwischen der Sage von Echo, wie sie etwa Ovid in den
«Metamorphosen» oder, in anderer Version, Longus in «Daphnis und Chloë»
erzählen, und der Gestalt Echos in «Doktor Faustus» zu konstruieren.

679



Umgekehrt hieße es, Thomas Manns Freude an den «geheimnisvollen
Spielen des Geistes» verkennen, verschwiege man den merkwürdigen
Umstand, daß um die Mitte des vorigen Jahrhunderts ausgerechnet
ein süddeutscher Philologe namens Schneidewin in der gelehrten
Zeitschrift «Philologus» eine Abhandlung über Echo geschrieben hat.
Nicht umsonst findet sich in einem Brief Thomas Manns an Karl
Kerényi das Bekenntnis, «daß Sympathie für gelehrtes Wissen bis zu
einem gewissen Grade aufkommen kann».

Weniger also in mythologischen Konjekturen ist der Schlüssel für
das Verständnis Echos zu suchen, sondern im einfachen Wortsinn des

Namens. Der kleine Nepomuk in seiner Unschuld ist für Adrian, der
mit dem Teufel im Bunde steht, wie das Echo seiner eigenen Jugend.
Insofern aber Adrian als neuer Faust sein Volk repräsentiert — und
nicht zuletzt ist es ja dieser doppelte Aspekt, der die Bedeutung des

Buches ausmacht — ist Adrians Jugend die «Jugend eines Volkes».
«Ja, der ist weither», meint Leverkühn einmal, als sich in Echos

Sprache mittelhochdeutsche Elemente finden. Aus derselben Quelle
fließen auch die alten Gebete, von denen man nicht weiß, woher der
Kleine sie hat — sie sind ein Echo des «Cherubinischen Wanders-
manns» und einer Vergangenheit überhaupt so gut wie die Verse aus
dem Struwelpeter. Wie weit entfernt aber erscheint Echos kindliche
Naivität von jener «zweiten» in Kleists Aufsatz über die Marionetten,
einem neuen «Stande der Unschuld», der sich aus dem erneuten Genuß
des Baumes der Erkenntnis ergäbe und um den Adrian in seiner Kunst
letztlich ringt. Wie weit entfernt aber auch gerade die Raffinesse
seiner Musik von der simplen Tonfolge einer Hirtenflöte, dieser
«klassischen» Ruferin des Echo-Widerhalls, oder — für den
schweizerischen Leser gewiß die nächstliegende Assoziation — welcher
Abstand zwischen der echohaften Umkehrung von Höllengelächter in
Engelschöre in «Fausti Weheklag» und der gläubigen Melodik eines

von den Felswänden widertönenden Alpsegens. Ob diese
Gedankenverbindung dadurch geradezu beschworen sein wollte, daß Echo
schweizerischer Abstammung ist?

Echos Unschuld hat auf jeden Fall theologische Bedeutung — «und
leider auch Theologie!». Neben dem elfischen wird auch sein
engelhaftes Wesen betont. «Ach, du lieb's Kindl, du ganz selig's!» sagt der
Herr Pfarrer bei Echos Anblick, «und Frauen ließen meist eine

Neigung merken, bei Nepomuk niederzuknien». Es ist beinahe der Geist
von Vergils Weihnachtsekloge, der hier weht, eine allgemeine, wenn
auch unausgesprochene Messiashoffnung umgibt dieses Kind.

Mit dem Erlösungsmotiv schließt sich der Kreis und führt zurück
zu Shakespeares «Sturm». Die Erlöserrolle Echos ist unverkennbar,
am deutlichsten im letzten seiner Gebete:

680



«Merkt, wer für den andern bitt'
Sich selber löset er damit.
Echo bitt' für die ganze Welt,
Daß Gott auch ihn in Armen hält.»

Es ist das Versmaß von Prosperos Epilog zum «Sturm»:

«Zum Zaubern fehlt mir jetzt die Kunst.
Kein Geist, der mein Gebot erkennt;
Verzweiflung ist mein Lebensend,
Wenn nicht Gebet mir Hilfe bringt,
Welches so zum Himmel dringt,
Daß es Gewalt der Gnade tut
Und macht jedweden Fehltritt gut.

Wo ihr begnadigt wünscht zu sein,
Laßt eure Nachsicht mich befrein.»

«Then to the elements, be free and fare thou well» waren die
Worte, mit denen Prospéra Ariel die Freiheit gegeben hatte. Adrian
spricht sie beim Tode Echos — sie klingen wie Ariels, des fliehenden
Geistes, Antwort aus den Lüften.

68 1


	Ariels Echo

