
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1948-1949)

Heft: 11

Artikel: Mystik der Weltgeschichte

Autor: Strindberg, August

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759555

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759555
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MYSTIK DER WELTGESCHICHTE

VON AUGUST STRINDBERG

Für die Darlegung seiner Ansichten von der Entwicklung des geschichtlichen
Geschehens und dessen Lenkung durch einen bewußten, allem Menschlichen
entrückten Willen hat August Strindberg in seinen «Historischen Miniaturen» die
gültigste dichterische Form gefunden. Die gedanklichen Grundlagen dieser packend
gestalteten Erzählungen finden sich in einer Aufsatzreihe «Mystik der
Weltgeschichte», die bis dahin dem deutschsprachigen Leserkreis so gut wie unbekannt
geblieben ist. Willi Reich hat nun diesen Essay, unseres Wissens zum erstenmal, ins
Deutsche übersetzt und seiner Neuübertragung der «Historischen Miniaturen»
angefügt, die in Kürze in der «Manesse-Bibliothek der Weltliteratur» erscheinen
werden. Wir geben im folgenden Anfang und Konklusion dieser eigenwilligen
Geschichtskonzeption des großen schwedischen Dramatikers, der, was meist
vergessen wird, auch als Gelehrter, namentlich auf dem Gebiete der vergleichenden
Sprachwissenschaft und der Sinologie, sich Verdienste erworben hat.

Als das Volk Israel aus Aegypten zog, herrschte dort ein Pharao
der achtzehnten Dynastie. Mit dieser Auswanderung beginnt die
Gründung des kleinen Staates Palästina, von dem Europa seine Kultur
empfangen sollte, nachdem die griechisch-römische einmal ausgeblüht
und verwelkt und unter die neue Saat verstreut war. Im gleichen
Jahre — nach den neuesten Forschungen war es 1360 v. Chr. — soll,
wie dunkle Sagen berichten, von Griechenland eine gewaltige Expedition

ausgegangen sein, um im Norden und Nordosten unbekannte
Länder aufzusuchen. Diese Auswanderung hat in der Sagenwelt den
Namen Argonautenzug erhalten. Das ist schon recht sonderbar! —
Aber zur gleichen Zeit, gleichsam wie ein gewaltiges Erdbeben, das
sich ohne erkennbare Ursache in einer bestimmten Richtung
fortpflanzt, soll die sagenhafte assyrische Königin Semiramis nach Indien
gezogen sein. Dort herrschte eine ungeheure Bewegung; denn auch die

Hindu schickten sich an, nach Osten zu wandern, und zwei
Volksstämme waren in heftige Kämpfe verwickelt, die im Mahabharata
geschildert werden. — Die Bewegung setzte sich weiter nach Osten
fort, nach China, wo die Dynastie Yn regierte. Auch dort war alles

in Aufruhr, und die Stämme des Südens drängten nach Norden.
Thronstreitigkeiten tobten, und der Regent verlegte die Hauptstadt
zuerst aus Tschen-si nach Ho-nan und dann wieder zurück, genau so,

wie Moses das Lager Israels in der Wüste verlegte.
Nun muß man sich fragen: Ist es die gleiche Bewegung, die sich vom

Delta des Nils fortpflanzt zu den Deltas der Donau, des Euphrats,

6 56



des Pendschabs und des Hoangho? (Es sind alles Deltas!) Oder
entstanden diese Bewegungen zur gleichen Zeit an mehreren isolierten
Punkten, der gleichen unbekannten Kraftquelle entspringend?
Selbst wenn angenommen wird, diese erdstoßartigen Völkerwanderungen

können auf sogenannte natürliche Weise aus einer am Nil
begonnenen Anfangsbewegung entstanden sein, so sind doch die
gewaltigen Erschütterungen im Seelenleben der Völker, die sich zur
gleichen Zeit in der damals bekannten Kulturwelt ereigneten, weit
schwerer zu erklären.

Wenn Moses vierzig Jahre lang in der Wüste umherzog, anstatt
in vierzig Tagen den direkten Karawanenzug nach Palästina
zurückzulegen, so verfolgte er damit eine bestimmte, uns bekannte Absicht.
Und um die von ihm bewußt oder unbewußt herbeigeführte Epoche
der Weltgeschichte einzuleiten, besteigt er den Berg Sinai (der, nebenbei

bemerkt, ägyptische Tempel trug und in Betrieb stehende
Kupferbergwerke). Auf dem Sinai tauschte er die Gesetze des Noah gegen
die zehn Gebote aus. Das erste dieser Gebote spricht, richtig gedeutet,
das große Geheimnis des Monotheismus aus, die Lehre von der Einheit,

den Monismus: ein Gott, aller Vater, in dessen Namen einmal
alle Völker zu einem einzigen Volke vereinigt werden sollen.

Etwa auf den gleichen Zeitpunkt hat die Tradition die Wanderung
des Kekrops aus Aegypten nach Griechenland verlegt, der Bildungskeime

mit sich führte. Die Gelehrten wollen von Kekrops nichts
wissen; man kann ihn aber wohl beibehalten, gewissermaßen als
Ergänzung des Argonautenzuges und notfalls als Stütze unserer
Ausführungen.

Sicher ist hingegen, daß zu genau der gleichen Zeit, zu der Moses
sein Gesetz verkündete, die Inder die Sammlung ihrer Vedabücher
anlegten, insbesondere die des Rig-Veda. Auch in dieser Gesetzsammlung

wird der Monotheismus verkündet; denn die Inder erklären, daß
ihre vielen Gottheiten nur Symbole seien. An vielen Stellen der Veden
heißt es: «Es gibt nur einen Gott, den höchsten Geist den Herrn
der Welt.»

Dieser Zeitpunkt in der Geschichte der Inder war auch derjenige,
in dem sich der Uebergang von der Naturreligion (Indra) zur Religion
des Geistes (Brahma) vollzog. Im Gegensatz zu dem Anspruch auf
Ausschließlichkeit in dem mosaischen Gesetz erklärten die Veden:
«Alle Religionen müßten Gott gleich wohlgefällig sein; denn sonst
hätte er bloß eine Religion gestiftet!»

Dies geschah in Indien im 14. Jahrhundert v. Chr. In die gleiche
Zeit verlegen auch die Kaschmiren die Geburt des Buddha, während
die Chinesen und die Japaner als Geburtsjahr 1000 v. Chr. und
andere Völker 650 oder 600 v. Chr. angeben. Sollte die Annahme

42 657



der Kaschmiren richtig sein, so wäre die Sache um so merkwürdiger,
da der Buddhismus noch vor dem Christentum die Heiligung durch
Leiden und Entsagung und die Pflicht der Nächstenliebe lehrte. Diese
Liebe allen gegenüber, die man zu einer nur dem Christentum
zugehörigen Pflicht machen wollte, findet man in allen Religionen;
sogar beim Judentum, im Alten Testament. Denn im dritten Buch
Mosis (19, 17 ff.) heißt es ausdrücklich: «Du sollst deinen Bruder nicht
hassen... Du sollst nicht Rache suchen Du sollst deinen Nächsten
lieben wie dich selbst.»

Was geschah aber im äußersten Osten, in China? — Im Jahre 1324,
zur Zeit, als Moses schon fünfundzwanzig Jahre in der Wüste wandert,

regiert Wu-Ting, der mitten in der allgemeinen Auflösung zur
Herrschaft gelangt, die Sitten verbessert und Gesetze erläßt. Dieser
Kaiser suchte lange vergeblich nach einem tüchtigen Minister; da
bekam er in einem Traum den zu sehen, den er suchte. Nach seiner
Beschreibung wird ein Porträt angefertigt, und mit dessen Hilfe findet
man endlich den Auserkorenen, so wie Samuel seinen David fand.
Es war ein Zimmermann, der gerade eine Schleuse ausbesserte. Er
wurde zum Kaiser geführt, der ihn in der gleichen Weise anredete
wie David den Nathan: «Mein lieber Fu-Yue, du bist es, den der
Himmel als meinen Helfer auserwählt hat. Ich sehe dich als meinen
Meister an. Nimm mich als ein ungeschliffenes Spiegelglas, das du
polieren sollst, oder als einen Schwachen und Schwankenden am
Rande eines Abgrunds, den du leiten sollst, oder als unfruchtbare
Erde, die du bestellen sollst. Schmeichle mir nicht, schone meine Fehler
nicht...» Der Zimmermann wurde ein großer Minister, der sein Volk
rettete, ganz wie Moses. — «Friede und Unfriede hängen von den
Ministern ab», sagte er. «Aemter dürfen nicht solchen verliehen werden,

die ihren Leidenschaften nachgeben, sondern verdienten Männern.
Ehren sollen nicht den Boshaften, sondern den Verständigen erzeigt
werden.» Und ein anderes Mal sagte er: «Wenn man an den Menschen
nicht recht handelt, wird man verachtet; wenn man nicht über einen
unabsichtlichen Fehler errötet, begeht man leicht einen neuen.»

Aber in dem gleichen Jahrhundert begann man auch nach den

Weisungen einiger Gelehrter das chinesische Schi-king, das Buch der
Lieder, das dritte der heiligen Bücher aufzuzeichnen. Dieses Buch
enthält alles und kann bisweilen in seinem wuchtigen Stil mit dem
Alten Testament wetteifern. Dafür kann der folgende, allerdings
nicht dem Jahrhundert des Moses zugehörende Strafgesang eines
unbekannten chinesischen Jesaias als Probe gelten: «Das Volk darf sich

nicht Rast noch Ruhe gönnen, weil das Königreich von Dieben
verpestet ist, von Schurken, die es um die Früchte seiner Mühen bringen.
Wenn sie sich auch als Ehrenmänner ausgeben und behaupten, die

6 5 8



verbrecherischen Taten, die sie (im Namen der königlichen Tyrannei)
begehen, zu mißbilligen, so sind sie doch Lügner und Schelme. Deshalb

tadelt man meine Klagerede und möchte sie mir im Halse
ersticken; aber andere haben es dir schon gesagt und dich verflucht!»

Wenn man auch das Auftreten des Zoroaster, das nach Ansicht der
Sachverständigen in die Zeit zwischen 1700 und 1200 v. Chr. fällt,
hinzunehmen wollte, so will es scheinen, als ob die gesamte Kulturwelt

damals mit einem Male sich der großen gemeinsamen Ziele und
Aufgaben der Menschheit bewußt geworden wäre, oder als ob die
Weltseele mit einem Male ins Bewußtsein der Massen gedrungen wäre,
sich offenbart und sich nach dem Auffassungs- und Ausdrucksvermögen

eines jeden Volkes umgebildet hätte. Wir sind nicht imstande,
uns darüber klar zu werden, wie dies eigentlich zugegangen ist; die
Denker haben die Erklärung auf zwei verschiedenen Wegen gesucht:
Einige meinen, daß der Wille und die Bewegung der Menschenseele
von Beginn an einwohnen und ihr zugehören (Immanenz); andere
meinen, daß diese Seele von außen beeinflußt und als Werkzeug eines
außer uns befindlichen Willens geformt wird (Transzendenz), der von
oben die Schicksale der Völker und der Einzelnen lenkt, nach einem
vorbestimmten Ziel, das nur der Lenker zur Gänze kennt. Dieser
letzteren Ansicht möchte sich auch der Verfasser anschließen, nachdem

er sie auf seinen Streifzügen durch die Weltgeschichte bestätigt
gefunden hat.

Wenn wir zum Beispiel die Entstehung des Christentums betrachten,

und sein Eingehen in die Kultur des Abendlands, so erscheint
dieses weltgeschichtliche Ereignis als eine planmäßige Handlung oder
als ein wohlberechneter Feldzug, der im voraus entworfen und nach
allen Regeln der Taktik und Strategie durchgeführt wurde.

Was den Grundgedanken des Christentums, die «Heiligung»
anbetrifft, so war der, wie wir gesehen haben, nicht neu, nicht einmal der
der stellvertretenden Sühne oder des Leidens für andere. Die Inder
hatten eine solche Sühne in der Askese und in den Opfern; Israel
in den Versöhnungsopfern; in China beichtete und büßte der Kaiser
für das ganze Volk, wenn das Land von großem Unglück heimgesucht
wurde, das man den Sünden des Volkes zuschrieb. Kodrus, der letzte
König von Athen, gab sein Leben für das Volk hin, und Curtius
weiht sich dem Tode, bevor er sein Leben dem römischen Staate
opfert.

Augustinus, der Kirchenvater, erklärt offen: «Das, was man in
unseren Tagen Christentum nennt, fand sich bereits bei den Alten
und hat nie aufgehört, da zu sein, seit der Entstehung der Menschheit
bis zur Ankunft Christi, als man begann, die wahre Religion, die
schon vorher existiert hatte, Christentum zu nennen. Die Wahr-

659



heiten Christi weichen nicht von den früheren ab; sondern sie sind
die gleichen, nur weiterentwickelt. »

Aber, wendet man ein, zwischen den Volksstämmen der damaligen
Kulturwelt bestand keinerlei lebhaftere geistige Verbindung. Das
Alte Testament zum Beispiel kennt weder Homer noch die griechische
Philosophie, und die Griechen sprechen niemals von Moses oder den

Propheten, obwohl sie benachbart waren und Alexander Indien
kannte.

Es gibt wohl vage Entsprechungen zwischen den Erzählungen der
Bibel und den Sagen der Hellenen, aber äußerst vage. — Deukalion
baut ja eine Arche, um sich vor der Flut zu retten. Lukian erzählt,
daß er seine Familie mitnahm, und von jeder Tiergattung ein Paar.
Deukalions Arche landete auf dem Parnassos (oder Aetna oder Athos
oder Athrys). — Die Argonauten lassen eine Taube aus ihrer Arche
ausfliegen, um sich vor den Felsen der Symplegaden zu retten. —
Perseus, der Sohn des Zeus und der Danaë, der wie Moses in einer
Kiste auf dem Wasser ausgesetzt wurde, wird von König Polydektes
herausgezogen. — Herakles bei Omphale gleicht dem Simson bei
Delila wohl in Nebensächlichkeiten, nicht aber in der Hauptsache. —
Im ersten Buch der Makkabäer (12, 21) heißt es: «In unseren alten
Schriften finden wir, daß die Juden und die Spartaner Brüder sind,
weil beide Völker von Abraham abstammen.» — Das erste Buch
Moses gibt ja auch an, daß Noahs Sohn Japhet (den man in älteren
Zeiten dem Japhetos gleichsetzte) sieben Söhne hatte, unter welchen
Iawan (der Grieche) war. Aber unter Iawans Kindern war auch

Kittim, den man bisweilen als Römer, bisweilen als Mazedonier
bezeichnet. — Das stimmt also mit der Angabe im Buch der Makkabäer
überein, wenn man nämlich über den Ausgangspunkt einig ist.

Israel und seine Literatur scheint aber den Griechen unbekannt
gewesen zu sein, wenigstens den Tragödiendichtem. Nur eine einzige
Stelle bei Aeschylos wirkt wie eine Andeutung — ja, wie eine
Andeutung auf die Ankunft Christi, und ist auch als Prophétie von den
christlichen Schriftstellern benützt worden. Im «Gefesselten Prometheus»

kommt bekanntlich der folgende wunderbare Dialog1 vor:

Prometheus: Nun aber tagt kein Ende meiner Qual und Not,
Es stürze Zeus denn selbst hinab von seinem Thron.

lo: Geschieht es je? Sprich, stürzet Zeus von seiner Höh'?...
Prometheus: Es darf, daß einst es so geschehn wird, dich erfreun • •

Io: Auf welche Weise? Sag' es, wenn's ohn Schaden ist!

1 Uebersetzung von J. G. Droysen und H. Voss.

660



Prometheus: Ein Ehebündnis knüpft er, das ihn wird gereun
Io: Und ist's die Gattin, die herab ihn stüpst vom Thron?
Prometheus: Ein Knab entsproßt ihr, dem an Macht der Vater weicht.

Wenn wir von der Dunkelheit der Sprache absehen, in der
Prometheus erklärt, daß dieser Sohn aus dem Stamme der Io geboren
werden wird, jener Io, die eine mythische Gestalt ist, aus der später
die Isis wurde, so bleibt die Hauptsache bestehen, daß Prometheus
vorhersagt, Zeus werde von einem Sohne gestürzt werden, der mächtiger

ist als er. Wenn wir nun den Mythos beiseite lassen und die
Wirklichkeit und die Erfahrung fragen: Wer stürzte Zeus? Wer
vertrieb ihn aus den Gedanken und der Erinnerung der Menschheit? —
So lautet die Antwort: Christus, der tatsächlich Zeus im Bewußtsein
der Menschen verdrängte; denn die griechischen Sagen erzählen wohl,
wie Zeus den Kronos stürzte, sie bleiben aber stumm über das Schicksal

des Zeus, der verschwindet, als ob er in Rauch aufginge.

Zusammenfassung

Wenn wir am Anfange dieser raschen Wanderung durch die
Weltgeschichte kein Ziel sehen konnten, sondern nur dunkle Absichten
spürten, so begann jedoch beim Ausgange des vorigen Jahrhunderts
das Ziel, der Zweck, die Absicht durchzuschimmern. Alle Länder der
Erde traten miteinander in nähere Verbindung, die Völker hatten
große gemeinsame, sie zusammenschließende Interessen, das Ungleichartige

in der Kultur, Herkunft und Sitte wurde ausgeglichen; mit
einem Wort: ein Streben nach Homogenität und Gleichförmigkeit
offenbarte sich auf allen Gebieten. Hatte doch Herbert Spencer den
Weg und das Ziel der Entwicklung definiert als ein Streben vom
Heterogenen zum Homogenen, und dieses Streben hat der Sozialismus

aufgegriffen und will ihm bewußt zu folgen suchen.
Aber Entwicklung, Vorwärtsbewegung hat als Voraussetzung die

gegenseitige Einwirkung einander widersprechender Kräfte, und wir
haben gesehen, daß alles bewußte Streben der Menschheit, selbst
Homogenes zu schaffen, scheiterte. Es sieht so aus, als hätte der Geist
fi^r Geschichte die Universalmonarchien und Universalreligionen der
Sterblichen gehaßt, und dennoch zeigt es sich, daß die Entwicklung
gerade auf solche abzielte. Man war also nicht über das Ziel uneinig,
sondern über die Mittel.

Mit Recht fragt man sich: wenn einst ganz Europa (mit Ausnahme
Rußlands) eine christliche Gemeinschaft unter einem geistigen Lenker,

66 1



dem Papst in Rom, bildete, warum konnte es dann zur Abspaltung
der protestantischen Kirchen kommen? Die Macht des Papstes war
ja zu ihrer Zeit ein ausgezeichnetes Gegengewicht gegen die Macht
des Kaisers und war daher wohl berechtigt, und dennoch schied sie

aus der Geschichte der Nordgermanen aus.
Karl V. plante, aus ganz Europa eine Universalmonarchie zu

schaffen, ebenso Heinrich IV., Napoleon hatte diese Idee beinahe
verwirklicht; aber jedesmal löste sich das begonnene Werk wieder
auf. Der eine sammelt, der andere scheidet aus, und umgekehrt; aber
bei jeder Rückkehr zum Alten ist etwas Neues hinzugekommen. Diese
Arbeit erinnert sehr an die chemische Analyse, bei der man in einer
Lösung einen Niederschlag erzeugt und dann den Niederschlag wieder
auflöst, um ihn später wieder auszufällen; in beiden Fällen weiß man
nicht, wie es eigentlich vor sich geht; denn man bekommt nur die
Resultate zu sehen.

Aber dieses Geheimnisvolle im Weltgeschehen, das wir nicht
erklären können, dieses unbewußte, das Ziel nicht kennende Streben
des Menschen im Dienste des bewußten Willens ist das, was ich

Mystik genannt habe, was ja der Name für alles — vorläufig oder
für immer — Unerklärliche ist. Es ist uns unerklärlich gewesen, daß

von zwei entgegengesetzten Meinungen beide recht hatten; denn es

war unser begrenzter Verstand, der von falschen Voraussetzungen
ausging; es war uns unerklärlich, daß es viele Religionen geben mußte,
wo es doch nur einen Gott gab; denn wir können weder Religion
noch Gott genau definieren; es war uns auch unfaßbar, warum den
Mittelmeervölkern die Rolle beschert wurde, die Welt zu teilen und
zu zivilisieren. Wir ahnen nicht, warum Christus mit Zeus ein Ende
machen und warum das Christentum der Antike in Europa
nachfolgen mußte; aber wir können die Tatsache nicht ableugnen, daß in
Europa dem griechischen Tempel die Kathedrale folgte, und nicht
die Synagoge oder die Moschee.

Wir sahen Staaten entstehen, sich mit Mühe und unter Kämpfen
entwickeln und dann sehr schnell wieder zugrundegehen, ohne daß
wir den Sinn erfassen konnten. Wir sahen große Geister hervortreten,

die dazu berufen waren, neue Wahrheiten zu verkünden. Nach
Kampf und Not siegte die Wahrheit, um dann von der nächsten
Generation widerlegt und verworfen zu werden. Die Menschen
wanderten in der Wüste zwischen Ruinen umher, ohne zu wissen, wohin
die Reise ging. Viele traten als Wegweiser auf; aber keiner kannte
das Ziel. Einer glaubte das Morgenland zu entdecken, als er nach

Westen fuhr; andre meinten, ihre eigene Macht zu stützen, als sie

sie untergruben; ein Mann des Geistes glaubte bestimmt, eine neue

Religion zu gründen, und er gründete einen neuen Staat.

662



Mit einem "Wort: Die Sterblichen handelten unbewußt und ohne
das Ziel zu kennen; aber ein bewußter Wille benützte alle einander
entgegengesetzten Kräfte, den Hochflug des Geistes und das
erdgebundene Streben der Materie, das Gute und das Böse, die Selbstsucht

und die Aufopferung, die Sonderung und die Sammlung;
bisweilen schien das Ziel am Horizonte hervorzuschimmern, um dann
wieder zu verschwinden und sich später von neuem zu zeigen. Daß
die Menschen nicht wissen, was sie tun, ist ihre Entschuldigung; sie
sollten aber daraus lernen, daß sie Werkzeuge sind in jemandes Hand,
dessen Absichten sie nicht verstehen können, der aber ihr Bestes will.

Lange Zeit hindurch glaubte man entdeckt zu haben, daß der Lauf
der Geschichte von gewissen Gesetzen regiert werde, die jenen
gleichen, die im Reich der Natur herrschen. Man hat in der Geschichte
Spuren des Gesetzes vom körperlichen Gleichgewicht festgestellt
(europäisches Gleichgewicht), von der Anziehungskraft (große Staaten

trachten danach, sich die kleinern einzugliedern), der
Wahlverwandtschaft, der Stellvertretung und so weiter. Und aus der
organischen Welt hat man Begriffe entlehnt wie: Zellteilung, Abspaltung,
Kampf und Auslese und dergleichen. Aber der Lauf der Geschichte
zeigt eine solche Vereinigung von Freiheit und Zwang, daß man auf
der einen Seite die Freiheit des menschlichen Willens bis zu einem
gewissen Grade anerkennen, auf der anderen aber das Vorhandensein

einer Notwendigkeit zugeben muß, die das Streben des Einzelnen
nach den Umständen begrenzt und die große Synthese ausführt.

Der große Synthetiker, der die Gegensätze vereinigt, die
Widersprüche auflöst und das Gleichgewicht aufrechterhält, ist kein Mensch
und kann kein anderer sein als der unsichtbare Gesetzgeber, der in
Freiheit die Gesetze abändert, wenn sich die Verhältnisse geändert
haben: der Schöpfer, Auflöser und Erhalter, er mag genannt werden
— wie man will.

663


	Mystik der Weltgeschichte

