Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1948-1949)
Heft: 9
Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLEINE RUNDSCHAU

DAS REGIMENT WILHELMS IIL

Unter ihm haben wir unsere Jugendjahre verbracht, und demselben Regime
haben wir dann, als 1914 seine furchtbaren Friichte reiften, das Glids und die
Existenz Deutschlands und méglicherweise den Fortbestand unserer Kultur ge-
opfert. Von ihm als dem «licben Mann, der in Berlin wohnt», hat man uns in
triihesten Kindheitstagen gesungen. Sein Bild mit dem martialisch hochgebiirsteten
Schnurrbart schmiickte unser Klassenzimmer, aber er war uns herzlich gleichgiiltig
oder doch fern wie der Zar, wenn es auch hiibsch war, daf} sein Geburtstag in
den Monat Januar fiel und uns so die hochwillkommene Gelegenheit bot, nach
der kurzen Schulfeier mit den Schlittschuhen aufs Eis zu eilen und den freien Tag zu
genieflen. Es kann keine Rede davon sein, dafl er sonderlich beliebt war. Man tite
den Deutschen unrecht, wenn man annehmen wollte, daf8 nur eine bedeutungslose
Minderheit die peinliche Mischung von Licherlichkeit und Anmaflung empfunden
hidtte, die ihm eigen war. In weitesten Kreisen begann frithzeitig das Unbehagen,
und es steigerte sich in dem Mafle, wie die Politik Wilhelms II. immer fahriger
wurde und immer mehr der Laune eines preuflischen Offizierskasinos zu vor-
gertickter Stunde entsprach. Gespriche der Erwachsenen dariiber, wie schnell doch
das Erbe Bismarcks vertan sei und was denn nun werden solle, drangen friih-
zeitig an unser Kinderohr. Das Grofispurige, das Prahlerische, hinter der so
viel Unsicherheit und Kleinleutetum steckte, das Taktlose, das an Hochstapelei
grenzende Schwelgen im materiellen «Fortschritt», das alles wurde in dem Kreise,
in dem wir aufwuchsen, mit mehr oder weniger Widerwillen abgelehnt, so wenig
auch der Geist, aus dem heraus man ablehnte, musterhaft demokratisch oder euro-
pdisch sein mochte.

Ein solches Regime im Alter der Unreife erleben heiffit nun freilich nicht, es zu
verstehen. Selbst wenn wir reifer gewesen wiren, hitten uns die Vergleichsmaf}-
stibe, die Kriterien der Beurteilung und die Kenntnisse der wahren Vorginge ge-
fehlt, die der Oeffentlichkeit fernzuhalten oder zu entstellen gerade eines der
wesentlichsten Merkmale dieses Regimes gewesen war. Eine Geschichte des wil-
helminischen Regimes, die es uns in seinem wirklichen und verhingnisvollen Wesen
verstehen lehrt, muflte trotz allem, was wir bereits dariiber wissen, erst noch ge-
schrieben werden. Sie konnte nur von jemandem erwartet werden, der einzigartige
Bedingungen miteinander verbindet. Er mufl dieses Regime — nicht als seinen
Glanz frohlich geniefender Auslinder, sondern als nachdenklicher Untertan —
wirklich erlebt haben; er mufl den nachwirkenden Einfliissen des deutschen Milieus
entriickt sein, ohne allzusehr unter diejenigen eines andern geraten zu sein: er
mufl mit dieser Distanz die Kenntnisse, die Forschungstechnik und den Verantwor-
tungssinn des echten Gelehrten verbinden, aber auch die dem wahren Historiker
eigene Gabe, das Geflecht der Ereignisse mit der Kunst des Schriftstellers in Ge-
danken nachzuweben. Vor allem aber muf} er einen festen, eindeutigen und an
denjenigen Werten orientierten Standort haben, deren Miflachtung gerade dem
Regime Wilhelms II. und seinem Lande zum Verhingnis geworden ist,

An der Seltenheit dieser Bedingungen bemifit sich der Wert eines Buches, dessen
Verfasser sie in einzigartiger Weise erfiillt. Erich Eyck bietet uns in seinem jlingst

565



im Eugen-Rentsch-Verlag erschienenen Buche «Das persénliche Regiment Wil-
belms II.» die im Untertitel versprochene «Politische Geschichte des Deutschen
Kaiserreiches von 1890 bis 1914», deren wir bediirfen, wenn wir diese Epoche der
Inkubation der Katastrophe verstehen wollen. Das griindliche und bei aller
Lebendigkeit niemals in romanhafte Firlefanzerei abgleitende Buch ist trotz seiner
Dickleibigkeit mehr als eine «fesselnde Lektiire». Es ist der erschiitternde Text
eines Dramas, das uns selbst umfafit und an dem wir noch alle weiterspielen. Es
ist der aufwiihlende Bericht iiber jene Mischung von Posse und Dimonie, die uns
heute noch immer fragen lifit, was wir alle seit einem Menschenalter fragen: Wie
war dergleichen moglich?

Es wire grober Undank gegen einen Autor, der uns ein so ungewdhnliches Buch
geschenkt hat, wenn wir nun auch noch eine befriedigende oder gar erschdpfende
Antwort auf diese Frage nach dem Warum erwarten wollten. Schon der Titel des
Buches entspricht seiner Auffassung, dafl die politische Geschichte dieser Epoche in
ungewohnlich hohem Grade diejenige eines einzigen Mannes, nimlich Wilhelms II.,
gewesen ist, als die Geschichte eines «personlichen Regimentes». Aber auch der
Verfasser findet darin kein Geniigen, denn das Paradoxe ist ja, dafl dieser Mann,
der eine so verhingnisvoll fithrende Rolle gespielt haben soll, in gar keiner Weise
das Mafl gehabt hat, das diese Rolle voraussetzt. Selbst wenn wir diesen Ausdruck
vom «Spielen einer Rolle» nicht als abgeblafite Metapher nehmen, sondern Wil-
helm II. als autosuggestiv begabten Schauspieler auffassen, so fiihrt uns das nicht
weiter. So lange Zeit kann man selbst ein ungewdhnlich suggestibles Volk wie die
Deutschen nicht hinters Licht fithren. So miissen wir weitergraben, und zwar in
zwei Richtungen.

Zum ersten ist zu untersuchen, inwieweit Wilhelm II. nicht wie die Groflen
Minner der Geschichte — wie ein Richelieu,ein Napoleon oder ein Bismarck — seine
Zeit geschaffen, sondern sie lediglich in hichster Form reprisentiert, interpretiert und
personifiziert hat. Die Auffassung, der auch Eyck bei aller personlichen Ausrichtung
seiner Darstellung zuzuneigen scheint, ist sicherlich richtig: Wilhelm II ist aus
dem Deutschland jener Zeit erwachsen und bei aller Kritik der Weiterblickenden
ein Mann gewesen, dessen Art zu dieser Zeit gehdrt wie — die schwereichenen
«Herrenzimmer», das Volkerschlachtdenkmal und der Baustil, den man den wil-
helminischen nennt, nicht weil Wilhelm II. sein Erfinder gewesen ist, sondern weil
dieser Stil derjenige seiner Epoche war. Wilhelm II, und das deutsche Volk haben
einander durchdus entsprochen, und es wire miiflig, hier die Frage nach dem
Fiihrenden und dem Gefiihrten aufzuwerfen. Es ist daher auch immer ein wenig
pharisdisch gewesen, wenn die Deutschen alle Schuld an der Katastrophe auf ihren
Kaiser haben schieben wollen. Ein ganz klein wenig pharisiisch wire es nun freilich
aber auch von der iibrigen Welt, wenn sie Wilhelm II. und sein Regime mit all
seinen Torheiten und Widerwiartigkeiten fiir ein vollig isoliertes Phinomen halten
wollte und wenn sie die Frage ganz unterdriicken wiirde, ob denn nicht vieles
hiervon in der Zeit selber lag. Man muf} sich also vor einer zu einseitigen Behand-
lung hiiten, und wenn man den bombastischen Nationalismus des wilhelminischen
Deutschlands mit- Recht unausstehlich findet, parallele Aeuflerungen des fatalen
Zeitgeistes in anderen Lindern nicht ganz vergessen. Der englische Jingoismus etwa
ist schwerlich liebenswerter als der deutsche Militarismus gewesen. Das zu iiber-
sehen wire nicht nur ungerecht, sondern auch eine Erschwerung des soziologischen
Verstindnisses. Dazu gehort auch, dafl man der deutschen Opposition, wie sie etwa
in Theodor Barth und seiner «Nation» zum Ausdruck gekommen, wenigstens in-
soweit ihren Platz gonnt, als sie die Opposition der Mafivollen und Verniinftigen
und nicht etwa wie diejenige Hardens oder der Alldeutschen die Opposition der
noch gréfleren Narren und Schreihilse gewesen ist.

566



Wilhelm IL als blofer Exponent seines Volkes zu dieser Zeit — diese Formel
erklirt vieles, aber bei weitem nicht alles. Denn dieser Mann war ja kein blofler
Typus, sondern ein bestimmtes Individuum, das in seiner Unausgeglichenheit,
Fahrigkeit, Neurasthenie und Einseitigkeit der intellektuellen Fahigkeiten so sehr
zu den Pathologen der Weltgeschichte rechnet, daf§ es sich durch Quiddes beriihmte
Studie {iber «Caligula» (1894) im Innersten getroffen fiihlen konnte. Er war ja
kein blofer groflsprecherischer und parveniihafter Deutscher seiner Zeit, sondern
auch der Mann, der die unsinnigsten Dinge ungehemmt, ungestraft und kaum
kritisiert getan hat und schliefflich — sicherlich nicht mit Zynismus und Husaren-
leichtsinn wie Berchtold in Wien, aber in unverantwortlicher Impulsivitit — im
Juli 1914 auf einem Spaziergang im Schlofpatk dem Verhingnis seinen Lauf gegeben
hat. Und noch einmal meldet sich die Frage: Wie war das mdoglich? Darauf kann es
schlieflich nur eine einzige Antwort geben: Es war moglich, weil dieser Mann
regierte, als das Deutsche Reich sich in einer schweren Staatskrise befand, einem
Schiff gleichend, dessen Steuerruder ein Narr ergreifen konnte, ohne dafl ihm
jemand noch in den Arm fiel. Die eigentliche Schuld liegt nicht darin, daf
Wilhelm II. der Mann gewesen ist, der er nun einmal ungliicklicherweise war,
sondern dafl die deutsche Staatskrise ein «personliches Regiment» dieses Mannes
moglich gemacht hat.

In diesem Lichte ist die «Politische Geschichte des Deutschen Kaiserreiches von
1890 bis 1914» nur zu einem Teil als Geschichte des «Personlichen Regimentes
Wilhelms IL» zu verstehen. In einem tieferen Sinne ist sie die Geschichte einer
Staatskrise, wie sie nicht verhingnisvoller gedacht werden kann, Diese Geschichte
hat Eyck, nachdem er unseren hochsten Dank durch seine erstaunliche Leistung
verdient hat, nicht auch noch schreiben kénnen und wollen. Aber die Aufgabe
bleibt, und sie ist vielleicht die schwerste und wichtigste. Es ist eine Aufgabe, die
gerade Eyck als demjenigen, der uns die umfassendste und kritischste Analyse
Bismardks und seines Werkes geschenkt hat, besonders naheliegen sollte. Denn diese
deutsche Staatskrise ist ja die Krise des Staates gewesen, den Bismarck geschaffen
hat. Sie ist das Urteil, das die Geschichte nicht nur iiber die Unzulinglichkeit
seiner Nachfolger, sondern auch oder sogar in viel hdherem Grade iiber sein
eigenes Werk gesprochen hat, von dem als mindestes zu sagen ist: es war ent-
schieden nicht «fool-proof». In Wahrheit ist noch weit mehr zu sagen. In Wahr-
heit handelt es sich nicht allein um eine Staatskrise in dem niichtern-technischen
Sinne der Folgen einer staatsrechtlichen Fehlkonstruktion, sondern um das Ver-
sagen von Institutionen, denen der rechte Geist der rechten Menschen fehlte. Die
deutsche Staatskrise, die unter Wilhelm IL schliefilich zur Katastrophe gefiihrt hat,
ist die Krise des Bismarckreiches auch in dem Sinne, dafl es die Krise des Bismarck-
deutschen gewesen ist. Damit treten wir sehr entschieden der leider weitverbrei-
teten, aber jeder Neubesinnung im Wege stchenden Meinung entgegen, als ob das
Ungliick Deutschlands nur in dem zufilligen Mifigeschick bestanden hitte, dafl auf
einen Bismarck ein Wilhelm IL gefolgt ist. Es ist eine Meinung, die ebenso un-
geschichtlich wie unpsychologisch wie unsoziologisch ist.

Wenn man sich, bis das Buch iiber diese deutsche Staatskrise der wilhelminischen
Epoche vorliegt, das wir uns wiinschen, einen ungefihren Begriff davon machen
will, was gemeint ist, so kenne ich noch immer keine bessere Hilfe als die Schrift,
die damals unmittelbar vor der Katastrophe ein sehr klarblickender Schweizer, der
Genfer Historiker William Martin, unter dem Titel «La crise politique de I’Alle-
magne contemporaine» (Paris, Alcan 1913) vertffentlicht hat. Seitenweise mochte
man aus diesem Buche zitieren, nicht nur, um zu belegen, was Martin im kaiser-
lichen Deutschland mit den Augen des unvoreingenommenen Historikers gesehen
hat, sondern auch um zu zcigen, warum er zur Erklirung des Gesehenen nicht bei

567



Wilhelm II. stehengeblieben, sondern auf die Geschichte zuriickgegangen ist, die
diesen Staat, dieses Preuflen, dieses Volk, diesen Geist, diesen Herrscher und diese
katastrophale Situation geformt hat. Welcher Platz dabei Bismarck — der, wie
Martin sagt, fiir die Deutschen zum Gegenstand eines wahren Kultes geworden
ist — in Wahrheit zukommt, spricht der Verfasser mit dem einen Satz aus: «On
peut faire remonter & lui tous les embarras de I’Allemagne actuelle. Il a forgé de
ses mains presque toutes les difficultés dont la solution reste a4 trouver.» Das
Schlimmste aber ist, dafl dieser Staat, den Bismarck sozusagen ex nihilo und buch-
stiblich iiber Nacht (vom 30. Juni zum 1. Juli 1867, durch die Griindung des Nord-
deutschen Bundes) geschaffen hat, ecine mehr blendende als solide Konstruktion
gewesen ist und durch seinen kriegerischen Ursprung erst das deutsche Volk — das
nach Martin bis 1867 als solches nicht existiert hat — mit all seinen diesem Ursprung
entsprechenden Anlagen gezeugt hat, Und nun sieht der Schweizer Historiker, wie
dieser eher kiinstliche als kunstvolle Staat unter Wilhelm II. zerbrodkelt und seine
Untertanen, die in seinem Ursprungsgeiste erzogen sind, dem Geist der Autoritidt
und der Macht, keine Autoritit mehr iiber sich fithlen, die sie sicher fithrt und der
sie vertrauen konnen. In einem solchen Staate, der von einem Revolutionir wie
Bismarck — «le révolutionnaire le plus hardi de notre siécle» — geschaffen worden
ist und in dem in der Figur des Junkers der Typus des respektlosen Herren eine fiih-
rende Stellung einnimmt, gibt es auch keinen wahren Konservatismus, ausgenommen
in der Opposition der «Mufi-Preuflen» und der nichtpreuflischen Bundesstaaten, die
in dieser Scheinféderation zur Ohnmacht verurteilt ist. «Bismarck a habitué I’Alle-
magne 4 voir un homme 3 sa téte, a sentir une main qui la conduise.» Aber dieser
selbe hat es zu verantworten, dafl es schlief}lich an einem solchen Manne und an
einer solchen Hand fehlt. Diesem Staate mangelt schliefllich das Vertrauen und der
Glaube des Volkes, wihrend die Treue zum Herrscherhaus schwer erschiittert ist.
In diesem Klima gedeiht ein Unbehagen, das sich nach auflen zur Angst und zur
Verfolgungspsychose steigert. Eine Nation, die das Selbstvertrauen verliert, betdubt
sich in Prahlsucht und Waffenklirren. So fithrt die innere Staatskrise zur inter-
nationalen Krise und schlieflich zur Katastrophe. «C’est un cercle vicieux: la
méfiance et I'insécurité qui croissent contribuent également i pousser I’Allemagne
dans la voie douloureuse d’un militarisme outrancier et ce sera plus tard un sujet
d’étonnement de voir qu'un peuple, grand par ses inventions et son effort écono-
mique, a eu, & ce degré, la hantise du nombre et de la force brutale.»

Damals, da wir als Kinder nach der Kaisergeburtstagsfeier fréhlich lirmend die
Schule verlieflen, um den Rest des frischen Januarmorgens auf dem Eise zu ver-
bringen, ahnten wir nichts von diesen Dingen. Irren wir uns, wenn wir fiirchten,

tills i ' ?
daf} es Millionen von Deutschen noch immer so geht? T —

ERICH AUERBACH: «<MIMESIS»

Man kann das Buch von Erich Auerbach?, des bis 1933 in Marburg, nach der
Vertreibung in Istanbul und jetzt in den Vereinigten Staaten wirkenden Roma-
nisten, als ein ungewdhnliches Werk bezeichnen, und der Verleger, der die Publi-
kation dieser umfangreichen Schrift ibernommen hat, darf der Dankbarkeit der
gelehrten Welt gewiff sein. Zwar gehdrt «Mimesis» nicht zu der Gattung von
Biichern, die ein neues Wissenschaftsgebiet in auflerordentlicher Sachkundigkeit
erschliefen und kraft des schépferischen Ingeniums ihrer Verfasser auf Jahre und
Jahrzehnte richtunggebend bleiben; denn schon vorher ist die Frage der Dar-

-

1 Erich Auerbach: «Mimesiss. Dargestellte Wirklichkeit in der abendlindischen Literatur. Frandse, Bern

568



stellung der Wirklichkeit in Kunst und Literatur gestelle worden, und iiber die
meisten der hier besprochenen Autoren existiert ein reiches wissenschaftliches
Schrifttum. Und doch zihlt das Werk von Auerbach zu den groflen Leistungen
nicht nur der Romanistik, sondern der Literaturwissenschaft iberhaupt. Dieses
Urteil rechtfertigt sich nicht allein durch die bemerkenswerte Belesenheit und
Bildungsweite des Verfassers, der in der ganzen abendlindischen Literatur von
Homer bis ins 20. Jahrhundert zu Hause ist, nicht allein durch die Beherrschung
von verschiedenen wissenschaftlichen Methoden, die ohne Zwang verbunden dem
gemeinsamen Ziel, das der Titel angibt, dienen und den Gegenstand zugleich in
stilistischer, soziologischer und geistesgeschichtlicher Sicht betrachten. Die Stirke
des Werkes beruht einerseits in einer ausgeprigten interpretatorischen Begabung,
die einem Text in der syntaktisch-stilistischen Analyse das letzte Geheimnis zu
entlocken vermag und die im Zergliedern, weit entfernt, das Besondere und Ein-
malige sprachlicher Gestaltung zu zerstSren, dieses vielmehr erst offenbar macht.
Und sie liegt anderseits in einem lebendigen, durch die breite Kenntnis entwickel-
ten Sinn fiir das Historische, fiir den Wandel der geschichtlichen Welt in ihrem
ewigen Gegenspiel beharrender und vorwirtsdringender Krifte,

In seinem Nachwort erklirt Auerbach, was ihn zu seinem Thema gefithrt hat:
«die platonische Fragestellung im zehnten Buch des Staates, die Mimesis als
drittes nach der Wahrheit, in Verbindung mit Dantes Anspruch, in der Komédie
wahre Wirklichkeit zu geben». «Bei der Betrachtung der wechselnden Interpre-
tationsweisen menschlicher Vorginge in den europdischen Literaturen» gewannen
dann drei Beobachtungen immer mehr Gewicht: der Unterschied zwischen dem
modernen Realismus des 19. Jahrhunderts und der antik klassizistischen Lehre und
Praxis der Stiltrennung, das heifit der Zuordnung bestimmter Héhenlagen des
Stils zu bestimmten gesellschaftlich gebundenen Stoffen; die Eigenart des mirtel-
alterlichen Realismus, der auf seine Weise die antik sciltrennende Tradition iiber-
windet und wiederum in Renaissance und Barock von einer stiltrennenden Litera-
tur abgeldst wird; schliefilich die Wesensverschiedenheit dieses mittelalterlichen
und des modernen Realismus.

Wenn im folgenden versucht werden soll, von der Fiille der untersuchten Texte
und der Weite der Perspektiven des Werkes eine Vorstellung zu geben, so ist
sich der Berichterstatter der Grenzen eines solchen Unternehmens bewuflt. Den
Auftakt bildet eine Gegeniiberstellung des homerischen und des alttestamentlichen
Stils. Die dabei herausgearbeiteten Grundtypen liegen zeitlich vor der antiken
Stiltrennung. Sie sind nicht eigentlich die fiir die abendlindische Entwicklung ver-
pflichtenden Vorbilder, so, als ob Homer mit dem klassizistisch-stiltrennenden
Prinzip und das Alte Testament mit dem stilmischenden, im engeren Sinne rea-
listischen Prinzip gleichzusetzen wiren. Doch implizieren diese beiden Stile inso-
fern Grundformen der abendlindischen Literaturgestaltung, als sich in der spit-
antiken Auseinandersetzung zwischen ihnen die mittelalterliche Weise der Wirk-
lichkeitsdarstellung, der «figurale» Realismus, der in Dante seine Kronung, aber
auch seine Ueberwindung erfihrt, herausbildet. Weil eben diese Auseinandersetzung,
die sich in anderen Formen im Spitmittelalter und in der Renaissance fortsetzt,
Auerbach im besondern interessiert, scheidet er die stiltrennende Literatur der
griechischrémischen Antike aus der Betrachtung aus und beginnt seine eigentliche
Untersuchung mit Petronius, Tacitus, Apuleius und Ammianus Marcellinus. Es sind
Texte, welche trotz dem moralistischen Urteilen und dem rhetorischen Gestalten
ihrer Autoren die niedere Welt in die Darstellung mit einbeziehen, sie aber «aus
dem Blickpunkt von oben» sehen. Erst mit dem Verfall der antiken Kultur, bei
Gregor von Tours (im 6. Jahrhundert), kann sich in der einfachen rohen Wieder-
gabe des «Konkreten der Ereignisse» das «wirklich Sinnliche» entfalten, und der
Weg fiir eine echte Stilmischung, die eine «christliche Stilmischung» ist, wird frei.

569



Augustin kann als erstes Beispiel fiir die Ausbildung eines «neuen hohen Stils,
der das Alltdgliche keineswegs verschmiht», der aber zugleich ein niederer Stil
ist, welcher «ins Tiefste und Hochste, ins Erhabene und Ewige iibergreift», analy-
siert werden. Die volkssprachliche Literatur, die sich in iiberraschender Fiille und
Breite im 12, Jahrhundert in Frankreich entfaltet, ist aber nicht nur geistliche,
sondern auch ritterliche Dichtung. Und diese entwickelt, zum Teil nebeneinander,
so disparate Literaturformen wie die «Chansons de geste» und den hofischen
Versroman, der mit seiner Verabsolutierung der feudalen Standesethik und der
Sublimierung der Liebe «weit weg von der konkreten Wirklichkeit der Welt»
fithrt, also in der gefilligen Form seiner unerhabenen Verse eine Art von Stil-
trennung bedeutet. Der stilmischende christliche Realismus ist schon im 12. Jahr-
hundert durch das «Mystére d’Adam» vertreten, von dem Verbindungslinien zu
den «Fiori» des Franz von Assisi gezogen werden.

Die Entstehung der erzihlenden Prosaliteratur in der Volkssprache, die im
13. Jahrhundert in der Abldsung von der versgebundenen Literatur des 12. Jahr-
hunderts vornehmlich in Frankreich interessante Gesichtspunkte fiir das Umsich-
greifen des Realismus bietet, hat Auerbach nicht beriicksichtigt. Er wendet sich,
durch bedeutende Vorarbeiten dafiir besonders ausgewiesen, unmittelbar Dante
zu. An der Farinata Cavalcante-Szene des Inferno exemplifiziert er den figuralen
realistischen Stil des hohen Mittelalters und erklirt die «iiberwiltigende Rea-
listik» Dantes aus der «Erfiillung» der «irdischen Form der menschlichen Gestalt»
im Jenseits. Aber diese iibermichtige Wirklichkeit der irdischen Gestalten sprengt
den Rahmen und dringt zur Selbstindigkeit, zur Autonomie des Menschen:
«Dantes Werk verwirklichte das christlich-figurale Wesen des Menschen und zer-
storte es in der Verwirklichung selbst.» Diese von Dante unwillentlich vollzogene
Befreiung des Menschen ermoglichte Boccaccio die Ausbildung seines «mittleren
Stils», der «die wirkliche gegenwirtige Welt» des patrizischen Stadtbiirgertums
lebendig werden lifit. Das humanistische Menschenbild besitzt aber noch nicht die
Krafc zu einer konstruktiven Ethik; an einem Text des Antoine de la Sale
(15. Jahrhundert) wird die riickliufige Bewegung des spiten Mittelalters zum
«kreatiirlichen» Realismus illustriert. Mit Rabelais, Montaigne und Shakespeare —
nicht aber Cervantes — wird die neue stilmischende Literatur der Renaissance,
vor der erneuten «Reaktion» des 17. Jahrhunderts, vergegenwirtigt. Ist fiir Rabe-
lais «das Durcheinanderwirbeln der Kategorien des Geschehens, des Erlebens, der
Wissensbezirke, der Proportionen und der «Stile» charakteristisch, so fiir Mon-
taigne die Auseinandersetzung mit dem «beliebigen eigenen Leben» und das Dar-
legen und Offenbaren seiner selbst vor Mitmenschen, die sich durch die Tat und
Existenz der «Essays» als «gebildetes Publikum» zu formieren beginnen. Shake-
speare engt zwar, in aristokratischer Weise, die Vorstellung vom Tragisch-Erhabe-
nen auf die hdheren Stinde ein, aber er verfihrt auch in seinen Trauerspielen
radikal stilmischend. Das geschichtlich-perspektivische Bewufitsein, das seinem
Theater zugrundeliegt, und das Hereinstellen des Menschen in einen «magischen
und vielstimmigen Weltzusammenhang» geht in der stiltrennenden Kunst des
franzsischen 17. Jahrhunderts wieder verloren. Selbst Moliére stellt die biirger-
lichen Personen seiner Gesellschaftskomddie auflerhalb der wirtschaftlichen und
beruflichen Bedingungen ihrer Welt, die Tragddie gar macht ihre fiirstlichen Per-
sonen, in konsequenter Stiltrennung, véllig unabhingig «von den Gegebenheiten
des tiglichen und des menschlich-kreatiirlichen Lebens».

Das 18. Jahrhundert hebt diese Stiltrennung wieder auf, aber seine Mischung
von Realistischem und Ernsthaft-Tragischem (in «Manon Lescaut») zeigt die
gleiche «spielerische Oberflichlichkeit» und «Trivialitit» wie Voltaires mittlere
Hohenlage. Saint-Simon weist ebenso ins 17. Jahrhundert zuriick, wie er in seiner
«einem Laster vergleichbaren Schriftstellerei» zum Vorliufer moderner und

570



modernster Formen der Lebensauffassung und Lebenswiedergabe» wird, indem er
“aus den beliebigen Daten der Erscheinung in die Tiefen der Existenz vorstofit».
Die Interpretation von «Kabale und Liebe» — weit eher ein politisches, ja dema-
gogisches Stiick als ein echt realistisches — wirkt fast wie ein Vorwand fiir eine
Unters-uchung der deutschen Literatur im 18. und 19. Jahrhundert. Auerbach zeigt,
wie der Historismus als Geistesrichtung an sich die besten Moglichkeiten fiir eine
«grofiziigige Realistik» erdffnet, wie aber die besonderen Bedingungen des feuda-
listisch-biirgerlichen Lebens eine Literatur scheitern lassen, welche die «politisch-
Skonomischen Tiefenbewegungen der Epoche» gestalten konnte. Was Deutschland
versagt bleibt — Auerbach verdeutlicht es anschaulich an Goethe —, gelingt in
Frankreich. Mogen die groflen realistischen Autoren wie Stendhal und Balzac
auch ausgeprigte, der Wirklichkeitswiedergabe entgegenstrebende Neigungen
aben, so tritt in ihrem Werk doch die «konkrete, stindig sich entwickelnde
politisch-gesellschaftlich-skonomische Gesamtwirklichkeit» in Erscheinung, und der
«cXistentielle und tragische Ernst», mit dem die Realitit wiedergegeben wird,
schafft die moderne stilmischende Literatur, die zunichst im «sachlichen Ernst»
Flauberts ihre Krénung erfihrt. Der Stil der Goncourt und ihre Polemik gegen
die lesende Oeffentlichkeit zeigt die Isolierung, in die sich der «isthetische Realis-
mus», Flaubert weiterentwickelnd, begibt. Demgegeniiber schafft Zola aus «den
groflen Problemen der Zeit» und wird fiir Auerbach zum eigentlichen Vollender
des franzosischen Realismus im 19. Jahrhundert.

Das 20. Jahrhundert ist durch einen einzigen Text, eine Szene aus Virginia

oolf vertreten. Ihr stilistisches Verfahren, das durch Hinweise auf Proust, Joyce,
Hamsun, Gide mit erliutert wird, erscheint Auerbach in der «vielfiltigen Bewuft-
seinsspiegelung» symptomatisch fiir die Verworrenheit der europiischen Situation,
zugleich aber tréstlich, weil darin «etwas ganz Neues und Elementares» sichtbar
wird: «die Wirklichkeitsfiille und Lebenstiefe eines jeden Augenblicks, dem man
sich absichtslos hingibt». So weist die Entwicklung der Liter‘atur_im 20. Jahrhun-
dert auf eine kiinftige «einfache Losung». Auf die Frage, ob sich diese Ldsung
schon ankiindige oder realisiere, antwortet Auerbach nicht. Aber seine letzten
Betrachtungen sind von einer ermutigenden Zuversicht fiir die Zukunft der abend-
lindischen Literatur getragen.

Man mochte einem Buch von der Bedeutung der «Mimesis» die Verbreitung
Wiinschen, die es als ein Werk verdient, das allen Geisteswissenschaften neue Per-
spektiven erdffnet und kraft seiner hohen schriftstellerischen Qualititen und seiner
einprigsamen Darstellungsgabe jedem Gebildeten eine begliickende Vorstellung
von dem unerschopflichen Reichtum der europdischen Literatur gibt. Hier werden
niche durch Originalititssucht, sondern durch liebevolle Versenkung und geist-
reiche Aneignung der Texte das ilteste und neueste Gut, Ueberlieferung und

Gegenwart in ihrer Verbundenheit lebendig. GERHARD HESS

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Biologie Wihrend im Juli 1830 in Paris hinter den verschlossenen Tiiren der
und Akademie der Gegensatz zwischen der Katastrophentheorie Cuviers und
Politik  der Abstammungslehre Geoffroy Saint Hilaires in einer Diskussion

explodierte, von der nur wenige Eingeweihte wufiten, die aber ein
ganzes Jahrhundert beeinflufit hat, ist in Moskau auf dem Massenkongref der
Pansowjetischen Akademie fiir Agrarwissenschaften der Streit zwischen zwei bio-
logischen Richtungen vor Millionen Radiohérern ausgetragen worden, in einer

371



Kontroverse, die die kommunistische Presse grandios nennt. Allen Sowjetvdlkern
sollte eingeprigt werden, dafl der Staat die Pflanzenbiologiec mit enormen Mitteln
fordert und dafl er allein {iber eine Lehre verfiigt, deren praktische Anwendung
auf Getreide-, Kartoffel-, Gemiise- und Tierzucht den schwergepriiften Massen
das Ende der dreifligjahrigen Ernihrungsnéte in Aussicht stellt. Freilich mufite
erst ein innerer Feind beseitigt werden: die Universitdtsbiologie, die seit fiinfzehn
Jahren die theoretischen Folgerungen der erfolgreichen Pflanzenziichter Iwan
Mitschurin und seines Schiilers Trofim Lyssenko ablehnt. Der Mitschurinismus
wurde zur linientreuen Sowjetbiologie erklirt; die klassische Genetik von Mendel,
Weismann, de Vries, Morgan mit den konterrevolutioniren Attributen: forma-
Jistisch, idealistisch, metaphysisch, westlich stigmatisiert. Da die russischen Uni-
versititslehrer aber auch auf diesem dritten Kongrefl iiber den Mitschurinismus
seit 1936 ihrer Ueberzeugung treu blieben, sprach die Partei ein Machtwort, das
etwa 200 000 Biologen und Ziichter, Verfasser von Lehr- und Schulbiichern schwer
getroffen hat. Den Bolschewismus befriedigt es eben nicht, eine theoretisch-wissen-
schaftliche Gemeinschaft mit der Weltwissenschaft zu besitzen; seine allgemein
geschitzten Praktiker sollen auch bahnbrechende Theoretiker sein, seine Biologie
angewandter Marxismus, seine Wissenschaft die wahre Wissenschaft und der
«biirgerlichen» Pseudowissenschaft ein Greuel. In Wirklichkeit ist die Frage kom-
plizierter, als man einer Million Radichérer erkliren kann, und weniger pathe-
tisch, als der Bolschewismus sie haben mdochte. Sein Anspruch, etwas vollig Neues
geschaffen zu haben, hilt kaum kritischer Priifung stand, und seine Art, die Bio-
logie sozialen Doktrinen anzupassen, kann man eher idealistisch als materia-
listisch nennen.

Europe hat mit demokratischer Grofiziigigkeit Aragon ein Doppelheft (33/34)
von 200 Seiten zur Wiedergabe und Kommentierung der Kongrefipapiere zur
Verfiigung gestellt. Was Mitschurinismus sein will, erfihrt man auch aus einem
Beitrag von S.Saakow im Berliner Awufban (11). In beiden Publikationen ~wird
den Gegensitzen eine Zuspitzung gegeben, die man aus «dialektischen» Griinden
braucht, der aber keine Wirklichkeit entspricht. Das geht aus den beiden Auf-
sitzen in New Statesman and Nation (929, 930) von Professor C.H. Waddington
hervor, der zwar Lyssenko hoher stellt als seine Gegner, aber beiden unrecht gibt.
Seiner Ansicht nach sind die russischen Theoretiker hinter den Forschungen der
letzten zwanzig Jahre zuriickgeblieben, denn modern geschulte Biologen hitten
Lyssenko anders und schlagender geantwortet als seine Gegner. Und diese Fest-
stellung wird vielleicht auch den Kommunisten zusagen, da sich Waddington
recht anerkennend iiber Lyssenkos Praxis und seine Studien der zyklischen Phasen
im Pflanzenleben iuflert. Als Theorie lehnt Waddington den Mitschurinismus ab,
weil Lyssenkos Experimente noch der Bestitigung durch mehrere Generationen
seiner Ziichtungsprodukte bediirfen. Das aber, was Lyssenko geschaffen hat, lifit
sich zum gréften Teil in der heutigen Theorie unterbringen. Einiges kdnnte aber
die Theorie zwingen, Erginzungen aufzunehmen.

Der Gegensatz beider Richtungen ist auch uns, Philistern der Biologie, wie
Aragon sich nennt, verstindlich. Die klassische Genetik bestreitet die Erblichkeit
erworbener Eigenschaften und die Moglichkeit einer dirigierten Biologie, in der
sich der Mensch zum Herren der unberechenbaren Umstinde macht, die das Leben
variieren. Die Mitschurinisten wollen als bolschewistische Feinde des Zufilligen,
als Kontrolleure des Naturgeschehens, dieses selbst in ihre Hand bekommen. Sie
bekimpfen die «Mystik des Zufalls». Aber Marx meinte, daff die Geschichte sehr
mystisch wire, wenn «Zufilligkeiten» keine Rolle spielten.

Die Mitschurinisten wollen der Natur bereits in so vielen Fillen eine hereditire
Umwandlung aufgezwungen haben, dafl ihre Experimente das Gesetz der Unver-

wn
~
(R ]



er bbarkeit erworbener Eigenschaften aufgehoben haben. Aber die klassischen Gene-
t{ker Rufllands und des Auslands erwidern, dafl die Mitschurinisten nur poten-
tielle Eigenschaften herausgeziichtet, die Assimilation ausgeniitzt und verschieden-
artige Erbeigenschaften kombiniert haben. Wer recht hat, kann man erst in
Jahren erfahren.

Andeérs steht es dagegen mit dem Kampf des Mitschurinismus gegen das Weis-
Mannsche Gesetz, das eine ewige und unverinderliche Erbsubstanz in den Chro-
Mosomen des Zellkerns annimmt und diese Chromosomen auch véllig vom
ﬁbrigen Korper, von der physiologischen Existenz, trennt, so daf} eine somatische
Verénderung die Chromosomen niemals erreichen kann, Aber auch wir Philister
in Biologie konnen ohne Schwierigkeiten feststellen, dafl die Lehre Weismanns
nicht auf Mitschurin und Lyssenko zu warten brauchte, um angefochten, ja
gestiirzt zu werden. Ich nenne einen bei Schweizer Lesern mit Recht so geschitzten
Autor wie Adolf Koelsch als Zeugen. Er hat als Referent fiir Biologie in den
Sozialistischen Monatsheften von 1913 bis 1921 in zahlreichen Aufsitzen den
Weismannismus bekimpft; aber wihrend diesen die «Sowjet»biologen als idea-
istisch verwerfen, nennt ihn Koelsch in Uebereinstimmung mit den <jiingeren,
mehr physiologisch orientierten Theoretikern der Vererbungsforschung gar zu
grobschlichtig und materialistisch-naiv». Koelsch glaubte schon 1918, «dafl die
Umbildung angestammter Elternmerkmale und die Hervorrufbarkeit neuer erb-
lichey Eigenschaften unter dem Einflul auflergewdhnlicher Umweltbedingungen
keineswegs zu den Unmoglichkeiten gehort». Darnach wiren Koelsch, Alfred
Giard und viele andere Vorliufer des Mitschurinismus, den «die fortschrittliche
Wissenschaft den beiden Genies der Menschheit Lenin und Stalin verdankt»
(Europe S.153). Aber auch Waddington ist gegen die allzu strikte Tren.nung von
K6rper und Chromosomen. Die jlingere englische Biologie habe -glelche Auf-
fassungen, die von Geldschmidt, Muller, Darlington, Haldane assimiliert worden
sind. Wenn Waddington von dynamischen Tendenzen der eng}iscben Biologie
spricht, so gibt er nur dem Schlagwort der «dialektischen» Biologie cine priziscre
Fassung. Aber auch Jeanne Lévy, Professor der Pariser Me'dl%mlschen Fakultit,
stellt in ihrer Abhandlung iiber Lyssenko in der kO{nmum.suschen Pensée (21)
cine lange Reihe «westlicher» Forscher zusammen, die Weismanns Lehren ab-
lehnen oder wie E. Guyénot in seinem verbreiteten Werk L’Hérédité «de toute
¢vidence une absurdité» nennen. Man kann also wirklich nicht bestreiten, daf}
Lyssenko mit seinen Manifesten gegen Weismann halbgedfinete Tiiren einrennt
und seinen Antimorganismus mit Experimenten belegt, von denen man noch nicht
weif}, ob sie iiberzeugender sein werden als die mehr als dreifig Jahre #lteren
Experimente in dieser Richtung von Benecke, Massini, Buck, Burri, Kowalenko,
auf die sich Koelsch berief.

Da aber nun die Kommunisten dem ideologischen Aspekt der Frage eine so
tberragende Bedeutung geben, machte man ihnen zum Vorwurf, und ich glaube
zu Unrecht, den Siindenfall der politisierten Biologie begangen zu haben. Natur-
wissenschaft und Weltanschauung stehen aber seit den Veden und den Vor-
sokratikern in Wechselwirkung. Eine wertfreie Biologie ist schwer denkbar, denn
die religigs-philosophisch-sozialen Anschauungen der Forscher stehen am Ausgangs-
oder am Endpunkt ihrer Arbeiten. Die bolschewistische Spezialitit war es aber
diesmal, eine Genetik fiir falsch zu erkliren, weil sie nicht dialektisch ist. In
Deutschland kultivierte man das Gegenteil, nimlich ein auf unsicherer Natur-
Wissenschaft betriebenes Geistesleben: Kampf ums Dasein zur Verherrlichung des

rieges, die Selektionstheorie des Maschinengewehrs, Mendel-Weismann zur Be-
grindung des Rassismus. Das Sterile auch einer politisch fortschrittlichen Biologie
Ist die Uebertragung sozialer Postulate auf die Natur, statt sie aus einem Natur-

573



recht, aus einem sittlichen Bewufitsein herzuleiten. Und doch wollen wir noch
immer glauben, daffl wir hoéhere Ideale vom Anblick der Sternheere und der
Milchstrafle empfangen als aus dem Schleim der Chromosome.

Der Antichrist An dem noch immer weitaus besten Buch iiber den Nazismus
in uns von Max Picard war nichts auszusetzen als der so schnell populir

miflbrauchte Titel: «Hitler in uns», der jenem tristen Kannibalen
eine Position gab, die von Benedetto Croce in einem Aufsatz des Monats (3),
in Anlehnung an Picard, mit dem «Antichrist in uns» giiltiger besetzt wird. Der
letzte grofle liberale Hegelianer erklirt den Antichristen als eine Tendenz in uns,
die wir niemals ganz aus uns vertreiben konnen, die aber auch niemals ganz
Wirklichkeit werden kann, ohne dafl die Wirklichkeit aufhren wiirde zu sein.
Aus dem Menschen lassen sich individuelle Ideale nicht entfernen, da doch selbst
das Tier iiberindividuelle und selbstlose Regungen besitzt. Das Wesen des Anti-
christs ist nicht einfach mit dem B&sen identisch, es besteht vielmehr in der
Leugnung, Schmihung, Verhohnung der hoheren Werte: in ihrer Diskreditierung.
Was wir heute erleben, liflt uns befiirchten, dafl wir an der Schwelle des schlimm-
sten Zeitalters der Geschichte stehen, wenn wir uns nicht auf unsere Wider-
standskrifte besinnen, um der Verarmung der Welt entgegenzuwirken. Wenn
aber die Gegner des Antichrists Methoden gebrauchen, durch deren Anwendung
die Sieger Opfer des Antichrists wiirden, so miifite die Losung gegen den Anti-
christ: Fretheit! ihren Sinn verlieren. Schépferische Krifte entwickeln sich nur
in der Freiheit, denn nur die Individualisierung der Ideale fithrt zu ihrer Ver-
wirklichung, wihrend der Staat, der Volker zu Sklaven von Abstraktionen macht,
sie verzaubert, so daf} sie ihre Erniedrigung als Seligkeit empfinden. Zu einem
Zerstorer wird der Staat, der sich zum Lenker des geistigen und moralischen
Lebens aufwirft. Seine begrifflichen Vereinfachungen wirken berauschend, schwi-
chen die individuellen Seelenkrifte, also unsere Widerstandsfihigkeit gegen den
‘Antichrist. Eine falsche Theorie vom Staat, schlieffit Croce, kann allein nicht diese
Wirkung haben. Erst wenn der Irrtum zum Schlachtruf wird, wirke er auf alle,
die von Natur aus zur Gewalttitigkeit neigen, als Vorwand, ihre finsteren Instinkte
zu befriedigen.

Stefan  Als eine Flucht aus dem Zeitalter des Antichrists deutet man wohl richtig
Zweig den Selbstmord von Stefan Zweig, der in seinem nachgelassenen Essay

«Montaigne» in der Neuen Rundschan (11) sich an den ersten euro-
piischen Philosophen des Ich-Kults in briiderlicher Verzweiflung mit der Frage
wendet, wie ein aus seinem enthusiastischen Glauben an die Menschheit heraus-
gepeitschtes nacktes Ich, seine innerste Existenz, seine «essence», seine «Zitadelle»,
wie Goethe es nannte, gegen den Einbruch einer bestialischen Umwelt unange-
fochten bewahrt. Zweigs Frage und sein echtes Verstindnis Montaignes zeigt uns
aber doch nur, wie der Biograph des Erasmus leben wollte, wihrend sein Frei-
tod dem Kult des Egotismus die Antwort unserer Zeit erteilt. Vielleicht wird
spiater einmal ein Soziologe und Psychologe wie Masaryk, der mit einer Schrift
tiber den Selbstmord als soziale Massenerscheinung debiitierte, den Selbstmord
als soziale Individualerscheinung an den fast schon uniibersehbar vielen Selbst-
morden von Dichtern, Malern, Denkern unserer Zeit studieren. Wenn Zweig
Montaigne um seiner Kunst des Rester-soi-méme willen bewunderte, so wurde
doch Zweig erst ganz Selbst, ganz essence, als er seine «Zitadelle» in Brand
steckte, weil er weder in dieser Welt leben wollte noch zu ihrer Aenderung Hand
anlegen konnte. Sein neuhumanistisches Lebensgefiihl ist freilich nicht mehr an-

574



Steckend, weil es weniger von neuen Schaffenskriften als von einer der Zukunft
zugekehrten Sentimentalitic lebt, die von ihr eine Wiederkehr des Vergangenen
¢rwartet. Dieses Vergangene liebte Zweig iiberall dort, wo fiir Toleranz und
freies Denken gelitten wurde, und er, der reiche Mann und einer der erfolg-
reichsten Schriftsteller seiner Zeit, wurde wirklich, wie er in seiner Selbstbio-
graphie der Welt von Gestern versichert, nur von der Tragik der Besiegten
ergriffen, wie er es auch literarisch immer mit den Jiingeren, noch nicht Aner-
kannten aller Linder gehalten hat. Daher gelang es dem Genfer Pfarrer Jean Schorer,
Zweig fiir das Schicksal von Sébastien Castellion so zu enthusiasmieren, dafl er
thm eine Darstellung gewidmet hat, die, wie man es von Zweig nicht anders
€rwarten konnte, der Persdnlichkeit Calvins weder theologisch noch historisch
gerecht wird, die aber dafiir das Verdienst hat, den verfolgten grofien Huma-
nisten aus dem Schatten der Geschichte gezogen und ihm auch vor der fran-
z0sischen Leserwelt eine posthume Glorifikation gegeben zu haben, In einer
Vierundzwanzigseitigen Diskussion zwischen Schorer und David Lasserre in Swuisse
Contemporaine (4, 11—12) verteidigt der Pfarrer von Saint-Pierre-Fusterie mit
den nobelsten und mit den christlichsten Argumenten die Leistung Zweigs, wih-
rend Lasserre abschliefend anerkennt, daff das Unrecht, das Zweig Calvin tat,
als gerechte Siihne eines theologischen Hochmuts hingenommen werden soll.

Bei aller Sympathie fiir einen verstorbenen Freund und zuverlissigen Kame-
raden kann ich doch nur diesen Streit aus einer mifiverstindlichen Ueberschitzung
Zweigs als Biographen, Historiker, Politiker erkliren. Zweigs eigenstes Talent war
die Adaption des literarischen Essays an die Formen reprisentativer Darstellung,
die er an Sainte Beuve, Lemaftre, Brunetitre und Hofmannsthal studiert hatte.
Ohne viel eigenes zu sagen, wufite er das Wenige mit der breiten Pinselfiihrung
eines barocken Dekorateurs weltminnisch in Szene zu setzen, am besten, wenn er
nicht Gedachtes, sondern Gesehenes und Erlebtes portritiert. Dann tritt aus dem
anspruchsvollen Seidenbrokat seiner Sprache das echte Talent eines Dramatikers
der Prosa hervor. Wenn nun Jean Décarreaux im Monde frangais (39) Zweig vor
allem  aus dem liberalen Milieu des franz-josephinischen Oesterreichs und aus dem
Jidischen Wien richtig erklirt, so verkennt er doch die enorme Wirkung des Barocks
auf die Generation von Hofmannsthal und Rilke, Mahler und Werfel, Zweig
und Reinhardt, die ein echtes Refugium in Salzburg suchten, in dem sie eine Welt
von gestern hinterlassen haben. Diese literarischen Zusammenhinge siecht Hermann
Uhde-Bernays in seinem Aufsatz iiber Zweig in den Deutschen Beitrigen (4) mit
ganz anderer Sachkenntnis. Es ist gewiff eine schicksalhafte Rechtfertigung des
Guten und Schonen in Zweig, dal Hofmannsthal mit einem «Gestern» begann,
und Zweig mit ihm endete. Und in Zweigs Gesammelten Gedichten, in denen
wieder die Menschenbilder am besten, oft spannend geraten sind, ist der immer
Wiederkehrende Abend der Einsamkeit unverkennbar der hofmannsthalsche, aus
dem Tiefsinn und Trauer rinnt.

Das Leben, das Zweig wie Montaigne fithren wollte, und das er wie Kleist in
einem vielleicht auch seligen Freitod mit einer Frau von sich warf, klingt in
der Weisheir des Letzten Gedichts iiberzeugend nach, wenn auch in den Versen
leise Goethes Tonfall mitklingt. Sie stehen im Aufbau (11) und sollen wegen des
ergreifenden Schlusses auch an dieser Stelle wiederholt werden:

Linder schwebt der Stunde Reigen
iiber schon ergrautem Haar,

denn erst an des Bechers Neigen
wird der Grund, der goldne, klar.
Vorgefiithl des nahen Nachtens,
es verstort nicht... es entschwert.

575



Reine Lust des Weltbetrachtens
kennt nur, wer nicht mehr begehrt,
nicht mehr fragt, was er erreichte,
nicht mehr klagt, was er gemiflt,
und dem Altern nur der leichte
Anfang seines Abschieds ist.
Niemals glinzt der Ausblick freier
als im Glast des Scheidelichts;

nie lebt man das Leben treuer

als im Schatten des Verzichts.

Roman- Die franzosische Zivilisation ist noch nicht auf den Bestseller gekom-
umfragen men, weil geistigere Faktoren als die Verkaufspsychose in dieser letzten
Heimat des Individualismus den Geschmack lenken. Vor allem sind
es die vielen literarischen Preise, deren Schiedsrichter selbst untereinander Wett-
bewerbe in der Entdeckung von Talenten veranstalten. Im Gegensatz zu dem
meist belanglosen Geldwert der Preise, haben die Nowuvelles Littéraires eine Mil-
lion Francs fiir den Grand Prix du Roman Frangais gestiftet, dessen Grand Jury
sich aus Duhamel, Germaine Beaumont, Maurois, Henriot, Arland, Béguin, Kemp,
Lalou, Las Vergnas und Plisnier zusammensetzt. Gleichzeitig veranstaltete die Zeit-
schrift eine Leserumfrage, die interessante Vergleiche zwischen Fach- und Volks-
urteil zuliflit. Die Preistriger waren: Michel Mercier, fiir «Querelle avec la Béte»
(Jury 1. Preis, Leser 4. Preis); Lucie Marchal, fiir «La Méche» (Jury 2., Leser 5.);
Gil Buhet, fiir «Notre-Dame de la Liberté» (Jury 3., Leser 2.); Jean Blottiére,
fir «La Nymphe et le Gargon» (Leser 4. Preis); Jacques Le Gallois, fiir «Combat
pour nos Cadavres» (Leser 1.Preis). Die Leser haben zusammen 11 631 Stimmen
abgegeben. '

Die von den Amerikanern in Miinchen herausgegebene Nexe Zeitung hat in
ihrer tiberraschend schonen Weihnachtsnummer die Briefe von vierzehn Person-
lichkeiten der literarischen Welt {iber wesentliche deutsche Biicher nach 1945 ver-
Offentlicht. Man liest die Antworten gespannt, weil man endlich wissen maochte,
was in Deutschland Gutes erscheint. Fillt schon die Sichtung des Materials der
Redaktion des Blattes schwer, wie die Vornotiz zugibt, wie erst dem Ausland,
das mit den meisten neuen Namen keine Wertbegriffe verbindet und auch noch
nicht die Kritiker kennt. Von dieser ad-hoc-Jury, deren meiste Namen sich mit
positiven Assoziationen verbinden, wurden genannt: Elisabeth Langgisser, «Das
unausldschliche Siegel» (siebenmal), Hermann Kasack, «Die Stadt hinter dem
Strom» (sechsmal), Anna Seghers, «Das Siebente Kreuz» und «Transit» (dreimal),
Ernst Kreuder, «Die Gesellschaft vom Dachboden» und «Die Unauffindbaren»
(dreimal), Pliviers «Stalingrad» (zweimal), Rudolf Hagelstange, «Venezianisches
Credo» (zweimal), je einmal Weisenborns «Memorial» und Ernst Hardts nach-
gelassener Roman «Don Hjalmar», der hoffentlich kein Schliisselroman ist. Von
den Lyrikern wurden aufler Hans Erich Nossack (dreimal) und Bergengruen (zwei-
mal) sechs weitere Namen je einmal genannt. Von geisteswissenschaftlichen, reli-
giosen, philosophischen Werken erhielten «Der junge Shakespeare» von Alfred
Giinther, die «Tag- und Nachtbiicher» von Theodor Haecker, «Im Lichte der
Freiheit» von Hermann Uhde-Bernays, der «SS-Staat» von Kogon je drei Stim-
men. Vossler, Buber, Pinder, Scheffler, Jaspers wurden neben neuen Minnern

gelegentlich genannt. FELIX STOSSINGER

576



	Kleine Rundschau

