
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1948-1949)

Heft: 9

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

DAS REGIMENT WILHELMS II.

Unter ihm haben wir unsere Jugendjahre verbracht, und demselben Regime
haben wir dann, als 1914 seine furchtbaren Früchte reiften, das Glück und die
Existenz Deutschlands und möglicherweise den Fortbestand unserer Kultur
geopfert. Von ihm als dem «lieben Mann, der in Berlin wohnt», hat man uns in
frühesten Kindheitstagen gesungen. Sein Bild mit dem martialisch hochgebürsteten
Schnurrbart schmückte unser Klassenzimmer, aber er war uns herzlich gleichgültig
oder doch fern wie der Zar, wenn es auch hübsch war, daß sein Geburtstag in
den Monat Januar fiel und uns so die hochwillkommene Gelegenheit bot, nach
der kurzen Schulfeier mit den Schlittschuhen aufs Eis zu eilen und den freien Tag zu
genießen. Es kann keine Rede davon sein, daß er sonderlich beliebt war. Man täte
den Deutschen unrecht, wenn man annehmen wollte, daß nur eine bedeutungslose
Minderheit die peinliche Mischung von Lächerlichkeit und Anmaßung empfunden
hätte, die ihm eigen war. In weitesten Kreisen begann frühzeitig das Unbehagen,
und es steigerte sich in dem Maße, wie die Politik Wilhelms II. immer fahriger
wurde und immer mehr der Laune eines preußischen Offizierskasinos zu
vorgerückter Stunde entsprach. Gespräche der Erwachsenen darüber, wie schnell doch
das Erbe Bismarcks vertan sei und was denn nun werden solle, drangen
frühzeitig an unser Kinderohr. Das Großspurige, das Prahlerische, hinter der so
viel Unsicherheit und Kleinleutetum steckte, das Taktlose, das an Hochstapelei
grenzende Schwelgen im materiellen «Fortschritt», das alles wurde in dem Kreise,
in dem wir aufwuchsen, mit mehr oder weniger Widerwillen abgelehnt, so wenig
auch der Geist, aus dem heraus man ablehnte, musterhaft demokratisch oder
europäisch sein mochte.

Ein solches Regime im Alter der Unreife erleben heißt nun freilich nicht, es zu
verstehen. Selbst wenn wir reifer gewesen wären, hätten uns die Vergleichsmaßstäbe,

die Kriterien der Beurteilung und die Kenntnisse der wahren Vorgänge
gefehlt, die der Oeffentlichkeit fernzuhalten oder zu entstellen gerade eines der
wesentlichsten Merkmale dieses Regimes gewesen war. Eine Geschichte des
wilhelminischen Regimes, die es uns in seinem wirklichen und verhängnisvollen Wesen
verstehen lehrt, mußte trotz allem, was wir bereits darüber wissen, erst noch
geschrieben werden. Sie konnte nur von jemandem erwartet werden, der einzigartige
Bedingungen miteinander verbindet. Er muß dieses Regime — nicht als seinen
Glanz fröhlich genießender Ausländer, sondern als nachdenklicher Untertan —
wirklich erlebt haben; er muß den nachwirkenden Einflüssen des deutschen Milieus
entrückt sein, ohne allzusehr unter diejenigen eines andern geraten zu sein; er
muß mit dieser Distanz die Kenntnisse, die Forschungstechnik und den Verantwortungssinn

des echten Gelehrten verbinden, aber auch die dem wahren Historiker
eigene Gabe, das Geflecht der Ereignisse mit der Kunst des Schriftstellers in
Gedanken nachzuweben. Vor allem aber muß er einen festen, eindeutigen und an
denjenigen Werten orientierten Standort haben, deren Mißachtung gerade dem
Regime Wilhelms II. und seinem Lande zum Verhängnis geworden ist.

^
An der Seltenheit dieser Bedingungen bemißt sich der Wert eines Buches, dessen

Verfasser sie in einzigartiger Weise erfüllt. Erich Eyck bietet uns in seinem jüngst

5 65



im Eugen-Rentsch-Verlag erschienenen Buche «Das persönliche Regiment
Wilhelms II.» die im Untertitel versprochene «Politische Geschichte des Deutschen
Kaiserreiches von 1890 bis 1914», deren wir bedürfen, wenn wir diese Epoche der
Inkubation der Katastrophe verstehen wollen. Das gründliche und bei aller
Lebendigkeit niemals in romanhafte Firlefanzerei abgleitende Buch ist trotz seiner

Dickleibigkeit mehr als eine «fesselnde Lektüre». Es ist der erschütternde Text
eines Dramas, das uns selbst umfaßt und an dem wir noch alle weiterspielen. Es

ist der aufwühlende Bericht über jene Mischung von Posse und Dämonie, die uns
heute noch immer fragen läßt, was wir alle seit einem Menschenalter fragen: Wie
war dergleichen möglich?

Es wäre grober Undank gegen einen Autor, der uns ein so ungewöhnliches Buch
geschenkt hat, wenn wir nun auch noch eine befriedigende oder gar erschöpfende
Antwort auf diese Frage nah dem Warum erwarten wollten. Schon der Titel des
Buches entspricht seiner Auffassung, daß die politische Geschichte dieser Epoche in
ungewöhnlich hohem Grade diejenige eines einzigen Mannes, nämlich Wilhelms II.,
gewesen ist, als die Geschichte eines «persönlichen Regimentes». Aber auch der
Verfasser findet darin kein Genügen, denn das Paradoxe ist ja, daß dieser Mann,
der eine so verhängnisvoll führende Rolle gespielt haben soll, in gar keiner Weise
das Maß gehabt hat, das diese Rolle voraussetzt. Selbst wenn wir diesen Ausdruck
vom «Spielen einer Rolle» nicht als abgeblaßte Metapher nehmen, sondern
Wilhelm II. als autosuggestiv begabten Schauspieler auffassen, so führt uns das nicht
weiter. So lange Zeit kann man selbst ein ungewöhnlich suggestibles Volk wie die
Deutschen nicht hinters Licht führen. So müssen wir weitergraben, und zwar in
zwei Richtungen.

Zum ersten ist zu untersuchen, inwieweit Wilhelm II. nicht wie die Großen
Männer der Geschichte —wie ein Richelieu, ein Napoleon oder ein Bismarck — seine
Zeit geschaffen, sondern sie lediglich in höchster Form repräsentiert, interpretiert und
personifiziert hat. Die Auffassung, der auch Eyck bei aller persönlichen Ausrichtung
seiner Darstellung zuzuneigen scheint, ist sicherlich richtig: Wilhelm II. ist aus
dem Deutschland jener Zeit erwachsen und bei aller Kritik der Weiterblickenden
ein Mann gewesen, dessen Art zu dieser Zeit gehört wie — die schwereichenen
«Herrenzimmer», das Völkerschlachtdenkmal und der Baustil, den man den
wilhelminischen nennt, nicht weil Wilhelm II. sein Erfinder gewesen ist, sondern weil
dieser Stil derjenige seiner Epoche war. Wilhelm II. und das deutsche Volk haben
einander durchaus entsprochen, und es wäre müßig, hier die Frage nach dem
Führenden und dem Geführten aufzuwerfen. Es ist daher auch immer ein wenig
pharisäisch gewesen, wenn die Deutschen alle Schuld an der Katastrophe auf ihren
Kaiser haben schieben wollen. Ein ganz klein wenig pharisäisch wäre es nun freilich
aber auch von der übrigen Welt, wenn sie Wilhelm II. und sein Regime mit all
seinen Torheiten und Widerwärtigkeiten für ein völlig isoliertes Phänomen halten
wollte und wenn sie die Frage ganz unterdrücken würde, ob denn nicht vieles
hiervon in der Zeit selber lag. Man muß sich also vor einer zu einseitigen Behandlung

hüten, und wenn man den bombastischen Nationalismus des wilhelminischen
Deutschlands mit Recht unausstehlich findet, parallele Aeußerungen des fatalen
Zeitgeistes in anderen Ländern nicht ganz vergessen. Der englische Jingoismus etwa
ist schwerlich liebenswerter als der deutsche Militarismus gewesen. Das zu
übersehen wäre nicht nur ungerecht, sondern auch eine Erschwerung des soziologischen
Verständnisses. Dazu gehört auch, daß man der deutschen Opposition, wie sie etwa
in Theodor Barth und seiner «Nation» zum Ausdruck gekommen, wenigstens
insoweit ihren Platz gönnt, als sie die Opposition der Maßvollen und Vernünftigen
und nicht etwa wie diejenige Hardens oder der Alldeutschen die Opposition der
noch größeren Narren und Schreihälse gewesen ist.

566



Wilhelm II. als bloßer Exponent seines Volkes zu dieser Zeit — diese Formel
erklärt vieles, aber bei weitem nicht alles. Denn dieser Mann war ja kein bloßer
Typus, sondern ein bestimmtes Individuum, das in seiner Unausgeglichenheit,
Fahrigkeit, Neurasthenie und Einseitigkeit der intellektuellen Fähigkeiten so sehr
zu den Pathologen der Weltgeschichte rechnet, daß es sich durch Quiddes berühmte
Studie über «Caligula» (1894) im Innersten getroffen fühlen konnte. Er war ja
kein bloßer großsprecherischer und parvenühafter Deutscher seiner Zeit, sondern
auch der Mann, der die unsinnigsten Dinge ungehemmt, ungestraft und kaum
kritisiert getan hat und schließlich — sicherlich nicht mit Zynismus und
Husarenleichtsinn wie Berchtold in Wien, aber in unverantwortlicher Impulsivität — im
Juli 1914 auf einem Spaziergang im Schloßpark dem Verhängnis seinen Lauf gegeben
hat. Und noch einmal meldet sich die Frage: Wie war das möglich? Darauf kann es
schließlich nur eine einzige Antwort geben: Es war möglich, weil dieser Mann
regierte, als das Deutsche Reich sich in einer schweren Staatskrise befand, einem
Schiff gleichend, dessen Steuerruder ein Narr ergreifen konnte, ohne daß ihm
jemand noch in den Arm fiel. Die eigentliche Schuld liegt nicht darin, daß
Wilhelm II. der Mann gewesen ist, der er nun einmal unglücklicherweise war,
sondern daß die deutsche Staatskrise ein «persönliches Regiment» dieses Mannes
möglich gemacht hat.

In diesem Lichte ist die «Politische Geschichte des Deutschen Kaiserreiches von
1890 bis 1914» nur zu einem Teil als Geschichte des «Persönlichen Regimentes
Wilhelms II.» zu verstehen. In einem tieferen Sinne ist sie die Geschichte einer
Staatskrise, wie sie nicht verhängnisvoller gedacht werden kann. Diese Geschichte
hat Eyck, nachdem er unseren höchsten Dank durch seine erstaunliche Leistung
verdient hat, nicht auch noch schreiben können und wollen. Aber die Aufgabe
bleibt, und sie ist vielleicht die schwerste und wichtigste. Es ist eine Aufgabe, die
gerade Eyck als demjenigen, der uns die umfassendste und kritischste Analyse
Bismarcks und seines Werkes geschenkt hat, besonders naheliegen sollte. Denn diese
deutsche Staatskrise ist ja die Krise des Staates gewesen, den Bismarck geschaffen
hat. Sie ist das Urteil, das die Geschichte nicht nur über die Unzulänglichkeit
seiner Nachfolger, sondern auch oder sogar in viel höherem Grade über sein
eigenes Werk gesprochen hat, von dem als mindestes zu sagen ist: es war
entschieden nicht «fool-proof». In Wahrheit ist noch weit mehr zu sagen. In Wahrheit

handelt es sich nicht allein um eine Staatskrise in dem nüchtern-technischen
Sinne der Folgen einer staatsrechtlichen Fehlkonstruktion, sondern um das
Versagen von Institutionen, denen der rechte Geist der rechten Menschen fehlte. Die
deutsche Staatskrise, die unter Wilhelm II. schließlich zur Katastrophe geführt hat,
ist die Krise des Bismarckreiches auch in dem Sinne, daß es die Krise des Bismarckdeutschen

gewesen ist. Damit treten wir sehr entschieden der leider weitverbreiteten,
aber jeder Neubesinnung im Wege stehenden Meinung entgegen, als ob das

Unglück Deutschlands nur in dem zufälligen Mißgeschick bestanden hätte, daß auf
einen Bismarck ein Wilhelm II. gefolgt ist. Es ist eine Meinung, die ebenso
ungeschichtlich wie unpsychologisch wie unsoziologisch ist.

Wenn man sich, bis das Buch über diese deutsche Staatskrise der wilhelminischen
Epoche vorliegt, das wir uns wünschen, einen ungefähren Begriff davon machen
will, was gemeint ist, so kenne ich noch immer keine bessere Hilfe als die Schrift,
die damals unmittelbar vor der Katastrophe ein sehr klarblickender Schweizer, der
Genfer Historiker William Martin, unter dem Titel «La crise politique de
l'Allemagne contemporaine» (Paris, Alcan 1913) veröffentlicht hat. Seitenweise möchte
man aus diesem Buche zitieren, nicht nur, um zu belegen, was Martin im kaiserlichen

Deutschland mit den Augen des unvoreingenommenen Historikers gesehen
hat, sondern auch um zu zeigen, warum er zur Erklärung des Gesehenen nicht bei

567



Wilhelm II. stehengeblieben, sondern auf die Geschichte zurückgegangen ist, die
diesen Staat, dieses Preußen, dieses Volk, diesen Geist, diesen Herrscher und diese

katastrophale Situation geformt hat. Welcher Platz dabei Bismarck — der, wie
Martin sagt, für die Deutschen zum Gegenstand eines wahren Kultes geworden
ist — in Wahrheit zukommt, spricht der Verfasser mit dem einen Satz aus: «On

peut faire remonter à lui tous les embarras de l'Allemagne actuelle. Il a forgé de

ses mains presque toutes les difficultés dont la solution reste à trouver.» Das
Schlimmste aber ist, daß dieser Staat, den Bismarck sozusagen ex nihilo und
buchstäblich über Nacht (vom 30. Juni zum 1. Juli 1867, durch die Gründung des
Norddeutschen Bundes) geschaffen hat, eine mehr blendende als solide Konstruktion
gewesen ist und durch seinen kriegerischen Ursprung erst das deutsche Volk — das

nach Martin bis 1867 als solches nicht existiert hat — mit all seinen diesem Ursprung
entsprechenden Anlagen gezeugt hat. Und nun sieht der Schweizer Historiker, wie
dieser eher künstliche als kunstvolle Staat unter Wilhelm II. zerbröckelt und seine
Untertanen, die in seinem Ursprungsgeiste erzogen sind, dem Geist der Autorität
und der Macht, keine Autorität mehr über sich fühlen, die sie sicher führt und der
sie vertrauen können. In einem solchen Staate, der von einem Revolutionär wie
Bismarck — «le révolutionnaire le plus hardi de notre siècle» — geschaffen worden
ist und in dem in der Figur des Junkers der Typus des respektlosen Herren eine
führende Stellung einnimmt, gibt es auch keinen wahren Konservatismus, ausgenommen
in der Opposition der «Muß-Preußen» und der nichtpreußischen Bundesstaaten, die
in dieser Scheinföderation zur Ohnmadit verurteilt ist. «Bismarck a habitué
l'Allemagne à voir un homme à sa tête, à sentir une main qui la conduise.» Aber dieser
selbe hat es zu verantworten, daß es schließlich an einem solchen Manne und an
einer solchen Hand fehlt. Diesem Staate mangelt schließlich das Vertrauen und der
Glaube des Volkes, während die Treue zum Herrscherhaus schwer erschüttert ist.
In diesem Klima gedeiht ein Unbehagen, das sich nach außen zur Angst und zur
Verfolgungspsychose steigert. Eine Nation, die das Selbstvertrauen verliert, betäubt
sich in Prahlsucht und Waffenklirren. So führt die innere Staatskrise zur
internationalen Krise und schließlich zur Katastrophe. «C'est un cercle vicieux: la
méfiance et l'insécurité qui croissent contribuent également à pousser l'Allemagne
dans la voie douloureuse d'un militarisme outrancier et ce sera plus tard un sujet
d'étonnement de voir qu'un peuple, grand par ses inventions et son effort économique,

a eu, à ce degré, la hantise du nombre et de la force brutale.»
Damals, da wir als Kinder nach der Kaisergeburtstagsfeier fröhlich lärmend die

Schule verließen, um den Rest des frischen Januarmorgens auf dem Eise zu
verbringen, ahnten wir nichts von diesen Dingen. Irren wir uns, wenn wir fürchten,
daß es Millionen von Deutschen noch immer so geht? wilhfi m Röpke

ERICH AUERBACH: «MIMESIS»

Man kann das Buch von Erich Auerbach1, des bis 1933 in Marburg, nach der
Vertreibung in Istanbul und jetzt in den Vereinigten Staaten wirkenden Romanisten,

als ein ungewöhnliches Werk bezeichnen, und der Verleger, der die
Publikation dieser umfangreichen Schrift übernommen hat, darf der Dankbarkeit der
gelehrten Welt gewiß sein. Zwar gehört «Mimesis» nicht zu der Gattung von
Büchern, die ein neues Wissenschaftsgebiet in außerordentlicher Sachkundigkeit
erschließen und kraft des schöpferischen Ingeniums ihrer Verfasser auf Jahre und
Jahrzehnte richtunggebend bleiben; denn schon vorher ist die Frage der Dar-

»
1 Erich Auerbach: «Mimesis». Dargestellte Wirklichkeit in der abendländischen Literatur. Francke,Bern

568



Stellung der Wirklichkeit in Kunst und Literatur gestellt worden, und über die
meisten der hier besprochenen Autoren existiert ein reiches wissenschaftliches
Schrifttum. Und doch zählt das Werk von Auerbach zu den großen Leistungen
nicht nur der Romanistik, sondern der Literaturwissenschaft überhaupt. Dieses
Urteil rechtfertigt sich nicht allein durch die bemerkenswerte Belesenheit und
Bildungsweite des Verfassers, der in der ganzen abendländischen Literatur von
Homer bis ins 20. Jahrhundert zu Hause ist, nicht allein durch die Beherrschung
von verschiedenen wissenschaftlichen Methoden, die ohne Zwang verbunden dem
gemeinsamen Ziel, das der Titel angibt, dienen und den Gegenstand zugleich in
stilistischer, soziologischer und geistesgeschichtlicher Sicht betrachten. Die Stärke
des Werkes beruht einerseits in einer ausgeprägten interpretatorischen Begabung,
die einem Text in der syntaktisch-stilistischen Analyse das letzte Geheimnis zu
entlocken vermag und die im Zergliedern, weit entfernt, das Besondere und
Einmalige sprachlicher Gestaltung zu zerstören, dieses vielmehr erst offenbar macht.
Und sie liegt anderseits in einem lebendigen, durch die breite Kenntnis entwickelten

Sinn für das Historische, für den Wandel der geschichtlichen Welt in ihrem
ewigen Gegenspiel beharrender und vorwärtsdrängender Kräfte.

In seinem Nachwort erklärt Auerbach, was ihn zu seinem Thema geführt hat:
«die platonische Fragestellung im zehnten Buch des Staates, die Mimesis als
drittes nach der Wahrheit, in Verbindung mit Dantes Anspruch, in der Komödie
wahre Wirklichkeit zu geben». «Bei der Betrachtung der wechselnden
Interpretationsweisen menschlicher Vorgänge in den europäischen Literaturen» gewannen
dann drei Beobachtungen immer mehr Gewicht: der Unterschied zwischen dem
modernen Realismus des 19. Jahrhunderts und der antik klassizistischen Lehre und
Praxis der Stiltrennung, das heißt der Zuordnung bestimmter Höhenlagen des
Stils zu bestimmten gesellschaftlich gebundenen Stoffen; die Eigenart des
mittelalterlichen Realismus, der auf seine Weise die antik sciltrennende Tradition
überwindet und wiederum in Renaissance und Barock von einer stiltrennenden Literatur

abgelöst wird; schließlich die Wesensverschiedenheit dieses mittelalterlichen
und des modernen Realismus.

Wenn im folgenden versucht werden soll, von der Fülle der untersuchten Texte
und der Weite der Perspektiven des Werkes eine Vorstellung zu geben, so ist
sich der Berichterstatter der Grenzen eines solchen Unternehmens bewußt. Den
Auftakt bildet eine Gegenüberstellung des homerischen und des alttestamentlichen
Stils. Die dabei herausgearbeiteten Grundtypen liegen zeitlich vor der antiken
Stiltrennung. Sie sind nicht eigentlich die für die abendländische Entwicklung
verpflichtenden Vorbilder, so, als ob Homer mit dem klassizistisch-stiltrennenden
Prinzip und das Alte Testament mit dem stilmischenden, im engeren Sinne
realistischen Prinzip gleichzusetzen wären. Doch implizieren diese beiden Stile insofern

Grundformen der abendländischen Literaturgestaltung, als sich in der
spätantiken Auseinandersetzung zwischen ihnen die mittelalterliche Weise der
Wirklichkeitsdarstellung, der «figurale» Realismus, der in Dante seine Krönung, aber
auch seine Ueberwindung erfährt, herausbildet. Weil eben diese Auseinandersetzung,
die sidi in anderen Formen im Spätmittelalter und in der Renaissance fortsetzt,
Auerbach im besondern interessiert, scheidet er die stiltrennende Literatur der
griechischrömischen Antike aus der Betrachtung aus und beginnt seine eigentliche
Untersuchung mit Petronius, Tacitus, Apuleius und Ammianus Marcellinus. Es sind
Texte, welche trotz dem moralistischen Urteilen und dem rhetorischen Gestalten
ihrer Autoren die niedere Welt in die Darstellung mit einbeziehen, sie aber «aus
dem Blickpunkt von oben» sehen. Erst mit dem Verfall der antiken Kultur, bei
Gregor von Tours (im 6. Jahrhundert), kann sich in der einfachen rohen Wiedergabe

des «Konkreten der Ereignisse» das «wirklich Sinnliche» entfalten, und der
Weg für eine echte Stilmischung, die eine «christliche Stilmischung» ist, wird frei.

5 69



Augustin kann als erstes Beispiel für die Ausbildung eines «neuen hohen Stils,
der das Alltägliche keineswegs verschmäht», der aber zugleich ein niederer Stil
ist, welcher «ins Tiefste und Höchste, ins Erhabene und Ewige übergreift», analysiert

werden. Die volkssprachliche Literatur, die sich in überraschender Fülle und
Breite im 12. Jahrhundert in Frankreich entfaltet, ist aber nicht nur geistliche,
sondern auch ritterliche Dichtung. Und diese entwickelt, zum Teil nebeneinander,
so disparate Literaturformen wie die «Chansons de geste» und den höfischen
Versroman, der mit seiner Verabsolutierung der feudalen Standesethik und der
Sublimierung der Liebe «weit weg von der konkreten Wirklichkeit der Welt»
führt, also in der gefälligen Form seiner unerhabenen Verse eine Art von
Stiltrennung bedeutet. Der stilmischende christliche Realismus ist schon im 12.
Jahrhundert durch das «Mystère d'Adam» vertreten, von dem Verbindungslinien zu
den «Fiori» des Franz von Assisi gezogen werden.

Die Entstehung der erzählenden Prosaliteratur in der Volkssprache, die im
13. Jahrhundert in der Ablösung von der versgebundenen Literatur des 12.
Jahrhunderts vornehmlich in Frankreich interessante Gesichtspunkte für das Umsichgreifen

des Realismus bietet, hat Auerbach nicht berücksichtigt. Er wendet sich,
durch bedeutende Vorarbeiten dafür besonders ausgewiesen, unmittelbar Dante
zu. An der Farinata Cavalcante-Szene des Inferno exemplifiziert er den figuralen
realistischen Stil des hohen Mittelalters und erklärt die «überwältigende
Realistik» Dantes aus der «Erfüllung» der «irdischen Form der menschlichen Gestalt»
im Jenseits. Aber diese übermächtige Wirklichkeit der irdischen Gestalten sprengt
den Rahmen und drängt zur Selbständigkeit, zur Autonomie des Menschen:
«Dantes Werk verwirklichte das christlich-figurale Wesen des Menschen und
zerstörte es in der Verwirklichung selbst.» Diese von Dante unwillentlich vollzogene
Befreiung des Menschen ermöglichte Boccaccio die Ausbildung seines «mittleren
Stils», der «die wirkliche gegenwärtige Welt» des patrizischen Stadtbürgertums
lebendig werden läßt. Das humanistische Menschenbild besitzt aber noch nicht die
Kraft zu einer konstruktiven Ethik; an einem Text des Antoine de la Sale

(15. Jahrhundert) wird die rückläufige Bewegung des späten Mittelalters zum
«kreatürlichen» Realismus illustriert. Mit Rabelais, Montaigne und Shakespeare —
nicht aber Cervantes — wird die neue stilmischende Literatur der Renaissance,

vor der erneuten «Reaktion» des 17. Jahrhunderts, vergegenwärtigt. Ist für Rabelais

«das Durcheinanderwirbeln der Kategorien des Geschehens, des Erlebens, der
Wissensbezirke, der Proportionen und der «Stile» charakteristisch, so für
Montaigne die Auseinandersetzung mit dem «beliebigen eigenen Leben» und das

Darlegen und Offenbaren seiner selbst vor Mitmenschen, die sich durch die Tat und
Existenz der «Essays» als «gebildetes Publikum» zu formieren beginnen. Shakespeare

engt zwar, in aristokratischer Weise, die Vorstellung vom Tragisch-Erhabenen
auf die höheren Stände ein, aber er verfährt auch in seinen Trauerspielen

radikal stilmischend. Das geschichtlich-perspektivische Bewußtsein, das seinem
Theater zugrundeliegt, und das Hereinstellen des Menschen in einen «magischen
und vielstimmigen Weltzusammenhang» geht in der stiltrennenden Kunst des

französischen 17. Jahrhunderts wieder verloren. Selbst Molière stellt die bürgerlichen

Personen seiner Gesellschaftskomödie außerhalb der wirtschaftlichen und
beruflichen Bedingungen ihrer Welt, die Tragödie gar macht ihre fürstlichen
Personen, in konsequenter Stiltrennung, völlig unabhängig «von den Gegebenheiten
des täglichen und des menschlich-kreatürlichen Lebens».

Das 18. Jahrhundert hebt diese Stiltrennung wieder auf, aber seine Mischung
von Realistischem und Ernsthaft-Tragischem (in «Manon Lescaut») zeigt die

gleiche «spielerische Oberflächlichkeit» und «Trivialität» wie Voltaires mittlere
Höhenlage. Saint-Simon weist ebenso ins 17. Jahrhundert zurück, wie er in seiner
«einem Laster vergleichbaren Schriftstellern» zum Vorläufer moderner und

570



modernster Formen der Lebensauffassung und Lebenswiedergabe» wird, indem er
«aus den beliebigen Daten der Erscheinung in die Tiefen der Existenz vorstößt».
Die Interpretation von «Kabale und Liebe» — weit eher ein politisches, ja
demagogisches Stück als ein echt realistisches — wirkt fast wie ein Vorwand für eine
Untersuchung der deutschen Literatur im 18. und 19. Jahrhundert. Auerbach zeigt,
Wie der Historismus als Geistesrichtung an sich die besten Möglichkeiten für eine
«großzügige Realistik» eröffnet, wie aber die besonderen Bedingungen des
feudalistisch-bürgerlichen Lebens eine Literatur scheitern lassen, welche die
«politischökonomischen Tiefenbewegungen der Epoche» gestalten konnte. Was Deutschland
versagt bleibt — Auerbach verdeutlicht es anschaulich an Goethe —, gelingt in
Frankreich. Mögen die großen realistischen Autoren wie Stendhal und Balzac
auch ausgeprägte, der Wirklichkeitswiedergabe entgegenstrebende Neigungen
haben, so tritt in ihrem Werk doch die «konkrete, ständig sich entwickelnde
politisch-gesellschaftlich-ökonomische Gesamtwirklichkeit» in Erscheinung, und der
«existentielle und tragische Ernst», mit dem die Realität wiedergegeben wird,
schafft die moderne stilmischende Literatur, die zunächst im «sachlichen Ernst»
Flauberts ihre Krönung erfährt. Der Stil der Goncourt und ihre Polemik gegen
die lesende Öffentlichkeit zeigt die Isolierung, in die sich der «ästhetische Realismus»,

Flaubert weiterentwickelnd, begibt. Demgegenüber schafft Zola aus «den
großen Problemen der Zeit» und wird für Auerbach zum eigentlichen Vollender
des französischen Realismus im 19. Jahrhundert.

Das 20. Jahrhundert ist durch einen einzigen Text, eine Szene aus Virginia
^oolf vertreten. Ihr stilistisches Verfahren, das durch Hinweise auf Proust, Joyce,
Hamsun, Gide mit erläutert wird, erscheint Auerbach in der «vielfältigen
Bewußtseinsspiegelung» symptomatisch für die Verworrenheit der europäischen Situation,
zugleich aber tröstlich, weil darin «etwas ganz Neues und Elementares» sichtbar
wird: «die Wirklichkeitsfülle und Lebenstiefe eines jeden Augenblicks, dem man
sich absichtslos hingibt». So weist die Entwicklung der Literatur im 20. Jahrhundert

auf eine künftige «einfache Lösung». Auf die Frage, ob sich diese Lösung
schon ankündige oder realisiere, antwortet Auerbach nicht. Aber seine letzten
Betrachtungen sind von einer ermutigenden Zuversicht für die Zukunft der
abendländischen Literatur getragen.

Man möchte einem Buch von der Bedeutung der «Mimesis» die Verbreitung
wünschen, die es als ein Werk verdient, das allen Geisteswissenschaften neue
Perspektiven eröffnet und kraft seiner hohen schriftstellerischen Qualitäten und seiner
einprägsamen Darstellungsgabe jedem Gebildeten eine beglückende Vorstellung
von dem unerschöpflichen Reichtum der europäischen Literatur gibt. Hier werden
nicht durch Originalitätssucht, sondern durch liebevolle Versenkung und
geistliche Aneignung der Texte das älteste und neueste Gut, Ueberlieferung und
Gegenwart in ihrer Verbundenheit lebendig. urrcOtKHARD HESS

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Biologie Während im Juli 1830 in Paris hinter den verschlossenen Türen der
und Akademie der Gegensatz zwischen der Katastrophentheorie Cuviers und
Politik der Abstammungslehre Geoffroy Saint Hilaires in einer Diskussion

explodierte, von der nur wenige Eingeweihte wußten, die aber ein
ganzes Jahrhundert beeinflußt hat, ist in Moskau auf dem Massenkongreß der
Pansowjetischen Akademie für Agrarwissenschaften der Streit zwischen zwei
biologischen Richtungen vor Millionen Radiohörern ausgetragen worden, in einer

571



Kontroverse, die die kommunistische Presse grandios nennt. Allen Sowjetvölkern
sollte eingeprägt werden, daß der Staat die Pflanzenbiologie mit enormen Mitteln
fördert und daß er allein über eine Lehre verfügt, deren praktische Anwendung
auf Getreide-, Kartoffel-, Gemüse- und Tierzucht den schwergeprüften Massen
das Ende der dreißigjährigen Ernährungsnöte in Aussicht stellt. Freilich mußte
erst ein innerer Feind beseitigt werden: die Universitätsbiologie, die seit fünfzehn
Jahren die theoretischen Folgerungen der erfolgreichen Pflanzenzüchter Iwan
Mitschurin und seines Schülers Trofim Lyssenko ablehnt. Der Mitschurinismus
wurde zur linientreuen Sowjetbiologie erklärt; die klassische Genetik von Mendel,
Weismann, de Vries, Morgan mit den konterrevolutionären Attributen:
formalistisch, idealistisch, metaphysisch, westlich stigmatisiert. Da die russischen
Universitätslehrer aber auch auf diesem dritten Kongreß über den Mitschurinismus
seit 1936 ihrer Ueberzeugung treu blieben, sprach die Partei ein Machtwort, das

etwa 200 000 Biologen und Züchter, Verfasser von Lehr- und Sdiulbüchern sdiwer
getroffen hat. Den Bolschewismus befriedigt es eben nicht, eine theoretisch-wissenschaftliche

Gemeinschaft mit der Weltwissenschaft zu besitzen; seine allgemein
geschätzten Praktiker sollen auch bahnbrechende Theoretiker sein, seine Biologie
angewandter Marxismus, seine Wissenschaft die wahre Wissenschaft und der
«bürgerlichen» Pseudowissenschaft ein Greuel. In Wirklichkeit ist die Frage
komplizierter, als man einer Million Radiohörer erklären kann, und weniger pathetisch,

als der Bolschewismus sie haben möchte. Sein Anspruch, etwas völlig Neues

geschaffen zu haben, hält kaum kritischer Prüfung stand, und seine Art, die
Biologie sozialen Doktrinen anzupassen, kann man eher idealistisch als materialistisch

nennen.
Europe hat mit demokratischer Großzügigkeit Aragon ein Doppelheft (33/34)

von 200 Seiten zur Wiedergabe und Kommentierung der Kongreßpapiere zur
Verfügung gestellt. Was Mitschurinismus sein will, erfährt man audi aus einem

Beitrag von S. Saakow im Berliner Aufbau (11). In beiden Publikationen wird
den Gegensätzen eine Zuspitzung gegeben, die man aus «dialektischen» Gründen
braucht, der aber keine Wirklichkeit entspricht. Das geht aus den beiden
Aufsätzen in New Statesman and Nation (929, 930) von Professor C. H. Waddington
hervor, der zwar Lyssenko höher stellt als seine Gegner, aber beiden unrecht gibt.
Seiner Ansicht nach sind die russisdien Theoretiker hinter den Forschungen der
letzten zwanzig Jahre zurückgeblieben, denn modern geschulte Biologen hätten
Lyssenko anders und schlagender geantwortet als seine Gegner. Und diese

Feststellung wird vielleicht auch den Kommunisten zusagen, da sich Waddington
recht anerkennend über Lyssenkos Praxis und seine Studien der zyklischen Phasen
im Pflanzenleben äußert. Als Theorie lehnt Waddington den Mitschurinismus ab,
weil Lyssenkos Experimente noch der Bestätigung durch mehrere Generationen
seiner Züchtungsprodukte bedürfen. Das aber, was Lyssenko geschaffen hat, läßt
sich zum größten Teil in der heutigen Theorie unterbringen. Einiges könnte aber
die Theorie zwingen, Ergänzungen aufzunehmen.

Der Gegensatz beider Richtungen ist auch uns, Philistern der Biologie, wie

Aragon sich nennt, verständlich. Die klassische Genetik bestreitet die Erblichkeit
erworbener Eigenschaften und die Möglichkeit einer dirigierten Biologie, in der
sich der Mensch zum Herren der unberechenbaren Umstände macht, die das Leben
variieren. Die Mitschurinisten wollen als bolschewistische Feinde des Zufälligen,
als Kontrolleure des Naturgeschehens, dieses selbst in ihre Hand bekommen. Sie

bekämpfen die «Mystik des Zufalls». Aber Marx meinte, daß die Geschichte sehr
mystisch wäre, wenn «Zufälligkeiten» keine Rolle spielten.

Die Mitschurinisten wollen der Natur bereits in so vielen Fällen eine hereditäre
Umwandlung aufgezwungen haben, daß ihre Experimente das Gesetz der Unver-

5 7 2



erbbarkeit erworbener Eigenschaften aufgehoben haben. Aber die klassischen Genetiker

Rußlands und des Auslands erwidern, daß die Mitschurinisten nur potentielle
Eigenschaften herausgezüchtet, die Assimilation ausgenützt und verschiedenartige

Erbeigenschaften kombiniert haben. Wer recht hat, kann man erst in
Jahren erfahren.

Anders steht es dagegen mit dem Kampf des Mitschurinismus gegen das Weis-
tnannsche Gesetz, das eine ewige und unveränderliche Erbsubstanz in den
Chromosomen des Zellkerns annimmt und diese Chromosomen audi völlig vom
übrigen Körper, von der physiologischen Existenz, trennt, so daß eine somatische
Veränderung die Chromosomen niemals erreichen kann. Aber auch wir Philister
in Biologie können ohne Schwierigkeiten feststellen, daß die Lehre Weismanns
nicht auf Mitschurin und Lyssenko zu warten brauchte, um angefochten, ja
gestürzt zu werden. Ich nenne einen bei Schweizer Lesern mit Recht so geschätzten
Autor wie Adolf Koelsch als Zeugen. Er hat als Referent für Biologie in den
Sozialistischen Monatsheften von 1913 bis 1921 in zahlreichen Aufsätzen den
Weismannismus bekämpft; aber während diesen die «Sowjet»biologen als
idealistisch verwerfen, nennt ihn Koelsch in Uebereinstimmung mit den «jüngeren,
mehr physiologisch orientierten Theoretikern der Vererbungsforschung gar zu
grobschlächtig und materialistisch-naiv». Koelsch glaubte schon 1918, «daß die
Umbildung angestammter Elternmerkmale und die Hervorrufbarkeit neuer
erblicher Eigenschaften unter dem Einfluß außergewöhnlicher Umweltbedingungen
keineswegs zu den Unmöglichkeiten gehört». Darnach wären Koelsch, Alfred
Giard und viele andere Vorläufer des Mitschurinismus, den «die fortschrittliche
Wissenschaft den beiden Genies der Menschheit Lenin und Stalin verdankt»
CEurope S. 153). Aber auch Waddington ist gegen die allzu strikte Trennung von
Körper und Chromosomen. Die jüngere englische Biologie habe gleiche
Auffassungen, die von Geldschmidt, Muller, Darlington, Haidane assimiliert worden
sind. Wenn Waddington von dynamischen Tendenzen der englischen Biologie
spricht, so gibt er nur dem Schlagwort der «dialektischen» Biologie eine präzisere
Fassung. Aber auch Jeanne Lévy, Professor der Pariser Medizinischen Fakultät,
stellt in ihrer Abhandlung über Lyssenko in der kommunistischen Pensée (21)
e'ne lange Reihe «westlicher» Forscher zusammen, die Weismanns Lehren
ablehnen oder wie E. Guyénot in seinem verbreiteten Werk L'Hérédité «de toute
evidence une absurdité» nennen. Man kann also wirklich nicht bestreiten, daß
Lyssenko mit seinen Manifesten gegen Weismann halbgeöffnete Türen einrennt
und seinen Antimorganismus mit Experimenten belegt, von denen man noch nicht
iveiß, ob sie überzeugender sein werden als die mehr als dreißig Jahre älteren
Experimente in dieser Richtung von Benecke, Massini, Buck, Burri, Kowalenko,
a"f die sich Koelsch berief.

Da aber nun die Kommunisten dem ideologischen Aspekt der Frage eine so
überragende Bedeutung geben, machte man ihnen zum Vorwurf, und ich glaube
zu Unrecht, den Sündenfall der politisierten Biologie begangen zu haben.
Naturwissenschaft und Weltanschauung stehen aber seit den Veden und den Vor-
sokratikern in Wechselwirkung. Eine wertfreie Biologie ist schwer denkbar, denn
die religiös-philosophisch-sozialen Anschauungen der Forscher stehen am Ausgangsoder

am Endpunkt ihrer Arbeiten. Die bolschewistische Spezialität war es aber
diesmal, eine Genetik für falsch zu erklären, weil sie nicht dialektisch ist. In
Deutschland kultivierte man das Gegenteil, nämlich ein auf unsicherer
Naturwissenschaft betriebenes Geistesleben: Kampf ums Dasein zur Verherrlichung des
Krieges, die Selektionstheorie des Maschinengewehrs, Mendel-Weismann zur
Begründung des Rassismus. Das Sterile auch einer politisch fortschrittlichen Biologie
lst die Uebertragung sozialer Postulate auf die Natur, statt sie aus einem Natur-

573



recht, aus einem sittlichen Bewußtsein herzuleiten. Und doch wollen wir noch
immer glauben, daß wir höhere Ideale vom Anblick der Sternheere und der
Milchstraße empfangen als aus dem Schleim der Chromosome.

Der Antichrist An dem noch immer weitaus besten Buch über den Nazismus
in uns von Max Picard war nichts auszusetzen als der so schnell populär

mißbrauchte Titel: «Hitler in uns», der jenem tristen Kannibalen
eine Position gab, die von Benedetto Croce in einem Aufsatz des Monats (3),
in Anlehnung an Picard, mit dem «Antichrist in uns» gültiger besetzt wird. Der
letzte große liberale Hegelianer erklärt den Antichristen als eine Tendenz in uns,
die wir niemals ganz aus uns vertreiben können, die aber auch niemals ganz
Wirklichkeit werden kann, ohne daß die Wirklichkeit aufhören würde zu sein.
Aus dem Menschen lassen sich individuelle Ideale nicht entfernen, da doch selbst
das Tier überindividuelle und selbstlose Regungen besitzt. Das Wesen des
Antichrists ist nicht einfach mit dem Bösen identisch, es besteht vielmehr in der
Leugnung, Schmähung, Verhöhnung der höheren Werte: in ihrer Diskreditierung.
Was wir heute erleben, läßt uns befürchten, daß wir an der Schwelle des schlimmsten

Zeitalters der Geschichte stehen, wenn wir uns nicht auf unsere
Widerstandskräfte besinnen, um der Verarmung der Welt entgegenzuwirken. Wenn
aber die Gegner des Antichrists Methoden gebrauchen, durch deren Anwendung
die Sieger Opfer des Antichrists würden, so müßte die Losung gegen den
Antichrist: Freiheit! ihren Sinn verlieren. Schöpferische Kräfte entwickeln sich, nur
in der Freiheit, denn nur die Individualisierung der Ideale führt zu ihrer
Verwirklichung, während der Staat, der Völker zu Sklaven von Abstraktionen macht,
sie verzaubert, so daß sie ihre Erniedrigung als Seligkeit empfinden. Zu einem
Zerstörer wird der Staat, der sich zum Lenker des geistigen und moralischen
Lebens aufwirft. Seine begrifflichen Vereinfachungen wirken berauschend, schwächen

die individuellen Seelenkräfte, also unsere Widerstandsfähigkeit gegen den
Antichrist. Eine falsche Theorie vom Staat, schließt Croce, kann allein nicht diese

Wirkung haben. Erst wenn der Irrtum zum Schlachtruf wird, wirkt er auf alle,
die von Natur aus zur Gewalttätigkeit neigen, als Vorwand, ihre finsteren Instinkte
zu befriedigen.

Stefan Als eine Flucht aus dem Zeitalter des Antichrists deutet man wohl richtig
Zweig den Selbstmord von Stefan Zweig, der in seinem nachgelassenen Essay

«Montaigne» in der Neuen Rundschau (11) sich an den ersten
europäischen Philosophen des Ich-Kults in brüderlicher Verzweiflung mit der Frage
wendet, wie ein aus seinem enthusiastischen Glauben an die Menschheit
herausgepeitschtes nacktes Ich, seine innerste Existenz, seine «essence», seine «Zitadelle»,
wie Goethe es nannte, gegen den Einbruch einer bestialischen Umwelt unangefochten

bewahrt. Zweigs Frage und sein echtes Verständnis Montaignes zeigt uns
aber doch nur, wie der Biograph des Erasmus leben wollte, während sein Freitod

dem Kult des Egotismus die Antwort unserer Zeit erteilt. Vielleicht wird
später einmal ein Soziologe und Psychologe wie Masaryk, der mit einer Schrift
über den Selbstmord als soziale Massenerscheinung debütierte, den Selbstmord
als soziale Individualerscheinung an den fast schon unübersehbar vielen
Selbstmorden von Dichtern, Malern, Denkern unserer Zeit studieren. Wenn Zweig
Montaigne um seiner Kunst des Rester-soi-même willen bewunderte, so wurde
doch Zweig erst ganz Selbst, ganz essence, als er seine «Zitadelle» in Brand
steckte, weil er weder in dieser Welt leben wollte noch zu ihrer Aenderung Hand
anlegen konnte. Sein neuhumanistisches Lebensgefühl ist freilich nicht mehr an-

5 74



steckend, weil es weniger von neuen Schaffenskräften als von einer der Zukunft
zugekehrten Sentimentalität lebt, die von ihr eine Wiederkehr des Vergangenen
erwartet. Dieses Vergangene liebte Zweig überall dort, wo für Toleranz und
freies Denken gelitten wurde, und er, der reiche Mann und einer der
erfolgreichsten Schriftsteller seiner Zeit, wurde wirklich, wie er in seiner Selbstbiographie

der Welt von Gestern versichert, nur von der Tragik der Besiegten
ergriffen, wie er es auch literarisch immer mit den Jüngeren, noch nicht
Anerkannten aller Länder gehalten hat. Daher gelang es dem Genfer Pfarrer Jean Schorer,
Zweig für das Schicksal von Sébastien Castellion so zu enthusiasmieren, daß er
'hm eine Darstellung gewidmet hat, die, wie man es von Zweig nicht anders
erwarten konnte, der Persönlichkeit Calvins weder theologisch noch historisch
gerecht wird, die aber dafür das Verdienst hat, den verfolgten großen Humanisten

aus dem Schatten der Geschichte gezogen und ihm auch vor der
französischen Leserwelt eine posthume Glorifikation gegeben zu haben. In einer
Verundzwanzigseitigen Diskussion zwischen Schorer und David Lasserre in Suisse
Contemporaine (4, 11—12) verteidigt der Pfarrer von Saint-Pierre-Fusterie mit
den nobelsten und mit den christlichsten Argumenten die Leistung Zweigs, während

Lasserre abschließend anerkennt, daß das Unrecht, das Zweig Calvin tat,
als gerechte Sühne eines theologischen Hochmuts hingenommen werden soll.

Bei aller Sympathie für einen verstorbenen Freund und zuverlässigen Kameraden

kann ich doch nur diesen Streit aus einer mißverständlichen Ueberschätzung
Zweigs als Biographen, Historiker, Politiker erklären. Zweigs eigenstes Talent war
die Adaption des literarischen Essays an die Formen repräsentativer Darstellung,
die er an Sainte Beuve, Lemaître, Brunetière und Hofmannsthal studiert hatte.
Ohne viel eigenes zu sagen, wußte er das Wenige mit der breiten Pinselführung
eines barocken Dekorateurs weltmännisch in Szene zu setzen, am besten, wenn er
nicht Gedachtes, sondern Gesehenes und Erlebtes porträtiert. Dann tritt aus dem
anspruchsvollen Seidenbrokat seiner Sprache das echte Talent eines Dramatikers
der Prosa hervor. Wenn nun Jean Décarreaux im Monde français (39) Zweig vor
allem aus dem liberalen Milieu des franz-josephinischen Oesterreichs und aus dem
jüdischen Wien richtig erklärt, so verkennt er doch die enorme Wirkung des Barocks
auf die Generation von Hofmannsthal und Rilke, Mahler und Werfel, Zweig
Und Reinhardt, die ein echtes Refugium in Salzburg suchten, in dem sie eine Welt
von gestern hinterlassen haben. Diese literarischen Zusammenhänge sieht Hermann
Uhde-Bernays in seinem Aufsatz über Zweig in den Deutschen Beiträgen (4) mit
ganz anderer Sachkenntnis. Es ist gewiß eine schicksalhafte Rechtfertigung des
Guten und Schönen in Zweig, daß Hofmannsthal mit einem «Gestern» begann,
und Zweig mit ihm endete. Und in Zweigs Gesammelten Gedichten, in denen
wieder die Menschenbilder am besten, oft spannend geraten sind, ist der immer
wiederkehrende Abend der Einsamkeit unverkennbar der hofmannsthalsche, aus
dem Tiefsinn und Trauer rinnt.

Das Leben, das Zweig wie Montaigne führen wollte, und das er wie Kleist in
einem vielleicht auch seligen Freitod mit einer Frau von sich warf, klingt in
der Weisheit des Letzten Gedichts überzeugend nach, wenn auch in den Versen
leise Goethes Tonfall mitklingt. Sie stehen im Aufbau (11) und sollen wegen des
ergreifenden Schlusses auch an dieser Stelle wiederholt werden:

Linder schwebt der Stunde Reigen
über schon ergrautem Haar,
denn erst an des Bechers Neigen
wird der Grund, der goldne, klar.
Vorgefühl des nahen Nachtens,
es verstört nicht... es entschwert.

575



Reine Lust des Weltbetrachtens
kennt nur, wer nicht mehr begehrt,
nicht mehr fragt, was er erreichte,
nicht mehr klagt, was er gemißt,
und dem Altern nur der leichte
Anfang seines Abschieds ist.
Niemals glänzt der Ausblick freier
als im Glast des Scheidelichts;
nie lebt man das Leben treuer
als im Schatten des Verzichts.

Roman- Die französische Zivilisation ist noch nicht auf den Bestseller gekom-
umfragen men, weil geistigere Faktoren als die Verkaufspsychose in dieser letzten

Heimat des Individualismus den Geschmack lenken. Vor allem sind
es die vielen literarischen Preise, deren Schiedsrichter selbst untereinander
Wettbewerbe in der Entdeckung von Talenten veranstalten. Im Gegensatz zu dem
meist belanglosen Geldwert der Preise, haben die Nouvelles Littéraires eine Million

Francs für den Grand Prix du Roman Français gestiftet, dessen Grand Jury
sich aus Duhamel, Germaine Beaumont, Maurois, Henriot, Arland, Béguin, Kemp,
Lalou, Las Vergnas und Plisnier zusammensetzt. Gleichzeitig veranstaltete die
Zeitschrift eine Leserumfrage, die interessante Vergleiche zwischen Fach- und Volksurteil

zuläßt. Die Preisträger waren: Michel Mercier, für «Querelle avec la Bête»

(Jury 1. Preis, Leser 4. Preis); Lucie Marchai, für «La Mèche» (Jury 2., Leser 5.);
Gil Buhet, für «Notre-Dame de la Liberté» (Jury 3., Leser 2.); Jean Blottière,
für «La Nymphe et le Garçon» (Leser 4. Preis); Jacques Le Gallois, für «Combat

pour nos Cadavres» (Leser 1. Preis). Die Leser haben zusammen 11631 Stimmen
abgegeben.

Die von den Amerikanern in München herausgegebene Neue Zeitung hat in
ihrer überraschend schönen Weihnachtsnummer die Briefe von vierzehn
Persönlichkeiten der literarischen Welt über wesentliche deutsche Bücher nach 1945
veröffentlicht. Man liest die Antworten gespannt, weil man endlich wissen möchte,
was in Deutschland Gutes erscheint. Fällt schon die Sichtung des Materials der
Redaktion des Blattes schwer, wie die Vornotiz zugibt, wie erst dem Ausland,
das mit den meisten neuen Namen keine Wertbegriffe verbindet und auch noch
nicht die Kritiker kennt. Von dieser ad-hoc-Jury, deren meiste Namen sich mit
positiven Assoziationen verbinden, wurden genannt: Elisabeth Langgässer, «Das
unauslöschliche Siegel» (siebenmal), Hermann Kasack, «Die Stadt hinter dem
Strom» (sechsmal), Anna Seghers, «Das Siebente Kreuz» und «Transit» (dreimal),
Ernst Kreuder, «Die Gesellschaft vom Dachboden» und «Die Unauffindbaren»
(dreimal), Pliviers «Stalingrad» (zweimal), Rudolf Hagelstange, «Venezianisches
Credo» (zweimal), je einmal Weisenborns «Memorial» und Ernst Hardts
nachgelassener Roman «Don Hjalmar», der hoffentlich kein Schlüsselroman ist. Von
den Lyrikern wurden außer Hans Erich Nossack (dreimal) und Bergengruen (zweimal)

sechs weitere Namen je einmal genannt. Von geisteswissenschaftlichen,
religiösen, philosophischen Werken erhielten «Der junge Shakespeare» von Alfred
Günther, die «Tag- und Nachtbücher» von Theodor Haecker, «Im Lichte der
Freiheit» von Hermann Uhde-Bernays, der «SS-Staat» von Kogon je drei Stimmen.

Vossler, Buber, Pinder, Scheffler, Jaspers wurden neben neuen Männern
gelegentlich genannt. felix stössinger

5 76


	Kleine Rundschau

