
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1948-1949)

Heft: 9

Artikel: Menschheit, Technik - wohin?

Autor: Brunner, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759542

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759542
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MENSCHHEIT, TECHNIK — WOHIN?

Vortrag vor der Technisehen Gesellschaft, Stockholm

VON EMIL BRUNNER

Es ist noch nicht so lange Zeit her, daß nicht die Aelteren unter uns
sich noch gut daran zu erinnern vermöchten, wo man auf die Frage, die
in unserem Thema formuliert ist, die zuversichtliche Antwort gegeben
hätte: Dem immer größeren Fortschritt zu! Und zwar war es gerade
die Technik, in ihrer Verbindung mit der Wissenschaft, auf die sich
diese optimistische Zukunftsschau in erster Linie stützte. Auf dem
immer zunehmenden technischen Können, das dem Menschen gleichsam

spielend ein Hindernis nach dem anderen aus dem Wege räumte,
beruhte die Fortschrittsgewißheit der letzten Generationen. Wer heute
auf dieselbe Frage dieselbe Antwort gäbe, den würde man anschauen
wie einen, der eine ganze Generation verschlafen hat. Statt des

damaligen zuversichtlichen Lächelns erweckt sie ein Gefühl bekümmerter,
angstvoller Ratlosigkeit als wollte man antworten: Ja, wer sollte
denn wissen können, wo die tolle Fahrt endet?

Fragen wir, wie es denn in einer so kurzen Spanne Zeit zu einer
so radikalen Wende vom Optimismus zum Pessimismus kommen
konnte, so müssen wir auf ein paar jedermann bekannte Daten
hinweisen: Ausbruch des ersten Weltkriegs, 1914, totalitäre Revolutionen
1917 und 1933, zweiter Weltkrieg, und endlich Hiroschima. Seitdem
fühlt sich die Menschheit buchstäblich ihres Lebens nicht mehr sicher.
Und zwar sind es heute nicht wie früher die Sektenprediger und
Straßenevangelisten, sondern die Spitzenmänner der Wissenschaft, die
Atomphysiker, die die apokalyptischen Bilder eines Menschheitsunterganges

infolge der Verwertung unserer neugewonnenen Macht
über die Atomkernenergien vor uns stellen. Sie sind es, die heute,
mehr als irgend jemand sonst, der Frage «wohin?» diesen unerhört
schicksalsschweren Klang verleihen. Die Menschheit hat es technisch so
weit gebracht, daß ihr die Möglichkeit der Selbstvernichtung innerhalb

einer kurzen Zeitspanne offensteht, ja daß diese Möglichkeit
bereits eine realpolitische Alternative geworden ist.

Es wäre nun aber eine Verkennung unserer wirklichen Lage, wenn
wir nur gerade an dieses Aeußerste und Letzte denken wollten. Weder
!st es bloß der Zufall, daß wir gerade jetzt diesen neuen und
ungeheuren Energiezuwachs der uns verfügbaren Machtmittel gewonnen

5 1 5



haben, noch ist es bloß die leidige Tatsache, daß unsere technischen

Erfindungen immer in erster Linie militärischen, das heißt Zwecken
der Vernichtung zugänglich gemacht werden, auf was uns heute die
Führer der Wissenschaft aufmerksam machen wollen. Vielmehr ist das

Bedeutsame dies, daß die meisten von ihnen der Ueberzeugung sind,
daß alles nur Symptome einer tiefer liegenden Menschheitskrankheit
sind. Die Atombombe ist sozusagen nur das Z einer langen Abc-Reihe,
von Tatsachen der geschichtlichen Entwicklung, die zu diesem Z führt.
Wir sind gewohnt, von dieser langen Reihe außer dem Z noch das

Y oder X zu erfassen und zu begreifen, daß der Totalstaat, der
Materialismus, vielleicht auch der Kapitalismus und sein Zwillingsbruder,

der Kommunismus, etwas damit zu tun haben. Aber wir
müssen tiefer sehen, wir müssen wenn möglich bis zum Abc selbst
vordringen.

Zu diesem Zwecke möchte ich zunächst einen Umweg einschlagen
und eine kurze Besinnung über das Wesen der Technik einschalten.
Technik ist der Inbegriff, die Summe aller künstlichen Mittel. Technik
ist — grob gesagt —die Erweiterung und Funktionssteigerung unserer
natürlichen Organe: das Teleskop das verbesserte Auge, der Kran der
verstärkte Arm, die Eisenbahn der verbesserte Fuß, Telephon und
Radio das verbesserte Ohr. Technik hat es also eindeutig und
ausschließlich mit den Mitteln, nie mit den Zwecken zu tun, gerade wie
die Wissenschaft es immer mit den Tatsachen, nie mit dem Sinn der
Tatsachen zu tun hat.

Zum zweiten ist die Tatsache zu erwähnen, daß die Technik zwar
so alt ist wie der Mensch — sie beginnt mit dem Steinwerkzeug des

Flöhlenmenschen —, daß sie sich verhältnismäßig langsam und
kontinuierlich entwickelt hat, daß aber vor ungefähr zweihundert Jahren
ihre Entwicklungskurve sich plötzlich steil und immer steiler
aufrichtet, so daß man sagen kann, die Umwälzungen im menschlichen
Leben infolge der Technik in den letzten zweihundert Jahren seien

größer als alle Veränderungen vom Höhlenmenschen bis auf James
Watt. Durch diese Technik der Neuzeit ist die Macht des Menschen
über die Natur sozusagen über Nacht aufs tausend- und millionenfache

gestiegen, aber nicht nur die Macht des Menschen über die
Natur, sondern auch die Macht des Menschen über den Menschen.
Damit aber ist die Frage gestellt, auf die die Technik selbst keine
Antwort hat, was mit dieser Macht zu geschehen habe, wie diese

Macht dem menschlichen Leben sinnvoll eingeordnet werden könne.
Nun zeigt es sich aber, daß wir mit dieser Frage viel zu spät kommen.
Die Technik hat sich bereits in einer Weise entwickelt, die ihre
sinnvolle Einordnung vorläufig nicht mehr möglich macht. Das ist der
Sinn der Bombe von Hiroschima. Es ist die Geschichte von Goethes

5 1 6



Zauberlehrling, der von seinem Meister das Zauberwort gelernt hatte,
durch das er Kobolde der Unterwelt in seinen Dienst zwingen konnte,
deren «Dienst» nun aber seiner Macht entgleitet, so daß er ihn mit
dem Untergang bedroht. Bei Goethe nimmt die Sache, dank dem
gütigen Eingreifen des Meisters, ein glimpfliches Ende. Wie aber wird
es im Fall der Zauberlehrlings-Menschheit und ihrer autonom gewordenen

hilfreichen Geister, der Technik, ergehen? Das Tragische an der
Entwicklung ist in der Tat dieses Autonomgewordensein der Technik
— und man darf hinzufügen, der Wissenschaft—, diese Tatsache, daß
der Mensch wohl die Natur, aber nicht mehr die Technik beherrscht,
daß diese vielmehr ihren Gang weitergeht, ohne nach dem Sinn, nach
der Sinneinordnung zu fragen. Das ist das Rätsel, das zu lösen uns
aufgegeben ist.

Vorläufig können wir das Phänomen selbst noch etwas genauer
umschreiben, und damit vielleicht eine Lösung des Rätsels vorbereiten.
Was in den letzten paar hundert Jahren geschehen ist, läßt sich, wie
mir scheint, in drei Sätzen aussprechen.

1. Die Faszination, die von der rasend sich entwickelnden Technik
ausgeht, bewirkt, daß der Mensch —der moderne Mensch, der Mensch
des technischen Zeitalters — die Technik nicht mehr als Mittel,
sondern als Zweck ansieht. Er glaubt, die Technik trage ihren Sinn in
sich selbst. Es sei in sich selbst sinnvoll, Erfindungen ad infinitum zu
machen, die Beherrschung der Natur, zum Beispiel die Ueberwindung
des Raumes, ad infinitum auszudehnen. Er verwechselt also Mittel
und Zweck, er hält das, was nur Mittel ist, für einen Selbstzweck.

2. Die Konzentration des Interesses auf die Technik, das heißt auf
die Produktion von Mitteln, läßt den Sinn für das wirklich Zweckhafte,

das wahrhaft Sinnvolle, verdunkeln und verkümmern. Es ist
nicht mehr bloß eine sozusagen augenblickliche Faszination, eine akute
Erkrankung, sondern eine chronische Krankheit. Der Mensch des
technischen Zeitalters ist oft gar nicht mehr fähig, Zweck und Mittel zu
unterscheiden. Der Sinn für das, was in sich selbst Selbstzweck ist,
ist ihm abhanden gekommen; er meint durch Häufung der Mittel
komme das Zweckhafte, Sinnvolle heraus. Wie der Maulwurf unter
der Erde blind geworden ist, weil er bei seiner unterirdischen Arbeit
Licht weder hat noch braucht, so ist das Zweckorgan, das Sinn-auge
des Menschen, blind geworden durch Nichtgebrauch.

3. Ist schon das zweite gefährlicher als das erste, so ist das dritte
von allem das gefährlichste, ein geradezu wahnsinnig zu nennendes
Vertrauen auf Technik und Wissenschaft, also auf die Leistung der
Mittel für das menschliche Leben. Die Technik ist zum Gott, das heißt
zum Götzen geworden. Es ist vielen heutigen Menschen aus dem
Herzen gesprochen, was vor Jahren in einer deutschen Zeitung zu

5 1 7



lesen stand: «Die Maschine ist unser Heiland.» Es gibt eine
technokratische Erlösungsreligion, die gerade dort blüht, wo man der
wirklichen Religion den Kampf ansagt.

Haben wir mit diesen Sätzen das Phänomen richtig beschrieben,
so ergibt sich daraus bereits etwas, wenn auch nur etwas Negatives,
für die Lösung der Kausalitätsfrage, das heißt der Frage, wie es so
gekommen sei. Ein doppeltes, was bei dieser Erklärung nicht geschehen
darf, ist damit bereits gesagt. Erstens, an dieser Entwicklung sind
nicht etwa die Techniker oder Wissenschafter als solche schuld,
sondern der Mensch, die neuzeitliche Menschheit schlechthin. Nicht die
Technik ist also das Uebel, sondern die Nichteinordnung der Technik
in den Sinnzusammenhang des menschlichen Lebens. Das Problem ist
also nicht die Technik; das Problem ist ganz einfach der Mensch,
dieser Mensch, der sich so in seine Technik verliebt und vergafft hat,
daß sie ihm zum Gott geworden ist. Damit ist bereits auch das zweite
angedeutet, was nicht geschehen darf, die Auffassung dieser ganzen
Krise als einer Wachstumsstörung.

Sie alle kennen junge Menschen, die plötzlich mächtig aufschießen
und in einem bedrohlichen Tempo wachsen, so daß ihr Geist nicht
mitkommt und sie in der Schule zurückbleiben. Das körperliche
Wachstum nimmt so sehr alle Kräfte in Anspruch, daß für den Geist

sozusagen vorläufig nichts übrigbleibt. Der Arzt, der dies wahrnimmt,
sagt dann tröstend: «Warten Sie nur geduldig, das gibt sich schon

mit den Jahren. Das ist eine Anpassungsschwierigkeit infolge des

raschen Wachstums.» So etwa hört man auch von der heutigen Krise
sprechen. Kein Wunder, sagt man, daß es so steht. Dieses revolutionäre

Tempo der technischen Entwicklung ließ eben den Menschen in
seinem sittlichen, menschlichen Gesamtleben zurücktreten, die Technik
konnte ethisch, sozial nicht assimiliert werden. Das wird sich schon

geben. Leider trifft diese Analogie, die unser Problem in das Licht der
relativen Harmlosigkeit rückt, nicht zu. Das zeigt sich ja schon darin,
daß das Tempo der technischen Entwicklung sich nicht nur nicht
verlangsamt, sondern im Gegenteil noch weiterhin steigert. Der Mensch
macht nicht nur technische Erfindungen, sondern er hat die Technik
des Erfindungenmachens gelernt. Von einer Verlangsamung des

Tempos, die die vernachlässigte sozial ethische Anpassung leicht
nachholen ließe, kann also nicht die Rede sein.

Diese Ansicht der Dinge ist darum verkehrt, weil sie die Ursache

zur Wirkung und die Wirkung zur Ursache macht. Nicht die Technik
ist schuld, sondern der Mensch. Nicht die Technik hat den modernen
technischen Menschen geschaffen, sondern der moderne technische
Mensch hat die Technik geschaffen. Er war da, ehe die Technik da

war. Der Mensch wollte die Technik, darum bekam er sie, er wollte

5 1 8



sie und glaubte an sie im unbedingten Sinne, ehe sie da war. Man
könnte das etwa an der berühmtesten Romanfigur jenes Zeitalters
sehen, das berufen war, diese Technik hervorzubringen, aber sie noch
nicht besaß, ich meine Robinson Crusoe. Man vergleiche Robinson
Crusoe mit seinem antiken Leidensgefährten Odysseus. Wie
grundverschieden ist ihre Einstellung zu ihrem zunächst so ähnlichen Schicksal.

Robinson Crusoe kann technisch nicht viel mehr als Odysseus, er
lebt noch kurz vor der beginnenden technischen Revolution; der
wichtigste, aber durchaus nicht entscheidende technische Unterschied ist
der, daß Robinson Schießpulver zur Verfügung hat. Das Wesentliche

aber ist die grundandere Einstellung. Ganz im Gegensatz zu
Odysseus richtet sich Robinson auf seiner Insel technisch ein, er macht
S1di, Schritt um Schritt, mit den ihm zur Verfügung stehenden Mitteln
die Natur Untertan, und das gerade, dieses Erlebnis des sich selbst in
der Natur unbedingt behauptenden Menschen, ist der Inhalt und der
«Witz», auch das Begeisternde dieser Erzählung, die sie zum Liebling
der Jugend macht. Robinson ist der Mensch, der sich unbedingt selbst
2u helfen weiß, der wahrhaft technische Mensch.

Hinter der technischen Entwicklung der letzten zweihundert Jahre
liegt ein viel tieferer geistiger Prozeß, der mindestens zweihundert
Jahre früher beginnt, jener Prozeß, den wir mit einem Stichwort die
geistige Bewegung der Renaissance nennen, oder um es genauer zu
sagen, jenes Element in der Renaissancebewegung, das den Keim des
modernen technischen Menschen enthält. Nicht eine Wachstumsstörung
der sich entwickelnden Menschheit, sondern eine Art Sündenfall ist
der, Anfang der unheilvollen Entwicklung. Dieses Geschehnis in der
Tiefe möchte ich mit drei Begriffen oder besser Begriffspaaren etwas
uäher charakterisieren: Freiheit ohne Bindung, Schöpfertum ohne
Verantwortung, Macht ohne Ehrfurcht.

Die Neuzeit ist bewegt von einem Streben nach Freiheit. Dafür
rühmen wir sie, mit Recht. Aber nun ist diese Freiheit von Anfang
an> wenn auch nicht von Anfang an in voller Klarheit, verstanden als
Unabhängigkeit, unbedingte, schlechthinige Unabhängigkeit. Es ist
jene Unabhängigkeit im unbedingten Sinn, die in einem Wort von
Karl Marx sich am deutlichsten ausspricht: «Der Mensch ist nur frei,
Wenn er sein Dasein sich selbst verdankt.» Darum ist diese
Freiheitsbewegung nicht nur eine Emanzipation von den Fesseln eines
politischen oder kirchlichen Absolutismus, sondern letztlich von Gott
selbst. So meint es jedenfalls Marx. Diese Freiheitsidee aber ist von
der Renaissance an ein Ferment des europäischen Geisteslebens. Um
frei zu sein, muß der Mensch den Gottesglauben wie eine Fessel von
sich werfen. Denn an Gott glauben heißt ja abhängig sein. Freiheit
des Menschen als Unabhängigkeit läßt sich nur vollziehen in einem

5 1 9



atheistischen Verständnis seiner selbst. Marx ist nicht der einzige, der
das ausgesprochen hat. Andere haben es vor ihm und nach ihm getan,
aber wenige mit dieser Klarheit des Gegensatzes von Unabhängigkeit
und Gottesglaube.

Ein anderes Merkmal der in der Renaissance anhebenden Bewegung
des Geistes ist die Erhebung des schöpferischen Menschen zum höchsten

Prinzip. Der geniale, der schöpferische Mensch — das ist der eigentliche

Mensch. Damit stellt sich dieses Denken in scharfen Gegensatz
zu einem anderen, nämlich zum christlichen, gemäß dem das wesentlich

Menschliche nicht das Schöpferische, sondern die Verantwortlichkeit
und Liebe ist. Ist das Schöpferische das Wesentliche, dann muß

dem schöpferischen Menschen Platz geschafft werden, dann hat sich

dem Schöpferischen alles andere, auch das Sittliche, die Verantwortlichkeit,

unterzuordnen. Dem Genie ist alles erlaubt, was sein
Produzieren begünstigt. Der Kultus des Schöpferischen wird in der Tri-
vialisierung und Veroberflächlichung auch der Kultus der materiellen
Produktion, der Produktivität schlechthin. Produktion wird zum
eigentlichen Inhalt des menschlichen Daseins. Die Verbindung mit der
Technik liegt hier ganz besonders nahe.

Das dritte Element wiederum, das tiefste und gefährlichste von
allen, ist die Selbsterhebung des mächtigen Menschen zum Selbstzweck.
Der Wille zur Macht — das ist ein Programm des modernen
Menschen, längst bevor Nietzsche es ausgesprochen hat. Der Mensch will
zunächst Macht haben über die Natur, solche Macht, die ihn von ihr
unabhängig macht. Er will sich aus seiner Abhängigkeit lösen, und
um das zu können, muß er Macht haben. Dieser Wille zur Macht ist
eine Art religiöse Leidenschaft, der leidenschaftliche Wille zur
Selbsterlösung. Darum das Suchen nach dem Stein der Weisen, darum die
Verbindung von Technik und Magie in den ersten Zeiten ihrer
neuzeitlichen Entfaltung. Der leidenschaftliche Wille zur Naturbeherrschung,

der da ist, bevor die Maschine ihn verwirklicht, ist aus diesem

quasi religiösen Willen der Selbsterlösung geboren. Er spricht sich aus
in jenem Spruch auf dem Grab Benjamin Franklins: «Er entriß dem
Himmel den Blitz und das Szepter den Tyrannen.» Hier sind alle drei
Momente zusammengefaßt: Freiheit als Unabhängigkeit, Schöpfertum

ohne Verantwortung und Macht ohne Ehrfurcht — die geballte
Faust nach oben.

Das sind die Tiefenkräfte, die der Technik — ebenso wie der neuen
Naturwissenschaft — ihren ungeheuren Impuls und zugleich die Richtung

gegeben haben, die uns heute plötzlich zum erschreckenden
Problem geworden ist. Die Technik ist aus dem sittlichen und
religiösen Zusammenhang des menschlichen Lebens herausgelöst, sie ist

autonom geworden, weil ihr tiefstes Motiv diese Autonomie des

520



Menschen war. Gewiß sind das abstrakte Formulierungen, die wie alle
Abstraktion Gewaltsamkeit und übermäßige Vereinfachung in sich
schließen. Es müßte hier, um ganz gerecht zu sein, sehr vieles auch
noch gesagt werden. Wir haben dazu keine Zeit und nehmen diese
gewaltsame Vereinfachung in Kauf wegen der zweifellosen Erkenntnis

wesentlicher Wahrheit, ja, ich meine, aufs ganze gesehen, der
Wesentlichen Wahrheit. Von hier aus können wir vor allem verstehen,
Warum die Entwicklung der Technik ein solches Tempo einschlug,
Warum sie nicht ihr Tempo mäßigte, um die notwendigen sozialen
Anpassungen an die Revolutionen, die sie schuf, sich vollziehen zu
lassen. Die stürmisch revolutionäre Entwicklung der Technik fällt in
eine Zeit, die sehr wenig in der Lage war, ein solches Maß von
Veränderungen — wenn ich mich so ausdrücken darf — sozial und sittlich

zu verdauen, das heißt die sozialen Anpassungen und Modifikationen

anzubringen, die notwendig waren, um die Technik nicht für
das Leben der Mensdien gefährlich werden zu lassen. Diese ethischen
Gegenkräfte fehlten nicht ganz — man denke bloß etwa daran, wie
die Verwüstungen, die die Industrietechnik im Zeitalter des
Frühkapitalismus verursachte, durch Arbeiterschutzgesetzgebung, durch
Gewerkschaftsbewegung und andere versittlichende Faktoren einigermaßen

gutgemacht wurden. Aber all diese Gegenkräfte reichten bei
Weitem nicht hin, nicht bloß weil das Tempo der technischen
Entwicklung so stürmisch war, sondern weil, aus dem selben Grunde, der
dieses Tempo so stürmisch werden ließ, die Menschheit an sittlicher
Substanz eingebüßt hatte. Es war die Zeit, wo die Grundlagen der
überlieferten christlichen Sittlichkeit anfingen, erschüttert zu werden,
und diese Erschütterung wurde im 19. und 20. Jahrhundert zu einem
rapiden Abbau. Kein Wunder, daß in einer solchen Zeit eine
dermaßen revolutionäre Technik sittlich und sozial nicht «verdaut» werden

konnte. Kein Wunder, daß am Ende dieser Bewegung eine Technik
steht, die nicht mehr nach Nutzen und Schaden, nach Menschlichkeit
oder Unmenschlichkeit zu fragen in der Lage ist, die sich autonom
entwickelt gegen den Willen der Menschheit, die eingesehen hat oder
doch einzusehen im Begriffe ist, daß sie auf einem falschen Weg ist.

Damit hoffe ich wenigstens einige der fehlenden Abc-Buchstaben
der langen Entwicklungskette, deren letzter Buchstabe, Z, die Atombombe

heißt, eingesetzt zu haben. Aber diese Analyse der Vergangenheit
kann ja nicht Selbstzweck sein. Wir haben sie angestellt, um

besser zu verstehen, was es meinen möchte, wenn uns die warnenden
Stimmen der Männer der Wissenschaft zur Umkehr rufen.

Wohl hatte dieser Ruf zur Umkehr zunächst einen unmittelbar
Praktischen, politischen Sinn. Sie wollten die Bedrohung der physischen

Existenz der Menschheit beschwören, indem sie diese gefähr-

521



lichste "Waffe dem politisch militärischen Kräftespiel zu entreißen
versuchten. "Wir wissen, daß ihnen das trotz allem guten "Willen nicht
gelungen ist — vielleicht, so wie die Dinge nun einmal liegen, gar
nicht gelingen konnte. Die Bedrohung liegt also über uns, wie ein an
einem Faden hängendes Damoklesschwert. Das ist vielleicht auch, in
größerer Perspektive gesehen, gut so. Denn allzu leicht hätte ein
Gelingen ihrer Absicht den Schein erweckt, als ob nunmehr alles wieder
auf guten Wegen sei mit dieser im Gang befindlichen Entwicklung der
technisierten Menschheit. So aber verstehen wir gerade das Mißlingen
dieser Versuche als einen Hinweis auf den fundamentalen Charakter
des Uebels und also auf die Notwendigkeit einer fundamentalen, nicht
bloß oberflächlichen Umwendung.

Ich möchte nun aber auch nicht in den umgekehrten Fehler
verfallen und einfach die Notwendigkeit einer Völkerbekehrung im
christlichen Sinne, im Sinne der üblichen Bekehrungspredigt
verkündigen. So richtig eine solche Predigt zur persönlichen Umkehr audi
ist, so trifft sie doch nicht das, um was es sich uns hier gehandelt hat.
Wir müssen wie die Krankheit so auch das Heilmittel im engsten
Zusammenhang mit der falschen Entwicklung der technischen Menschheit

sehen. Das Wort Umkehr muß darum einen Sinn haben, der auf
dieses spezifische Problem bezogen ist. Wo wir diesen Sinn zu suchen

haben, kann aus der Analyse nicht zweifelhaft sein. Wenn das Uebel
darin besteht, daß das Mittel sich vom Zweck emanzipiert hat, so

muß die Heilung darin bestehen, daß das Mittel wieder in die Dienstbarkeit

des Zwecks kommt. Dazu aber müssen zwei Voraussetzungen
erfüllt sein: Der Zweck muß richtig erfaßt werden, und der Zweck
muß jene Dynamik bekommen, durch die er sich das autonom
gewordene Mittel wieder dienstbar zu machen imstande ist. Zunächst
also die richtige Erfassung des Zwecks:

Zwischen dem Mittel und dem Zweck besteht dieselbe Relation wie
zwischen der Sache und der Person. Alles was Sache ist, ist Mittel,
Zweck ist allein das personhafte Leben. Die Verkehrung des Mittels
in einen Pseudozweck ist nichts anderes als die Depersonalisierung des

Lebens. Die Umkehr, durch die das Mittel wieder Mittel und die Person

wieder Zweck wird, muß also sein die Äepersonalisierung des

Lebens. Dabei muß ich von vornherein ein naheliegendes doppeltes
Mißverständnis zu beseitigen versuchen. Personales Leben heißt nicht
einfach individuelles Leben. Es ist uns nicht um eine Ausspielung des

Individualismus gegen den Kollektivismus zu tun, so wahr es auch

ist, daß wir heute vor allem durch den Kollektivismus, die Reaktion
auf einen früheren Individualismus, bedroht sind. Personales Leben
steht über dem Gegensatz von Individuum und Kollektivität.
Personales Leben ist — wie ich sofort noch genauer zeigen werde — not-

522



"wendig zugleich Gemeinschaft. Gemeinschaft kann es nur geben, wo
es wahrhaftes Personleben gibt; aber auch umgekehrt: Personleben
kann es nur geben, wo es wahrhaft Gemeinschaft gibt. "Wollen Sie das
Zunächst einfach als These verstehen, die noch zu begründen ist.

Das zweite Mißverständnis geht vielleicht noch tiefer und ist wohl
au<-h noch schwerer auszurotten, nämlich das Mißverständnis des
Personalen als das Geistige, im Gegensatz zum Materiellen. Es geht uns
ebensowenig um einen Gegensatz von Spiritualismus oder Idealismus
gegen den Materialismus, wie um den von Individualismus und
Kollektivismus. Der Gegensatz Geistigkeit und Materialität ist ebenso
falsch wie der von Individuum und Kollektivität. Beide Gegensätze
gehören zur Krankheits-, nicht zur Gesundungsgeschichte. Es fehlt der
Menschheit ebensowenig an Idealismus als es ihr an Materialismus
fehlt. Personleben steht über dem Gegensatz von Geistigkeit und
Materialität.

Diese Behauptungen muten zweifellos zunächst sehr befremdlich
an. Ich muß darum genauer sagen, was ich unter Personleben verstehe.

Personhaft leben heißt der menschlichen Bestimmung gemäß leben,
die durch das biblische "Wort: «Gott schuf den Menschen ihm zum Bilde»
ausgedrückt wird. Person ist der Mensch nicht von Natur, Person ist
er auch nicht durch seinen Geist, Person ist er durch die Verantwortlichkeit.

Verantwortlichkeit aber ist, wörtlich, zu verstehen als das
Antwort-geben-müssen auf den Ruf, der uns verantwortlich macht,
den Ruf Gottes. Wir sind Person, wir sind verantwortlich, das heißt
genau dasselbe wie: wir haben das Leben nicht aus uns selbst, wir
baben es von dem, der uns ins Leben ruft und der, indem er uns ruft,
von uns Antwort heischt, eine Antwort, die wir nicht mit "Worten
bloß, sondern mit der ganzen Existenz, mit unserem ganzen Leben zu
geben haben. Der Ruf aber, mit dem er uns ruft, ist der Ruf der
Liebe. Darum ist auch der Inhalt der Verantwortlichkeit, wo sie
erfüllt ist, die Liebe.

Das ist, mit wenigen Worten, das christliche Verständnis des
Menschen als Person. Es ist das einzige Verständnis des Menschen,
das ihn wahrhaft als Person versteht, so versteht, daß der Sinn des
Menschlichen Lebens eben die Liebe ist, die als Ruf des Schöpfers
Uns verantwortlich macht. Nun verstehen wir, warum jene drei
Parolen des modernen Menschtums falsch sind, Freiheit als
Unabhängigkeit, Schöpfertum ohne Verantwortung und Macht ohne
Ehrfurcht. Der christliche Glaube ist in der Art, wie er das Wesen des
Menschen als Person versteht, von alledem das Gegenteil.

Auch hier geht es um Freiheit — denn es geht um die Selbständigkeit
der Person. Nur in Freiheit kann man dem Ruf des Schöpfers

antworten. Nur in Freiheit kann man Gott und den Nächsten lieben.

523



Der Ruf zur göttlichen Liebe ist ein Ruf zur Freiheit. Aber diese

Freiheit ist nicht Unabhängigkeit, sondern im Gegenteil vollständige
Abhängigkeit, Abhängigkeit von dem, der uns ins Leben ruft.

Ist das Leben so verstanden, so steht nicht das Schöpferische
zuoberst, sondern die Verantwortlichkeit in Liebe und zur Liebe. Wahrhaft

menschlich wird man nicht durch Schaffen, sondern wahrhaft
menschlich wird man durch verantwortliche Liebe. Ein schöpferisch
genialer Mensch kann wahrhaft unmenschlich sein, ein verantwortlich
liebender aber ist immer wahrhaft menschlich, auch wenn seine

geistigen Kräfte nicht groß sind, wenn er weder ein Genie noch audi
nur ein Talent ist. Der wahrhaft Liebende steht, auch wenn er geistig
besdieiden ausgestattet ist, an Menschlichkeit turmhoch über einem
verantwortungslos-lieblosen Genie.

Schließlich wird in dieser Bestimmung des Menschseins zwar die
Macht nicht verneint, aber die Macht steht von vornherein unter der
Ehrfurcht vor dem Allmächtigen, der mich ruft. Auch die Macht des

Menschen über die Natur steht unter dieser Ehrfurcht und kann
darum nicht entarten. Sie kann vor allem nicht zum Machtwillen
werden, der über den Mitmenschen herrschen will. Alle Macht ist hier,
um es so zu sagen, sozial gebändigt und sittlich eingeordnet, darum,
weil sie unter der Ehrfurcht steht vor dem, von dem alle Macht
herkommt und dem letztlich allein Macht zukommt.

Das ist das christliche Verständnis der Person, des Personlebens.
Man erkennt ohne weiteres, daß es weder individualistisch noch
kollektivistisch ist: verantwortliche Liebe ist höchst persönlich und höchst

gemeinschaftlich, aber weder mit Individualismus noch mit
Kollektivismus vereinbar. Man erkennt aber auch, warum hier auch ein
Gegensatz von Geist und Materie oder Geist und Leib nicht in Frage
kommt. Denn mitsamt seiner Leiblichkeit und hineingestellt in eine
materielle Wirklichkeit ist der Mensch zu verantwortlicher Liebe
gerufen, zu einer Liebe, die sich gerade im Bereich des Materiellen zu
bewähren hat.

Vor allem aber möchte ich hier eines betonen, mit dem ich vielleicht
den Widerspruch einiger hervorrufe. Es ist mit christlicher Moral,
überhaupt mit Moral und Ethik wahrhaftig nicht getan. Man soll
ja nicht meinen, unter Beiseitestellung des Gottesglaubens das Uebel

unserer Zeit mit Moral, mit Ethik glauben heilen zu können. Ganz
im Gegenteil. Es war der verhängnisvolle Irrglaube des liberalen
Bürgertums des letzten Jahrhunderts, zu glauben, es gebe eine vom
Glauben unabhängige, eine aus sich selbst verständliche, eine
selbstverständliche Moral oder Sittlichkeit. Dieser Irrwahn einer
autonomen, einer vom Glauben unabhängigen Ethik hat den Weg
vorbereitet für die falsche Autonomie des technischen Menschen und der

524



Technik — und — wovon ich hier nicht zu sprechen habe — für den
totalen Staat. Die Loslösung der Moral vom religiösen Glauben ist
der Wegbereiter der Verantwortungslosigkeit; denn wahre
Verantwortlichkeit kann religionslos, ohne Glauben an eine Instanz, die uns
verantwortlich macht, gar nicht ernstlich erfaßt werden. Religionslose

Moral kann wohl — das möchte ich gerne konzedieren — für
eine Weile das Recht einer Reaktion gegen eine bigotte oder sittlich
sterile Religiosität haben; aber diese Funktion ist überaus transitorisch.
Religionslose Moral ist immer der Abkömmling einer Verantwortlichkeit,

die im Gottesglauben begründet war; sie mag eine oder zwei
Generationen dauern — dann ist sie verbraucht und geht in
Verantwortungslosigkeit über.

Es ist meine ernstliche Ueberzeugung, daß nichts anderes als die
Rückkehr zum christlichen Gottesglauben uns retten kann. Aber diese
Rückkehr muß zugleich eine Neuentdeckung sein. Sie kann unmöglich
einfach Rückkehr in eine vorhandene Tradition sein. Sie kann es
schon darum nicht, weil es gilt, den Sinn des Gottesglaubens für den
heutigen Menschen, den Menschen im Zeitalter der Technik, zu finden.
Diesen Sinn kann nur der Mensch des technischen Zeitalters selbst
entdecken.

Damit komme ich auf die zweite Frage, die dynamische Seite des
Problems. Die rechte Erkenntnis allein genügt nicht. Es bedarf einer
Erkenntnis, die die Kraft der Lebenserneuerung hat. Diese Kraft aber
fehlt gerade einer vom Glauben losgelösten sogenannten christlichen
Moral. Wir ehren den edlen Atheisten oder Agnostiker. Aber seine
edle Gesinnung gleicht der Schönheit einer vom lebendigen Stock
abgeschnittenen Rose. Sie scheint denen, die am Stock blühen,
vollkommen gleich zu sein. Aber es fehlt ihr ein doppeltes: Sie kann sich
nicht am Leben erhalten und sie kann sich nicht fortpflanzen.
Religionslose Moral mag an Edelsinn oft die Gläubigen beschämen; aber
sie ist nicht erneuerungs- und nicht fortpflanzungsfähig. Was an
« christlicher Moral» noch vorhanden ist, ist am lebendigen Wurzelstock

christlichen Glaubens gewachsen und kann nur aus diesem ihren
Lebensgrund immer wieder erwachsen und sich erneuern. Wahre Liebe
ist Geschenk und Gewächs des Glaubens, der Lebensverbundenheit
tnit dem Schöpfer alles Lebens.

Dieser Glaube aber muß heute nicht bloß von den Kanzeln
verkündet, sondern vor allem von denen bezeugt werden, die die eigentlichen

Repräsentanten unseres Zeitalters sind, von den Männern der
Wissenschaft und der Technik.

Wenn Sie mich fragen, was können wir Techniker und Wissenschafter

tun, um das Unheil zu wenden, so kann ich nichts anderes
sagen als dies — und ich meine, dies sei genug —: Sie können, als die

525



berufenen Sprecher dieser Generation, mehr als sonst jemand das tun,
was unsere Zeit mehr als irgend etwas braucht: Sie können Zeugen
dieses neuen Personverständnisses und dieses neuen Personlebens sein,
das im christlichen Glauben wurzelt und dessen Kennmarke ist:
Verantwortliche Liebe.

Sie können nicht allein die Technik, die wild, autonom geworden
ist, wieder einreihen in ihren menschlichen Zweck; aber sie können
helfen — und können es mehr als jemand sonst —, daß jener unheilvolle

Prozeß, durch den die Technik unmenschlich geworden ist,
rückgängig gemacht wird, so daß der Weg frei wird, das Neue zu tun:
die Technik dem Menschen und seinem Selbstzweck, dem wahrhaft
menschlichen Personleben dienstbar zu machen. Wir Prediger von
Beruf, wir Theologen, haben nicht mehr wie früher das Ohr unserer
Zeitgenossen. Sie haben es. Was Sie heute sagen, kann der
entscheidende Beginn einer Umwendung sein. Was Sie sagen, wird dies

sein, wenn Sie es mit jenem Ernst, mit jener Ueberzeugungskraft und
jener Demut sagen, die das Kennzeichen personhaften Glaubens sind
und denen eine Dynamik innewohnt, mit der nichts anderes zu
vergleichen ist. Wir haben in diesen Jahren erlebt, wie Ungeheures und
Ungeheuerliches ein falscher Glaube zu tun fähig ist; an unserer
Generation und vor allem an den berufenen Sprechern dieser Generation
ist es, der Welt zu zeigen, was ein wahrer Glaube zu leisten vermag.
Um das Ihnen zu sagen und Sie um diesen großen Dienst zu bitten,
bin ich zu Ihnen gekommen. Es bleibt mir nichts mehr übrig, als diese

meine Bitte in Ihren Herzen niederzulegen.

5 2 6


	Menschheit, Technik - wohin?

