
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1948-1949)

Heft: 8

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU
BURCKHARDT UND WÖLFFLIN

Als vor beinahe fünfzig Jahren der Briefwechsel zwischen Heinrich von
Treitschke und Gustav Freytag erschien, ein schmales und schmuckloses rotes
Leinenbändchen, fand er eine begeisterte Aufnahme bei der deutschen Studentenschaft,

die wegen ihrer humanistischen Gesinnung und Erziehung zunächst berufen

war, ihn ehrerbietig zu empfangen. Wer zu den wenigen noch Lebenden gehört,
die, von jenen Stunden der Einkehr bewegt, ihr Gedächtnis treu bewahrten, daher
weiß, wie im Kreise seiner Altersgenossen der Inhalt der Briefe im Widerstreit
der politischen Ansichten damals zu erregten Debatten führte, wird verwundert
auch daran denken, daß die privaten Episteln des Dichters der Ahnen und des
Verfassers der deutschen Geschichte im 19. Jahrhundert nicht deshalb den Beifall
der Jugend fanden, weil in ihnen historische Dokumente veröffentlicht wurden.
Was ihr den tiefsten Eindruck schenkte, war außerdem nicht der stilistische Reiz
der Mitteilung, nicht die Grazie und der Humor der Aeußerung oder die
literarische Bedeutung. Denn damals war es selbstverständlich, daß Männer von
allgemeiner Beachtung von sich aus ein vorbildliches Deutsch schrieben, und so
konnte diese heute selten gewordene Uebung nicht auffallen. Nein, es war die
freundschaftliche Begegnung von zwei gleichgesinnten, dabei jedoch selbständigen
Naturen, ihr schlichtes, edles Menschentum mit seinen starken Leidenschaften und
kleinen Schwächen, was sich mit einer ans Herz greifenden Deutlichkeit anzeigte
und alle anderen Vorzüge der kleinen Sammlung übertraf.

Fünfundzwanzig Jahre später wurde abermals ein wertvoller Briefwechsel
herausgegeben, zwischen dem Bildhauer Adolf Hildebrand und dem durch sein
Mäzenatentum bekannten Philosophen Conrad Fiedler. Hier handelte es sich um
zugespitzte, fein abgewogene Dialoge über Fragen der Aesthetik und der Bildung,
der künstlerischen Erfahrung und der wissenschaftlichen Bedeutung. In diesen an
platonische Gespräche gemahnenden, auf stolzer Höhe der beiderseitigen Anrede
verweilenden feierlichen Darlegungen fanden die jungen Künstler, in deren Hände
das Buch gelangte, trotz aller Dankbarkeit für manche Unterweisung nicht die
ersehnte reine und klare Atmosphäre eines Daseins, wie es ihnen nach den schmerzlichen

Erlebnissen des Krieges als Ideal vor Augen stand. Sie legten es enttäuscht
zur Seite, weil sie mit dem klugen Ahnungsvermögen der Heranwachsenden
erkannten, daß diesen Zeugnissen eines wenn auch persönlich nahen Verhältnisses
die Resonanz des Menschlichen, die innerliche Wärme der Beziehung mangelte.
Ihre erschütterten Existenzen verlangten nicht nach Bereicherung ihrer Kenntnisse,
sondern nach dem Beispiel eines mit liebevollen Empfindungen verbundenen
gesicherten Selbstgefühls. Je schwerer die Gefahren der Zeit wurden, um so dringlicher

meldete sich dieses Bedürfnis nach einer derart beschaffenen rettenden Hilfe.
Das gilt erst recht für die Gegenwart.

Daher ist die soeben erfolgte Publikation der Briefe, die Jacob Burckhardt und
Heinrich Wölfflin sich geschrieben haben (Verlag Benno Schwabe in Basel), für den
Verehrer der Werke der beiden Meister in ihrem Fache der Kunstgeschichte eine
willkommene Gabe, um durch sie zu ihrem Wert und ihrem Wesen von neuem
hingeführt zu werden, vor allem aber ein hell aufleuchtendes Feuerzeichen als

Wegweiser in die Dunkelheit der Zukunft, das einer ratlosen Mannschaft auf dem

gefährdeten Schiff der alteuropäischen Bildung den richtigen Kurs anzeigt. Das
außerordentliche Ergebnis dieses von Wölfflins Schüler und Nachfolger Joseph
Gantner mit einem zuverlässigen Vorwort, das die Umrisse der zwei Basler Pro-

500



fessoren und den gegensätzlichen Gehalt ihrer Tätigkeit wirksam und anschaulich
vorstellt, begleiteten Gedenkbuches muß in der pädagogischen, staunenswürdigen
Rechtschaffenheit gesucht werden, mit der der ältere, milde, gütig und weise seine
Erziehungsbemühungen beginnt und fortsetzt, der jüngere, anfangs schüchtern,
dann immer aufnahmefähiger und anhänglicher, die ihm am Baume der Erkenntnis
Sinkenden Früchte frei und sicher herabholt. Eine geistige Disziplin von vorbildlicher

Kraft und Dauer hat das Maß des Zusammenkommens beiderseitig nach und
nach, in einer immer schneller und inniger verwirklichten Annäherung bedingt
nnd im Austausch der ebenfalls im Laufe der Jahre sich stärker berührenden
künstlerischen Glaubensartikel eine wundervolle Gemeinschaft begründet. Daß sie sich
aus einer zurückhaltenden Scheu, die bei Burckhardt wie bei Wölfflin ein
merkwürdiger Zug ihrer Charaktere blieb, zu einer den großen Altersunterschied nur
mehr in der Ehrfurcht des Jüngeren erwiesenen fast geheimnisvoll verlaufenden
Entwickelung vollendete, einer Freundschaft bis zur Trennung durch den Tod, mag
einem neuen Geschlecht, das den Segen solchen Bündnisses begieriger denn jemals
anstreben sollte, romantisch erscheinen. Wölfl lins Lehre hat jedoch, nicht obwohl,
sondern weil sie sich von Burckhardt entfernte, längst ihren eigenen Platz auf dem
Felde der Wissenschaft eingenommen und jedem Einsichtigen verkündet, daß der
Erbe und Nachfolger des Alten in seiner klassischen Ueberlegenheit ihm
ebenbürtig war und keines stimmungsvollen, nur eines nützlichen Antriebes bedurfte.
Sie reichen sich die Hände wie der Vater dem Sohne, ohne irgendwelche
Sentimentalität damit zu verknüpfen, ein Umstand, der ihrem Briefwechsel und den
von ihm gegebenen Nachrichten über ihren Verkehr die sittliche Weihe verleiht.
Wenn wir erfahren, wie sie im ärmlichen Studierstübchen saßen oder einen Spaziergang

zum Wein unternahmen, ferner zwischen den Zeilen die Zeichen des
wachsenden Vertrauens, der entstandenen Zuneigung wahrnehmen, endlich aus knappen
Notizen einen gehäuften Reichtum der Gedanken hervorholen, werden wir an
den Freiherrn von Risach im Rosenhause und seinen Zögling, der ebenfalls den
Namen Heinrich führt, und den Zauber der poetischen Erfindung Adalbert Stifters
erinnert, der in der gleichen Schönheit über dem gottgewollten Eintritt Heinrich
Wölfflins in die Klausur Jacob Burckhardts waltete.

Fünfzehn Jahre, von 1882 bis 1897, hat dieser Umgang gedauert, dessen Denkmal

durch die schriftlich festgehaltenen Reliquien aus den Beständen des Burck-
hardt-Archivs und des Wölfflinschen Nachlasses in geziemender Form jetzt
errichtet wird. Drei gleich lange Abschnitte von fünf Jahren lassen sich voneinander
trennen, drei Perioden mit verschiedenen Vorzeichen, aus welchen hervorgeht,
daß es nicht so einfach war, die Brücke des gemeinsamen Verständnisses zu schlagen.

Wohl handelte es sich nirgends um das Aufgeben eines prinzipiellen Stand-
Punktes oder um eine Abschwächung von Ansprüchen der kulturhistorischen und
kritischen Forschung dort, der philosophisch-aesthetischen Methode hier, denn stets
wurde die grundsätzliche Meinung beibehalten. Aber in der Aussprache über die
künstlerischen Fragen des Arbeitsgebietes bei einem langsamen Ansteigen des
barometers der «heimeligen» Gefühle wurde ein glücklicher Ausgleich vollzogen,
der für die Beteiligten, wie wir aus ihren Worten schließen, eine unversiegbare
Quelle der Freude war. Während Burckhardt aus seiner patriarchalischen Reserve
heraustrat und sich mit zustimmender Teilnahme an den eigenwilligen Fortschritten
seines Schülers verjüngte, ohne seine bewährten Ueberzeugungen zu ändern, hat
Wolfflin die großartige Beherrschung des ungeheuren Stoffs, über die der betagte
Polyhistor verfügte, bewundert und ihre von ihm betonte Anwendung auf das Leben
selbst zur Nacheiferung als systematisches, organisches Fundament seiner Verpflichtung

als Dozent und Schriftsteller angenommen. Das Ausreifen dieser Fähigkeit im
stillen zu verfolgen, dürfte eines der schönsten Erlebnisse des Greises gewesen sein.

501



Zuerst, mit achtzehn Jahren, ein aufmerksamer Hörer im Kolleg und nur
gelegentlich als Gast in der Wohnung des Professors, über die Wahl seines
Studiums noch unklar, hat Wölfflin bei seinem zweiten Aufenthalt in Basel bereits
eine vorläufige Entscheidung getroffen, deren Richtung von der Literaturgeschichte
und der Philosophie bestimmt wird. Nach einer griechischen und italienischen Reise
mit der Arbeit über «Renaissance und Barock» beschäftigt, klopft er, kräftiger und
gelenkiger, wieder an die Türe seines Mentors, der ihn begrüßt wie Goethe den
jungen Preller und mit «mehrfachem Händeschütteln» entläßt. Die Korrespondenz
wird ausführlicher, ernster und vertraulicher, da neben Angelegenheiten der künftigen

beruflichen Stellung besonders formale Probleme behandelt werden und zwei
neue Themen, Michelangelo und Poussin, ihre Spuren hinterlassen, Themen, von
welchen das erste nachher als ein wichtiger Teil in das Buch über die klassische Kunst
eingegliedert, das zweite, vielleicht infolge der zögernden Haltung Burckhardts,
aufgegeben wurde. Ein aufschlußreicher Satz erhellt wie ein plötzlich einfallender
Sonnenstrahl die letzte Wandlung der freundschaftlichen Verbindung: «Die
Unterredung, die ich vor acht Tagen mit Ihnen zu führen Gelegenheit hatte, eröffnete
mir die Aussicht auf ein Leben, das nach wahrhaft humanen Grundsätzen gestaltet
werden könnte. Der eigene Bildner meiner Person, nicht abhängig von dem Zufall
eines wechselvoll da und dort hingeworfenen Daseins... Anschluß an die heimatliche

Natur. Ausleben dessen, was ich zu sein bestimmt bin (Briefentwurf Wölfflins
etwa 10. März 1892).» Der Gipfel ist erreicht und Burckhardts Antrag, Wölfflin
als Nachfolger an die Universität in Basel zu berufen, nur die äußere Wiederholung

unveränderten Wohlwollens. Nun sind wir auf spärliche Aufzeichnungen
angewiesen, solange Wölfflin in Basel weilt, die von Briefen aus Florenz, Rom
und Venedig und den Antworten aus Basel immerhin ergiebig ergänzt werden. Die
geistige Gleichberechtigung einer Umsicht, deren grandioser Horizont über die
weite Welt der Kunst ausgespannt ist, und die harmonische Spiegelung der beiden
Individualitäten, Burckhardts und Wölfflins, geben dem Abschluß Fülle und Glanz,
die wir mit tiefer Rührung wie eine Sendung aus fernen Ländern, die zu betreten
uns nur mehr in der Erinnerung vergönnt ist, aufzunehmen haben.

Gegenüber der monumentalen Einheit und Einfachheit der Persönlichkeit
Burckhardts wirkt die aus mehreren Wurzelsäften genährte Gestalt Wölfflins als

ein Typus von ungleichmäßiger Formung, was ohne weiteres durch den Abstand
des Alters verständlich ist. Der entscheidende Umbruch fand statt, als er die
Bekanntschaft Hildebrands machte und verwandte Begriffe des Sehens und
Erklärens von Kunstwerken, die er bereits ahnend überdacht hatte, durch die
Anweisung des hervorragenden Bildhauers praktisch erprobte. Von dem Vorgange
dieses Prozesses sind wir nicht genau unterrichtet und wissen auch nicht, wie
Gantner mit Recht bemerkt, ob sich Burckhardt zu der späteren Betrachtungsweise
Wölfflins positiv verhalten und wie er sich zu den Schriften von Hildebrand
gestellt hat. Die Lücke ist nicht auszufüllen. Trotz dieses Ueberganges zu einer
theoretischen Vorstellung, die sich zwar mit Burckhardts «anschauendem» Unterricht

traf, aber nach anders gearteten Prinzipien vorging, hat Wölfflins Dankbarkeit

nicht für einen Augenblick nachgelassen und dem alten «Köbi», wie er ihn in
den Briefen an die Eltern benennt, immer seine Liebe und Verehrung entgegengebracht.

Dieser kleine Zug seiner angeblich so kühlen Natur darf nicht unbeachtet
bleiben.

In mehreren Aufsätzen wurde nach langen Jahren von ihm ausgesagt, wie er
Burckhardts Erscheinung als Mensch und Lehrer schätzte, und ihnen einige, im
Gedenkbuche wiederholte Auszüge von Briefen aus dem Vorrat seines Schreibtisches

beigefügt. Wölfflin hat gerne über seinen noch im Jahre 1930 in
akademischen Kreisen nicht gebührend anerkannten Meister vor einem größeren

5 02



Publikum gesprochen, in München und Berlin, in Zürich und Basel. Da hat er in
seiner gewohnten Abneigung gegen pathetische Worte vom Katheder herab in
einem liebenswürdigen Plaudertone erzählt, wie Burckhardt aussah, wie er sich
benahm, wenn er über den Münsterplatz ging oder Klavier spielte. Den Hörern
wurde durch reizende Schilderungen ein unvergeßliches Bild vermittelt, und Wölff-
hn selbst in einen intimen Zusammenhang mit dem Auditorium gebracht, der
sonst nicht immer bestand. Die psychologischen Spannungen des Vortrags dank der
Eignung Wölfflins für die Charakterisierung von Kunstwerken und Personen
erzielten eine lebendige Wirkung.

Ebenso ist bei den Briefen und Dokumenten eine psychologische Bedeutung
wahrzunehmen. Aus ihnen lösen sich die beiden Partner heraus zu einer geistigen
Auferstehung. Briefe, die nicht sub specie aeternitatis, sondern als unbefangene
Kundgebungen einer guten Stunde verfaßt wurden, sollen, behauptet man, besser

geeignet sein, Menschen wirklich kennenzulernen, als es ihren Büchern gelingen
könnte. Der Fall Burckhardt-Wölfflin beweist weder die Wahrheit dieses Glaubens
noch das Gegenteil. Bei ihnen stehen die Bücher und die Briefe auf einer Rangstufe,
deren Höhe unbestreitbar und keiner literarischen Spitzfindigkeit zugänglich ist.
Nicht einmal der Gegensatz der Schreibenden nach Stil und Handschrift, worauf
Gantner hinweist, vermag ein Vorrecht für die eine oder die andere Seite zu
begründen. In den letzten Jahren haben wir viele Sammlungen von Dichtern und
Schriftstellern erhalten, die mit großer Begabung für die Kunst, die Feder über
den Briefbogen gleiten zu lassen, ausgerüstet waren, so von Hofmannsthal, Rilke,
Hofmiller und anderen. Ihren Scripten fehlt aber meistens das Echo des Gefährten
auf dem jenseitigen Ufer und somit ein Stück sichtbarer Realität und überlegender
Vergleichsmöglichkeit. Der Briefwechsel Wölfflin-Burckhardt ist wie die Korrespondenz

zwischen Freytag und Treitschke, Hildebrand und Fiedler ein Wettkampf
kongenialer und widerspruchsvoller Elemente, und vielleicht deshalb zum Erfahren
und Verstehen ihrer Lebensenergien besser zu gebrauchen. In ihren Briefen kommt
die psychologische Deutung als Vereinfachung der Verschiedenheit eines alten und
eines um fünfundvierzig Jahre jüngeren Mannes zur Analysierung der
allgemeinmenschlichen Eigenheiten der beiden Freunde vor allem in Betracht. Wenn wir ihr
folgen, werden wir auch lernen, in ihrem Sinne zu handeln und einen seltenen
geistigen Gewinn davontragen. Das ist ein Buch, von dem Burckhardt sagen würde,
daß es «bei Sonnenlicht» zusammengestellt worden sei.

Wölfflin hat einmal angemerkt, mit welcher Freude Burckhardt die Werke des

Herodot und des Thucydides las. Im Museum von Neapel befindet sich eine
Doppelherme mit den Bildnissen der beiden großen antiken Geschichtsschreiber.
Das eine Hinterhaupt ist mit dem anderen verschmolzen, als gehorchten die Worte
der beiden Männer ein und derselben leitenden Idee. Das Antlitz aber sieht hüben
und drüben nach seiner Seite und wird vom gleichen Licht in verschiedener Weise
getroffen. So rühmte einstens Alfred Dove Freytags und Treitschkes Verbindung.
So rühmen wir heute Burckhardts und Wölfflins Freundschaft.

Hermann uhde-bernays

ZU ALEXANDER LERNET-HOLENIAS ROMAN
«DER GRAF VON SAINT-GERMAIN»

So sieht nun Lernet-Holenias Landschaft aus, die einst im Spiel der Sonne
strahlte und erzitterte, im Hauch des Windes und der Blumen atmete und webte:
«Die Felder lagen voll schmutzigen Februarschnees, das Gewölk war bleifarben.
Weithin kreischten Krähen. Der Weg war Schlamm und gelber Schneebrei, in den

503



Radspuren stand Pferdeharn Hinter den Hügeln zog sich, mit Strecken
gespenstisch schimmernden Schnees und mit schütter scheinenden "Wäldern wie mit
Schauern schmutziger Tropfen besprüht, das Gebirge. Lautlos drohende Wolken
verhüllten es halb.»

Der Glanz über der Welt ist wie weggesaugt, Licht und Farben sind erloschen,
Himmel und Erde sind erstarrt. Die Freude ist dahin, die Menschen sind böse

geworden. «Es hält mich» — schreibt Branis in Wien — «hier zurück, wo der
Verrat hinter jeder Planke, in jeder Telephonzelle, auf jeder öffentlichen Bedürfnisanstalt

lauert.. Irgend etwas läßt mich nicht von hier fort, obwohl ich weiß,
daß ich nichts auf meiner Seite haben werde als ein paar pensionierte Hofräte,
ein paar Katholiken, ein paar überzeugte Sozialisten und ein paar Leute von
einigem Geschmack... Ich weiß, daß das Verderben hereinbrechen wird, eine Sintflut

von widerlichem und tödlichem Schmutz, Welle um Welle vielleicht, und
immer neues Feuer und neue Fluten. ..»

Was hält ihn in Wien zurück, was läßt ihn nicht fort, obwohl er weiß, daß er
verloren ist? Das Verhängnis hat ihn in Bann geschlagen, das Verhängnis, das sich

allgegenwärtig ankündigt, in der verschmutzten Landschaft mit den lautlos drohenden

Wolken, in dem bangen Zwielicht, dem Vorboten einer Sintflut von Schmutz,
eines grauenhaften Sturmes, eines qualvollen Untergangs. Der Weg, den Branis an
jenem Februarnachmittag durch die Felder nimmt, erinnert an die Pfade zur
Unterwelt, die Lernet-Holenia oft geschildert hat. Das Verhängnis heißt
Zerstörung. Das Verhängnis ist der Tod, unter dessen eisigem Anhauch die Welt
erstarrt, während unter der erstarrten Oberfläche alles sich auflöst, alles zerfällt.

Das ist die Atmosphäre Oesterreichs im Frühjahr 1938, vor dem Ueberfall, der
«Wegnahme des Staates». Branis, der so empfindet, ist ein österreichischer Patriot,
ein Industrieller, ein gebildeter, schöngeistiger Großbürger. Illusionslos gegenüber
der Umwelt und von äußeren Bindungen frei, könnte er ins Ausland gehen. Wenn
er vor dem nahenden Verhängnis wie gelähmt an der Stelle des Unheils bleibt,
so kommt das daher, daß er, aufs tiefste aufgewühlt, den inneren Halt verloren
hat. Ohne Hoffnung, ohne Ausweg, wird er zwar mit dieser Welt, aber nicht mit
sich selber fertig. In schauerlicher Vereinsamung kann er die übermächtige
Häßlichkeit der Welt, die ihn mit Ekel erfüllt, nur durch die Flucht in sein Inneres
abwehren, und hier — wir lesen seine letzte Niederschrift — durchmißt er in
einem tragischen Rundgang sein Leben, seine Zeit, das Schicksal seiner Epoche.
«Mir ist, als zöge das, was ist, sich von mir zurück, und statt dessen umgäbe mich
immer dichter das, was nicht ist», schreibt er. Was ihm an den Lebensnerv greift,
das ist die Gleichzeitigkeit, ja — wie ihm scheint — die übersinnliche Verkettung
von Ereignissen, die ihn persönlich und den Staat betreffen. «Wenn die Geschicke
entschlossen sind, uns wirklich niederzuwerfen, so tun sie sich zusammen, so
verzetteln sie sich nicht mehr als einzelne, so sammeln sie sich um uns wie Geier um
die Sterbenden auf einem Schlachtfelde.»

Nach einer Prophezeiung des sogenannten Grafen von Saint-Germain, des
berühmten Abenteurers aus dem achtzehnten Jahrhundert, sollten die des Esseintes

länger dauern, als Oesterreich. Da der letzte jenes Geschlechts, ein Karl des
Esseintes der Liebhaber der Frau war, die Branis heiratete, so wird dieser zum
Schnittpunkt der Prophezeiung. In dem Augenblick nämlich, da der unmittelbar
bevorstehende Untergang Oesterreichs zur Gewißheit wird, erfährt Branis, daß

Karl des Esseintes, den er vor vielen Jahren im Streit erschlug, weiterlebt, durch
ein «entehrend-lächerliches Unglück» verwandelt in den Sohn, den Branis bisher
für den eigenen gehalten hatte. «Denn das Schicksal zu erfahren, bedeutet, ihm
ausgeliefert zu sein. Wer es nicht- erfährt, fügt sich ihm wie jedem natürlichen
Vorgange.»

504



In diesem Augenblicke auch wird der Funke der Inspiration sichtbar, die den
Dichter die Perspektive dieses Werkes gewinnen ließ, die überlegene Perspektive,
>n der die Weltkrise als geistige Krise erscheint — oder: in der die geistige Krise
der Gegenwart sich plastisch aus der Weltkrise heraushebt.

Ein Symbol der Verzweiflung ist der innere Rundgang des vereinsamten Branis,
der im Schreiben, in der Besinnung auf sein Leben und seine Zeit nichts anderes
sucht, als den inneren Halt, den er verloren hat. So muß er in der Besinnung
zweifeln, in der Rechenschaft zweifeln, weil die Rechnung keineswegs aufgeht.
Er muß an allem zweifeln, an den Menschen, am Glauben, an der Schöpfung.
Das ist die Verzweiflung des Mutigen, ein kühner Zweifel, der bis an die Grenzen
der Gotteslästerung dringt.

Die Darstellung des Zweifels ist von einer Plastik, die — der Grundfarbe des

Werkes entsprechend — auf jedes Dekor verzichtet. Die großartige, von dramatischer

Spannung erfüllte Disputation über die Existenz Gottes ist' die
Nacherzählung eines Stückes um Pontius Pilatus, das katholische Theologiestudenten
heimlich, des Nachts, in ihrem Schlafsaale aufführten. Der gottesleugnerische
Pontius Pilatus wird in dem fiktiven Prozeß freigesprochen. Baron Donati, der
Weltkundige Domherr, der einst als Student den Pontius Pilatus kreiert hat, sagt
über die Haltung seines Helden, man könne Gott auf eine Art verleugnen, «daß
er dadurch wirklicher wird als durch alle angemaßte Sicherheit der Frommen.
Denn Gott — um mich theologisch exakt auszudrücken — ist nicht existent,
sondern superexistent, nicht wirklich, sondern überwirklich.»

Die Frage bleibt für Branis offen; vielmehr gerät er, von den Ereignissen und
den Zweifeln gleichermaßen bedrängt, über diese Frage hinaus. In seinen
Gesprächen mit dem Großprior Bouvines kommt er zu dem Schlüsse, die Welt sei

von allem Anfang so beschaffen gewesen, daß sie aus der Bahn geraten mußte.
Hätte Gott sonst seinen eigenen Sohn senden müssen, das Erlösungswerk
überhaupt zu beginnen? Wenn Gott sich aber gar, am Ende der Welt, zur Verdammung

so vieler Seelen werde entschließen müssen, so sei auch die letzte Hoffnung
auf die Rettung der ganzen Schöpfung dahin. Die Schöpfung sei mißglückt, sagt
Branis, und später schreibt er: «Ich bleibe dabei, sie ist mißglückt, etwa wie der
Guß einer Glocke oder eines Denkmals aus Erz —Gott allein weiß, was ihn
veranlaßt hat, sich an ihr überhaupt zu versuchen, ja ob er's aus freien Stücken getan
oder ob er dazu gezwungen worden ist (etwa durch eine Art von teuflischer
Krankheit), so daß er auch gar nicht Herr seiner eigenen Schöpfung wäre und es
vielleicht niemals war.»

Das ist die tiefste, die äußerste Verzweiflung. Von den Ereignissen weiter
bedrängt, von der wachsenden UnZuverlässigkeit und Bosheit der Menschen betroffen,
erinnert sich Branis an eine, wahrscheinlich die erste Erzählung eines «unserer
großen Dichter», die Geschichte eines jungen Kaufmannssohnes, den die Häßlichkeit

der Welt in den Tod trieb. Mit dieser Huldigung an den jungen Hofmanns-
rhal (der die Geschichte als Sechzehnjähriger schrieb) schlägt Lernet-Holenia
wiederum das Schicksalsmotiv an. Die Geschichte des jungen Kaufmannssohnes
handelt, dem knabenhaften Dichter unbewußt und doch wie vorgeahnt, von
unserm Untergang, sagt Branis und kopiert: «Zuletzt erbrach er Galle, dann Blut

und starb mit verzerrten Zügen, die Lippen so verrissen, daß Zähne und Zahnfleisch

entblößt waren und ihm einen fremden, bösen Ausdruck gaben.» Dazu
bemerkt Branis: «Dies war sein Ende, und so wird auch unser Ende sein...»

Dies wird in der Tat das Ende des Branis gewesen sein. Er sah in der Kärntner-
Straße eine tobende Menge und erkannte die ungeheure Gefahr. «Wann war sonst
Je ein Aufruhr statt mit hungernden Arbeitern, plündernden Bauern und meuternden

Soldaten mit Schuljungen aus Bürgerkreisen gemacht worden! Hier aber ward

505



er mit ihnen gemacht, und die Folgen werden schlimmere sein, als wenn sich an
der gleichen Stelle ein tobendes Proletariat drängte. Denn man lasse das Bürgertum
los, das niemals Blut getrunken hat, und es wird zuletzt mehr Blut trinken und

grausamer sein als die schlimmsten Schlächter der Erde», schreibt der Großbürger
Branis.

Das Ende Oesterreichs ist da. Der Kanzler ist gefangengesetzt, die Regierung ist
geflohen oder gleichfalls verhaftet. Branis entschließt sich nunmehr, in dieser Nacht
zu fliehen. Sehnsüchtig denkt er an die Schönheit, an den goldenen Ueberfluß der
Welt: «Ich will auf den Quai du Montblanc treten, ich will die Schwäne auf dem
See schwimmen sehen und, in der Ferne, wieTräume aus Schnee und Rosen, die
Grandes Jorasses und den Dent du Géant.»

Doch der unglückliche Branis flieht nicht. Könnte er es denn, da er mit sich
selber nicht fertig geworden? Schon in seinem Packard, bäumt sich der Vereinsamte
auf, und er findet den Tod durch eine tollkühne Verzweiflungstat, die — gräßliche

Ironie eines gräßlichen Schicksals — in einem Aktenstück der Geheimen
Staatspolizei Wien verzeichnet wird.

Der Untergang Oesterreichs und unseres Branis hätte nicht diese Tiefe, hätte
nicht die Allgemeingültigkeit einer Gestaltung der geistigen Krise des Abendlandes
erlangt, wenn nicht die niederdrückenden Erfahrungen und bittern Erkenntnisse
der ersten Nachkriegsjahre in den Roman «Der Graf von Saint-Germain»
eingegangen wären. Die Geschichte vom Untergang Oesterreichs wird dadurch in eine
welthistorische Perspektive gehoben. Dies kann freilich nur ein Dichter, dem die
große geistige Schau angeboren ist. Die festgefügte Komposition des Werkes (das
im Morgarten Verlag erschienen ist) konnte hier bloß angedeutet werden. Es ist
eine vollendete Dichtung.

Eine wirkliche Dichtung, sagt man, ist erlebt und erlitten. Was muß der gelitten
haben, der dieses Werk geschaffen hat! Doch ist der Grad der Vollendung das

Maß der Ueberwindung. JOSEF HALPERIN

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN
Probleme Die öffentliche Meinung des Kontinents wurde in den letzten Monaten
des durch die zurückhaltende Politik der Labour-Regierung Europa gegen-
Westblocks über enttäuscht. Dennoch täte man den hohen Traditionen der

britischen Politik unrecht, wenn man annehmen wollte, daß in einer
Frage von so fundamentaler Bedeutung das nationale Interesse durch das
parteipolitische gebrochen wird. Jede britische Regierung würde sich mit gewichtigen
Bedenken auseinandersetzen müssen. Geht es doch darum, ob England eine
europäische Föderation zulassen und ihr beitreten, oder nur eine lose Assoziation
befürworten soll, die durch außenpolitische und strategische Abmachungen zusammengehalten,

aber nicht durch eine Zollunion oder durch Präferenzzölle zu einem
wirtschaftlichen Ganzen integriert wird. Die britische Außenpolitik steht daher
vor dem größten Dilemma ihrer diplomatischen Geschichte. Entscheidet sie sich

zu einer echten Föderation Westeuropas mit dem Vereinigten Königreich, so
würde das Foreign Office auf seinen beständigsten Grundsatz verzichten müssen,
keine Bindungen einzugehen, die Englands Stellung von vornherein festlegen, also

von' einem fait accompli des Auslands abhängig machen. Die ökonomische
Bindung führt aber zu einer neuen Wirtschaftsstruktur, die man nicht ohne schwere
innere Erschütterungen widerrufen kann, und von der man noch nicht einmal
weiß, was sie bringen würde. Die europäische Föderation wird daher besonders

von Commonwealthpolitikern wie L. S. Amery bekämpft, der einen bedenkenschweren

Artikel «The British Commonwealth and European Unity» in der

5 06



National Review (Heft 789) veröffentlicht. Der frühere Staatssekretär für Indien
und Burma im Kriegskabinett Churchill rührt nicht bloß den britischen Loyalismus
mit der Frage auf, ob fortan statt der Krone ein europäisches Parlament Englands
höchste Instanz werden soll, sondern auch die Grundkräfte der britischen
Weltmacht, wenn er eindringlich davor warnt, die Prosperität des britischen imperialen
Präferenzsystems von Ottawa zugunsten eines prekären, kaum wünschenswerten
und sicher undurchführbaren westeuropäischen Präferenzsystems aufzugeben. Da
beide Zollunionen unvereinbar sind, würde Englands Beitritt zu einer europäischen
Föderation die Welt um den moralischen und ökonomischen Wert des Commonwealth

ärmer machen, ohne an seine Stelle ein starkes Europa zu setzen, das sich
gegen einen russischen Angriff halten könnte. Entschließt sich aber die Regierung
zu einer so waghalsigen Politik, so öffnet sie die Schleusen, die den Markt des
Commonwealth vor einer Ueberflutung mit amerikanischen Waren, und England
vor einem europäischen Dumping schützen. England würde das Commonwealth,
das Churchill gegen die One-World-Politik von Roosevelt und Hull in Amerika
zu halten wußte, in Europa verlieren. Noch schlimmer wäre es, die One-World-
Politik, deren Zusammenbruch Amery feststellt, durch eine Zwei-Welt-Politik zu
ersetzen. Der Friede kann nur durch eine Förderung aller Gruppenbildungen
erhalten werden, die den Uebergang zwischen der Anarchie der Nationalstaaten
und einer künftigen One-World-Politik bilden. Als solche Gruppen bezeichnet
Amery das britische, amerikanische und das russische Imperium. Sie bedürfen der
Ergänzung durch ein föderiertes Europa, das sowohl als Warenmarkt wie als
Politisches Kraftzentrum für den Frieden und den Wohlstand der Welt unentbehrlich

ist. Englands Stellung zu ihm entspräche der Stellung Kanadas zu den
Vereinigten Staaten. Politisch, ökonomisch, strategisch liiert, meidet es doch Bindungen,
die nicht mit der primären Bindung des Commonwealth vereinbar sind. Diese
Lösung war nach Amery von 1918—1930 möglich, für die Unterlassung haben wir
alle schwer zu zahlen. Amery gehört also zu jenen geistig und politisch hochstehenden

Tories, die die Konzeption der Kontinentalpolitik und ihr Gesetz der 5

Imperien akzeptieren, weil sie in ihr die Garantie eines starken britischen Commonwealth

erblichen. Es kann ja auch nur ein englischer Kabinettsminister der Kriegsjahre

so frei sein, Japans Mission zur Bildung eines ostasiatischen Imperiums
anzuerkennen, und zu bedauern, daß Japans autokratische Politik seine Aufgabe zu
Fall gebracht habe (Zu den Folgen gehört nun, daß es statt eines ostasiatischen
ein russisches China geben wird.) Das Editorial der «National Review» unterstützt
Amerys Konzeption durch den Hinweis, daß es ohne einen Warenaustausch
zwischen West- und Osteuropa keine Erholung der Welt geben kann. Aber auch die
Zeitschriften der Labourparty wie Tribune und New Statesman and Nation sagen
mit fast gleichen Worten wie Amery, daß nichts, was einer ökonomischen
Föderation Europas gleicht, für England in Frage kommt, und daß das letzte Wort
der britischen Außenpolitik nirgends sonst als in London gesprochen werden darf.

Zeigt sich in diesen Erklärungen ein gesteigertes Machtbewußtsein Englands
gegenüber Amerika, so kann man das gleiche in Frankreich England gegenüber
beobachten. Nachdem die französische Regierung die russische Einmischung im
Eergwerkskrieg zurückgewiesen hat, will sie nun Frankreichs wahre Mission als

Europamacht selbstbewußter den angelsächsischen Mächten gegenüber zum
Ausdruck bringen. Wie breit die Europabewegung in Frankreich geworden ist, zeigt
das Sonderheft von Esprit (11) «Les deux Visages du Fédéralisme Européen». Es
reiht sich den früheren Sonderheften von «Esprit» durch eine reiche Dokumentation
und eine vielstimmige Diskussion an, in der besonders auf die Bedeutung Proud-
hons verwiesen wird, dessen Föderalismus eben französisch ist, wie der marxsche
Zentralismus deutsch. Eröffnet der Personalismus Mouniers den europäischen Föde-

507



ralismus im modernen Frankreich, so stellt sich ihm jetzt die Frage, ob er audi
zum Europa Churchills, Marshalls und de Gaulles ja sagen könnte, da doch das

sozialistische Europa zum zweitenmal in 30 Jahren das Vereinigte Europa
versäumt hat. Das ist das Thema von J.-M. Domenach und Charles Ronsac, die eine
Fülle von Tatsachen und Argumenten beibringen, aber auch nicht übersehen, daß
das Commonwealth England Zurückhaltung auferlegt. Leider verkennen audi die
Personalisten, daß Europa kein Partei- und kein Formproblem mehr ist, da weder
der Kapitalismus noch der Sozialismus irgend etwas mit dem Trümmerhaufen der
europäischen Souveränitäten ohne ihre Zusammenfassung anfangen kann. Natürlich
wird diejenige Macht im zusammengefaßten Europa maßgebend sein, die es

zusammenfaßt. Ein solches Studienheft hätte aber nicht die Frage unterlassen können,
wie es kam, daß keine sozialistische Regierung zwischen 1918 und 1936, den Jahren
der Entscheidung, ein Europa-Programm besaß, wie es ihre Pflicht gewesen wäre.
Zweifellos trifft aber auf das ganze Europa des Zwischenkriegs, mit Ausnahme
kleiner Gruppen, das prophetische Wort Valérys aus den «Regards sur le monde
actuel» zu: «L'Europe aspire visiblement à être gouverné par une commission
américaine. Toute sa politique s'y dirige.» Es hat also keinen Grund, sich über
seine Ohnmacht zu wundern.

Die Die amerikanische Besatzungsbehörde für Deutschland gibt an der
Verschwörer Adresse ihrer «Neuen Zeitung» in München eine Zeitschrift Der

Monat heraus, deren erste zwei Flefte eine fast schon verwirrend
reichhaltige Elite der westlichen Geisteswelt politisch und literarisch vereinigen. Das
deutsche Publikum hat hier zum erstenmal Gelegenheit, an den Widersprüchen der
Mitarbeiter und an der abgedruckten Kritik der Leser die Spannweite der Dis-
kus'sionsfreiheit kennenzulernen. Man liest auch im «Monat» (2) James Burnham,
dessen Beiträgen das Licht des erfolgreichsten modernen Buchtitels vorausläuft, nicht
bestsellerisch, sondern geistig, denn das Wort «The Managerial Revolution» (Die
Revolution der Betriebsleiter) hat eine Strukturveränderung des modernen Lebens
in seiner ganzen Bedeutung durch eine glückliche Wortprägung selbstverständlich
wie ein Axiom gemacht. Burnham behandelt im «Monat» den Verschwörercharakter

des Bolschewismus mit der Kenntnis intimer Feindschaft eines trotz-
kistischen Alt-Redaktors. Obwohl der frühere Pro-Fanatismus nun zu einem
Kontra-Fanatismus wurde, ist Burnham der einzige Apostat des Kommunismus,
der die Echtheit seines Abfalls durch die fundamentale Entdeckung des Charakters
einer Eliteherrschaft beweist. Man muß etwas von Burnhams System kennen, um
im zitierten Artikel außer Mitteilungen über die Methoden des Bolschewismus
auch etwas über ihren Sinn zu finden. Burnham hat in seinem wichtigen Buch
«Die Machiavellisten» (Pan-Verlag, Zürich) die Doktrin dieses Falschspiels von
Mythos für die Masse, Rationalismus für die Betriebsleiter-Klasse beklemmend
deutlich gemacht, ohne doch angeben zu können, wie unsere Zeit mit diesem
Monopolanspruch fertig werden soll. Gerade das will aber der Bolschewismus nicht,
der das System der Eliteherrschaft durch Terror verkörpert, und sich, wie Burnham
in diesem Artikel richtig feststellt, aus seiner Verschwörertaktik von 1903 bis zum
heutigen Tag folgerichtig entwickelte.

In die Verschwörungen des Zwischenkriegs erhalten wir durch die fast schon
sensationellen Dokumente aus den nach Washington verbrachten deutschen Akten
im Monat (2) Einblick. Die Papiere des Generals von Seeckt enthielten auch sein
handschriftliches Memorandum an den Reichskanzler Wirth vom 11. September
1922, das der Entdecker und Kommentator dieser Papiere, Julius Epstein, als das

Urdokument der Seecktschen Konzeption einer deutschen Aufrüstung in Rußland
bezeichnet. Die Grundlage zu dieser Zusammenarbeit bildete der Vertrag von

508



Rapallo, der Deutschland und Rußland zu einem aktiven Faktor der
antifranzösischen Außenpolitik erhob. Daß ein deutscher General die Aufrüstungsmöglichkeiten,

die die Politik ihm geschaffen hatte, wahrnehmen wollte, gehört zu seinem
militärischen Pflichtenkreis. Ganz anders stellt sich uns aber wieder einmal aktenmäßig

die Moral und das politische Denken der Ebert-Republik dar, deren «Er-
füllungs»kanzler Wirth durch die von ihm eingeleitete Verschwörung der schwarzen

Reichswehr mit der Roten Armee gegen Frankreich zu den Wegbereitern des
Nazismus gehört. Zeigt doch das Seecktsche Memorandum mit revoltierender
Deutlichkeit, daß jeder deutschen Aufrüstung der Defensivcharakter fehlt und
der Vernichtungsdrang innewohnt. Was die deutschen Politiker und Militärs
gedacht, gewünscht, gehofft, geplant haben, hat ihr legitimer Erbe Hitler getan. Daß
sie mit einem französisch-englischen Krieg rechneten, beweist, wie sehr sie England
und Frankreich verkannten. Ihr Ziel war nicht, diesen Krieg durch Verweigerung
von Söldnerdiensten zu verhindern, sondern ihn durch Söldnerdienste zu ermöglichen.

Daß sie damit die vom Kommunismus gewünschte Schwächung Europas
durchführten, konnte der deutsche Gedanke 1939 und 1942 ebensowenig fassen
wie 1922. Immerhin hieße es wider das Gebot Berdiajews handeln, Wahrheit über
alle Seiten auszusprechen, wollte man verschweigen, daß die Fäden der
deutschrussischen Verschwörung im Arbeitszimmer Lord D'Abernons zusammenliefen.
Dort wurde allzu traditionell Weltpolitik gemacht. Der Bolschewismus offenbarte
aber hier zum erstenmal seinen Widerspruch zwischen Mythos und Praxis. Vor
den Kulissen des Mythos verdammt er die sozialdemokratische Koalition mit
bürgerlichen Parteien; hinter den Kulissen betreibt er die Konspiration mit der
Reaktion. Er wandelte sich scheinbar durch die Politik der Koalition in der Volksfront;

er bleibt unwandelbar innerhalb der Koalition Verschwörer bis zur
«Liquidation» jeder Konkurrenzmacht.

Renaissance Nachdem in der Kolonialpolitik alten Stils, der gewiß noch lange
der Neger nicht überwunden ist, der Eingeborene bloßes Ausbeutungsobjekt

war, meldet er, der nun unentbehrlicher Träger der Produktion wird,
seine Menschenrechte an. Auch die Wissenschaft hat schon seit Jahrzehnten gesucht,
'hn als Teil einer einzigen und ganzen Menschheit zu verstehen. Dem stand lange
die Theorie des gänzlich anderen, mystisch prälogischen Denkens der Naturvölker
von Lucien Lévy-Bruhl im Wege. Das ist nun nicht mehr der Fall. Die Revue
Philosophique hat schon 1947 aus dem Nachlaß ihres verstorbenen Herausgebers
die Tagebücher veröffentlicht, in denen dieser seine Theorie des Prälogismus
zurückzieht, die besonders französische Theologen und Ethnologen wie Olivier Leroy,
Raoul Allier und andere bestritten hatten. Die Furche (35) behandelt in einem
Aufsatz von Hans von Mukarovsky die Bedeutung dieses Widerrufs, aber audi
den Wert einer falschen Fragestellung als Umweg zu tieferer Erkenntnis des
religiösen Lebens der Eingeborenen und der gesamtmenschlichen Einheit, zu der sie
gehören. Hinzuzufügen wäre, daß das, was Lévy-Bruhl in den Naturvölkern fand,
ln Uns selbst archaisch fortwirkt, aber sowohl von ihnen wie von den europäischen
Völkern durch andere Kräfte überwunden wurde. Die große europäisch-afrikanische
Kulturgemeinschaft, die ja weit in die Vergangenheit zurückreicht, wird einmal
nieder entstehen, und Vorarbeit dazu leistet die in Paris und Dakar erscheinende
große Zeitschrift Présence Africaine, auf die lange schon die besten Franzosen
gewartet haben, um einen Boden gemeinsamer französisch-afrikanischer Aussprache
zu besitzen. Die Mitarbeit von Gide, Mounier, Monod, Sartre auf französischer
Seite wird durch eine Fülle literarischer und wissenschaftlicher Beiträge der jungen
afrikanischen Intelligenz erwidert. Auch Richard Wright fehlt nicht, dessen in der
ganzen Welt gelesene Bücher «Ich Negerjunge» und «Onkel Toms Kinder» jetzt

509



im Steinberg Verlag erschienen sind. Wright hat auch zusammen mit Michel Leiris,
dem Direktor der afrikanischen Abteilung des Musée de l'Homme das Sonderheft
von Le Musée vivant redigiert, das die Negerkunst nach ihrer Bedeutung für eine
Negerrenaissance und für die europäische Entwicklung befragt. Offenbar glaubt
man nicht, daß mit ihrem Einfluß auf Malerei, Plastik, Tanz, Musik ihre Wirkung
erschöpft ist. Auf Südafrika beschränkt sich ein Sonderheft von Studio, in dem
besonders der Beitrag von Walter Battis über das Wunder der Buschmännerkunst
in den Felsentälern Afrikas außer neuen Abbildungen dieser magischen Kunst eine

Erklärung der historischen Aufeinanderfolge der jahrhundertelang neu übermalten
und so erhaltenen Werke gibt. Aus zahlreichen Bildern geht die vorübergehende
Anwesenheit von Völkern aus dem ägäischen Kulturkreis in Natal hervor. Bei der
großen Bedeutung der Magie in der afrikanischen Welt sei in diesem Zusammenhang

auch des neuen Bandes der Sammlung Dalp «Uebersinnliche Erscheinungen
bei Naturvölkern» von Ernesto Bozzano empfehlend gedacht.

Katholische Ricarda Huch hat hier in ihren Erinnerungsbildern von der Münchner
Zeitschriften Studentenresistance gegen den Nazismus auch dem Wirken von Carl

Muth und Theodor Haecker als Erweckern der Jugend ein kleines
Denkmal gesetzt. Sie zitiert das Jugendwort von Muth, der Katholizismus müsse
heraus aus seinem kulturellen Gettho. Diesem Gedanken diente Muth mit der
Monatsschrift Hochland, die jetzt wieder vom Summa-Verlag, Ölten, für Deutschland

unter der Münchner Redaktion des Muth-Schülers Franz Josef Schöningh im
41. Jahrgang erscheint. Die Prüfung des Nazismus, die Erfahrungen des sozialen,
progressiven Katholizismus in Frankreich, die Wirkung des neuen liturgischen
Lebens, die Bereicherung der katholischen Philosophie, Wissenschaft, Dichtung,
Kunst durch die großen Namen der Gegenwart, drückt sich nun auch im «Hochland»

in vielen vorzüglichen Hauptartikeln und im reichen Allerlei der Rubriken
Kritik und Rundschau aus. Zahlreiche Namen der modernen Publizisten begegnen
einem in der katholischen Presse, in der sie früher keine solche Bewegungsfreiheit
besaßen. Auch die Behandlung jüdischer Fragen durch jüdische Mitarbeiter wäre
vor dem Krieg nicht sp natürlich gewesen wie jetzt, wo «Hochland» Else Lasker-
Schüler eine besondere Stellung einräumt. Wir werden diese wertvolle Zeitschrift
zu zitieren noch öfters Gelegenheit haben.

In Frankreich hat aber das Leben der katholischen Zeitschrift einen Aufschwung
genommen, den wohl niemand in der Zeit eines längst skleros gewordenen
Antiklerikalismus vorausgesehen hätte. Témoignage Chrétien, der Nachfolger vom
«Temps Présent», erreicht heute 150 000 Leser und gehört zu den besten und ver-
breitetsten Wochenschriften Frankreichs. Auch die Auflagen der Monatsschriften
übertreffen weit die Ziffern der Vorkriegszeit. Ueberhaupt sind 14 Prozent der
Zeitschriften bewußt katholisch. Sie lehnen eine strikt vatikanische Linie ab, stehen
mehr oder weniger entschieden auf der Seite der Massen, verhalten sich jeder Ein-
oder Zwei-Welten-Politik gegenüber reserviert und haben bei prinzipiellem Gegensatz

zum Kommunismus zum Beispiel Kravtschenko einer strengen Zensur unterzogen.

Neben den Zeitschriften der französischen Geistigen, wie Esprit und Sartres
Temps Modernes, pflegt die Monatsschrift der Jesuiten Etudes die Außenpolitik
zum Teil auf Grund ihres eigenen Informationsdienstes. Auch nimmt sie sich mehr
als andere katholische Zeitschriften der Bauernschaft an. Religiös-theologisch ist die
Monatsschrift Dieu vivant, die die Verbindung zum Protestantismus und zur
Orthodoxie unterhält. Economie et Humanisme arbeitet an der Synthese der im
Titel enthaltenen Begriffe. An die große Masse wenden sich etwa 200 Volks- und
Verbandsorgane, darunter La Voix du Pape, das mit einer Auflage von über
einer Million die gelesenste Zeitschrift Europas ist.

5 1 0



Kleine Die Universität Chicago veröffentlicht unter dem Titel Round Table
Chronik nun bereits über 550 Nummern einer Zeitschrift, die die kontra¬

diktorischen Diskussionen der National Broadcasting Company wieder-
8'bt und sie durch zusätzliche Artikel, Karten, Statistiken zu einem wertvollen
Informationsmittel der öffentlichen Meinung macht. Jedes Heft enthält eine in
sich geschlossene Diskussion. — Eine gute Zusammenfassung der Folgen von 1848
für die deutsche Geschichte veröffentlicht Prof. Rudolf Stadelmann (Tübingen) in
der Deutschen Rundschau (5). — Eine Ode des englischen Lyrikers W. H. Auden
äuf Siegmund Freud gibt in 28 Strophen von heute selten gewordener Einfachheit

aus innerstem Anteil ein Seelenbildnis analysierender Befreiung. Man liest
die schöne Uebersetzung von Elisabeth Mayer in der Wandlung (7). — Obwohl
die Deutschen Beiträge mehr das Gute, das Deutsche zu sagen haben, bringen
w°llen, und die Bekanntmachung des neuen ausländischen Schaffens den vielen
änderen Zeitschriften überlassen, bieten sie doch mit einem Vortrag von Leo
Schestow über Kierkegaard und Dostojewskij (Heft 4) eine der wesentlichsten
Untersuchungen zum Verhältnis beider Denker untereinander und zu Hegel. —
Es ist eine imponierende Leistung, daß Die Quelle, eine Zeitschrift für Theater,
Musik und Film, die Krise überstehen konnte. Jedes Heft bringt unter anderem
Ungekürzte Dramen, und Heft 6 nichts Geringeres als Valérys «Mein Faust» in
der Uebertragung von Hermann Sauter und Friedhelm Kemp. — Die literarische
Monatsschrift Welt und Wort gibt eine zuverlässige Uebersicht über neue deutsche
Bücher, behandelt literarische Probleme im ersten Teil, während der zweite Teil
in über hundert kurzen Rezensionen den Büchermarkt vor uns ausbreitet.

FELIX STÖSSINGER

APHORISMEN VON OSWALD SPENGLER

In Deutschland wird eine Ausgabe von Werken aus dem Nachlaß Oswald Spenges
vorbereitet. Die «Neue Zeitung» veröffentlicht aus den hinterlassenen

Aufzeichnungen des Kulturphilosophen eine Anzahl von Aphorismen, die wir im
folgenden wiedergeben.

Es hat noch nie eine Zeit gegeben, in welcher der Sinn für Einsamkeit so gänzlich

vergessen war. Bevor das Jahrhundert zu Ende geht, werden Menschen von
t'eferem Geist sich mehr dem Nachdenken über den Sinn des Lebens und der
Zurückgezogenheit zuwenden als der Wissenschaft und Technik, die heute die
Menschen fesselt. Die Europäer werden in den nächsten fünfzig Jahren eine tiefe
Verwandlung ihres Charakters durchmachen, und diese Verwandlung wird das
Schicksal ihrer Kultur bestimmen.

*
Die alten Formen (der Kultur, der Politik und so weiter) sind nichts mehr

Wert. Das ist richtig. Aber das liegt nicht an ihrem Zerfall, sondern an unserem.
Vhr sind die großen Formen nicht mehr wert. Sie setzen Menschen mit Tradition
voraus, mit Ehrfurcht, Ethos, Instinkt. Wir kennen nur noch Kritik und Vorteile.
Vir sind gemein geworden, aber jene Formen waren vornehm.

Die «Natur» ist ein Reflex der Seele, und zwar nicht nur der Seele «als
Erscheinung», sondern und vor allem der Seele «an sich». Deshalb ist, wie Fichte
Wohl zuerst sah, der Umstand, welche Weltanschauung man habe, nichts weniger

ein Beweis für die Welt, sondern ein Symptom unserer selbst. Daher sind
Theorien wie die unreinlichen Phantasien der Freud-Schule, Wedekind et cetera
Wertvoll. Alles auf Sexus zurückzuführen (das geht natürlich, ebenso wie auf

5 1 1



Wille oder Verdauung oder Eros, weil das alles Seiten identischen Geistes sind),
kennzeichnet aber die Zeit, in der das gesagt wird.

An den Leib zuerst denken, die Seele als Akzidens empfinden — das war immer
der Anbruch des Endes!

Natur ist das Weltgefühl, aus welchem der Mensch hoher Kulturen den
Eindrücken seiner Sinne Bedeutung und Gestalt gibt. Geschichte ist das Bekenntnis,
das er von seiner inneren Existenz ablegt.

#

Das Kloster ist noch nicht wieder eine notwendige Erscheinung in dieser Kultur.
Es hat noch immer ein unbedeutendes Menschenmaterial, obgleich man das leicht
unterschätzt...

Aber ehe das zwanzigste Jahrhundert zu Ende geht, wird das Kloster die Stätte
der feinsten Geister sein.

Kultur ist Tradition. Je tiefer eine Form, desto langsamer reift sie. Ohne
Tradition ist man Barbar, Bolschewik.

*
Gott ist nur für den Kulturmenschen, der organisch fühlt, eine Wesenheit.

Noch Goethe hätte sich eine mechanische atheistische) Welt wohl vorstellen,
aber sich nicht in sie einfühlen können. Der Zivilisationsmensch dagegen kann
Gott gar nicht mehr empfinden, weil er die Welt nicht mehr organisch, sondern
mechanisch (aus Verarmung) empfindet.

«

Intellektuelle Kritik auf Dogmen anwenden, ist notwendig albern.
Aber das spricht nur gegen die Kritik. Das Dogma steht höher. Diese Kritik

ist Mangel an Innenleben.
Jede Religion ist tot, sobald die Seele zum Intellekt einschrumpft, so wie Dom

und Palast zu groß sind für die Plebejer der Spätzeit.
*

Nicht die Angst um die Dauer, sondern um den Sinn unseres individuellen
Lebens führt zur Verzweiflung.

sc-

Die wirtschaftlichen Dinge sind heute nur scheinbar wichtiger als die Politik.
Die Politik ist stets das erste, ist das Leben selbst.

Aber heute sind die Formen der Tradition verfallen, Dynastie, Parlament,
Gesellschaft, ohne die die Politik führerlos ist. Weil der Oberbau der geschichtlichen
Mächte in Ruinen liegt, ragen die Kellergewölbe heraus.

*
Wenn die Gewerkschaft der Arbeiterführer zur Diktatur kommt, wirft sie die

Arbeiter selbst ins Elend (Moskau), um sich die Herrschaft zu sichern. Die
Gewerkschaft betreibt politische Lohnoffensive; ursprünglich — 1830 — war sie als

Defensivorgan gegründet, heute ist sie offensiv gegen Bauer und Bürger. Der
Streik der Hände wird als «Recht», der Streik der Führerarbeit (Aussperrung)
als «Unrecht» bezeichnet. Bis Moskau den Streik mit Maschinengewehren bedrohte.

Berichtigung. Das Keller-Zitat Seite 447 Mitte (Novemberheft) ist durch einen
Druckfehler entstellt worden: Selbstverständlich sollte die Mitarbeit an den Cotta-
schen Zeitungen Kellers «poetischem Schaffen eine ruhige Grundlage» geben.

5 1 2


	Kleine Rundschau

