Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1948-1949)
Heft: 8
Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

K LETINE RUNDSCHAU

BURCKHARDT UND WOLFFLIN

Als vor beinahe fiinfzig Jahren der Briefwechsel zwischen Heinrich von
Treitschke und Gustav Freytag erschien, ein schmales und schmucdkloses rotes
Leinenbindchen, fand er eine begeisterte Aufnahme bei der deutschen Studenten-
schaft, die wegen ihrer humanistischen Gesinnung und Erziehung zunichst berufen
war, ihn ehrerbietig zu empfangen. Wer zu den wenigen noch Lebenden gehért,
die, von jenen Stunden der Einkehr bewegt, ihr Gedichtnis treu bewahrten, daher
weifl, wie im Kreise seiner Altersgenossen der Inhalt der Briefe im Widerstreit
der politischen Ansichten damals zu erregten Debatten fithrte, wird verwundert
auch daran denken, dafl die privaten Episteln des Dichters der Ahnen und des
Verfassers der deutschen Geschichte im 19. Jahrhundert nicht deshalb den Beifall
der Jugend fanden, weil in ihnen historische Dokumente verdffentlicht wurden.
Was ihr den tiefsten Eindruck schenkte, war auflerdem nicht der stilistische Reiz
der Mitteilung, nicht die Grazie und der Humor der Aeuflerung oder die lite-
rarische Bedeutung. Denn damals war es selbstverstindlich, daf Minner von all-
gemeiner Beachtung von sich aus ein vorbildliches Deutsch schrieben, und so
konnte diese heute selten gewordene Uebung nicht auffallen. Nein, es war die
freundschaftliche Begegnung von zwei gleichgesinnten, dabei jedoch selbstindigen
Naturen, ihr schlichtes, edles Menschentum mit seinen starken Leidenschaften und
kleinen Schwichen, was sich mit einer ans Herz greifenden Deutlichkeit anzeigte
und alle anderen Vorziige der kleinen Sammlung iibertraf.

Fiinfundzwanzig Jahre spiter wurde abermals ein wertvoller Briefwechsel her-
ausgegeben, zwischen dem Bildhauer Adolf Hildebrand und dem durch sein
Mizenatentum bekannten Philosophen Conrad Fiedler. Hier handelte es sich um
zugespitzte, fein abgewogene Dialoge iiber Fragen der Aesthetik und der Bildung,
der kiinstlerischen Erfahrung und der wissenschaftlichen Bedeutung. In diesen an
platonische Gespriche gemahnenden, auf stolzer Hohe der beiderseitigen Anrede
verweilenden feierlichen Darlegungen fanden die jungen Kiinstler, in deren Hinde
das Buch gelangte, trotz aller Dankbarkeit fiir manche Unterweisung nicht die
ersehnte reine und klare Atmosphire eines Daseins, wie es ihnen nach den schmerz-
lichen Erlebnissen des Krieges als Ideal vor Augen stand. Sie legten es enttiuscht
zur Seite, weil sie mit dem klugen Ahnungsvermdgen der Heranwachsenden er-
kannten, dafl diesen Zeugnissen eines wenn auch personlich nahen Verhiltnisses
die Resonanz des Menschlichen, die innerliche Wirme der Bezichung mangelte.
Thre erschiitterten Existenzen verlangten nicht nach Bereicherung ihrer Kenntnisse,
sondern nach dem Beispiel.eines mit liebevollen Empfindungen verbundenen ge-
sicherten Selbstgefiihls. Je schwerer die Gefahren der Zeit wurden, um so dring-
licher meldete sich dieses Bediirfnis nach einer derart beschaffenen rettenden Hilfe.
Das gilt erst recht fiir die Gegenwart. ‘

Daher ist die soeben erfolgte Publikation der Briefe, die Jacob Burdkhardt und
Heinrich Wolfflin sich geschrieben haben (Verlag Benno Schwabe in Basel), fiir den
Verehrer der Werke der beiden Meister in ihrem Fache der Kunstgeschichte eine
willkommene Gabe, um durch sie zu ihrem Wert und ihrem Wesen von neuem
hingefithrt zu werden, vor allem aber ein hell aufleuchtendes Feuerzeichen als
Wegweiser in die Dunkelheit der Zukunft, das einer ratlosen Mannschaft auf dem
gefihrdeten Schiff der alteuropiischen Bildung den richtigen Kurs anzeigt. Das
auflerordentliche Ergebnis dieses von Wolfflins Schiiler und Nachfolger Joseph
Gantner mit einem zuverlissigen Vorwort, das die Umrisse der zwei Basler Pro-

500



fessoren und den gegensitzlichen Gehalt ihrer Titigkeit wirksam und anschaulich
vorstellt, begleiteten Gedenkbuches muf in der pidagogischen, staunenswiirdigen
Rechtschaffenheit gesucht werden, mit der der iltere, milde, giitig und weise seine
Erziehungsbemﬁhungen beginnt und fortsetzt, der jiingere, anfangs schiichtern,
dann immer aufnahmefihiger und anhinglicher, die ihm am Baume der Erkenntnis
winkenden Friichte frei und sicher herabholt. Eine geistige Disziplin von vorbild-
licher Kraft und Dauer hat das Mafl des Zusammenkommens beiderseitig nach und
nach, in einer immer schneller und inniger verwirklichten Annzherung bedingt
und im Austausch der ebenfalls im Laufe der Jahre sich stirker beriihrenden kiinst-
lerischen Glaubensartikel eine wundervolle Gemeinschaft begriindet. Daf sie sich
aus einer zuriickhaltenden Scheu, die bei Burckhardt wie bei Wolfflin ein merk-
wiirdiger Zug ihrer Charaktere blieb, zu einer den grofien Altersunterschied nur
mehr in der Ehrfurcht des Jiingeren erwiesenen fast geheimnisvoll verlaufenden
Entwickelung vollendete, einer Freundschaft bis zur Trennung durch den Tod, mag
einem neuen Geschlecht, das den Segen solchen Biindnisses begieriger denn jemals
anstreben sollte, romantisch erscheinen. Wolfflins Lehre hat jedoch, nicht obwohl,
sondern weil sie sich von Burckhardt entfernte, lingst ihren eigenen Platz auf dem
Felde der Wissenschaft eingenommen und jedem Einsichtigen verkiindet, dafl der
Erbe und Nachfolger .des Alten in seiner klassischen Ueberlegenheit ihm eben-
biirtig war und keines stimmungsvollen, nur eines niitzlichen Antriebes bedurfte.
Sie reichen sich die Hinde wie der Vater dem Sohne, ohne irgendwelche Senti-
mentalitit damit zu verkniipfen, ein Umstand, der ihrem Briefwechsel und den
von ihm gegebenen Nachrichten iiber ihren Verkehr die sittliche Weihe verleiht.
Wenn wir erfahren, wie sie im drmlichen Studierstiibchen saflen oder einen Spazier-
gang zum Wein unternahmen, ferner zwischen den Zeilen die Zeichen des wach-
senden Vertrauens, der entstandenen Zuneigung wahrnehmen, endlich aus knappen
Notizen einen gehiuften Reichtum der Gedanken hervorholen, werden wir an
den Freiherrn von Risach im Rosenhause und seinen Zogling, der ebenfalls den
Namen Heinrich fiihrt, und den Zauber der poetischen Erfindung Adalbert Stifters
erinnert, der in der gleichen Schénheit iiber dem gottgewollten Eintritt Heinrich
W&lfflins in die Klausur Jacob Burckhardts waltete. ;

Fiinfzehn Jahre, von 1882 bis 1897, hat dieser Umgang gedauert, dessen Denk-
mal durch die schriftlich festgehaltenen Reliquien aus den Bestinden des Burck-
hardt-Archivs und des Wolfflinschen Nachlasses in geziemender Form jetzt er-
richtet wird. Drei gleich lange Abschnitte von fiinf Jahren lassen sich voneinander
trennen, drei Perioden mit verschiedenen Vorzeichen, aus welchen hervorgeht,
dafl es nicht so einfach war, die Briicke des gemeinsamen Verstindnisses zu schla-
gen. Wohl handelte es sich nirgends um das Aufgeben eines prinzipiellen Stand-
Punktes oder um eine Abschwichung von Anspriichen der kulturhistorischen und
kritischen Forschung dort, der philosophisch-aesthetischen Methode hier, denn stets
wurde die grundsitzliche Meinung beibehalten. Aber in der Aussprache iiber die
kiinstlerischen Fragen des Arbeitsgebietes bei einem langsamen Ansteigen des
Barometers der «heimeligen» Gefiihle wurde ein gliicklicher Ausgleich vollzogen,
der fiir die Beteiligten, wie wir aus ihren Worten schlieRen, eine unversiegbare
Quelle der Freude war. Wihrend Burckhardt aus seiner patriarchalischen Reserve her-
ustrar und sich mit zustimmender Teilnahme an den eigenwilligen Fortschritten
seines Schiilers verjiingte, ohne seine bewihrten Ueberzeugungen zu indern, hat
Wolfflin die groflartige Beherrschung des ungeheuren Stoffs, iiber die der betagte
Polyhistor verfiigte, bewundert und ihre von ihm betonte Anwendung auf das Leben
selbst zur Nacheiferung als systematisches, organisches Fundament seiner Verpflich-
tung als Dozent und Schriftsteller angenommen. Das Ausreifen dieser Fihigkeit im
stillen zy verfolgen, diirfte eines der schonsten Erlebnisse des Greises gewesen sein.

501



Zuerst, mit achtzehn Jahren, ein aufmerksamer Horer im Kolleg und nur
gelegentlich als Gast in der Wohnung des Professors, iiber die Wahl seines Stu-
diums noch unklar, hat Wolfflin bei seinem zweiten Aufenthalt in Basel bereits
eine vorliufige Entscheidung getroffen, deren Richtung von der Literaturgeschichte
und der Philosophie bestimmt wird. Nach einer griechischen und italienischen Reise
mit der Arbeit iiber «Renaissance und Barock» beschiftigt, klopft er, kriftiger und
gelenkiger, wieder an die Tiire seines Mentors, der ihn begriiffit wie Goethe den
jungen Preller und mit «mehrfachem Hindeschiitteln» entlifit, Die Korrespondenz
wird ausfiihrlicher, ernster und vertraulicher, da neben Angelegenheiten der kiinf-
tigen beruflichen Stellung besonders formale Probleme behandelt werden und zwei
neue Themen, Midhelangelo und Poussin, ihre Spuren hinterlassen, Themen, von
welchen das erste nachher als ein wichtiger Teil in das Buch iiber die klassische Kunst
eingegliedert, das zweite, vielleicht infolge der zdgernden Haltung Burdkhardts,
aufgegeben wurde. Ein aufschluflreicher Satz erhellt wie ein plétzlich einfallender
Sonnenstrahl die letzte Wandlung der freundschaftlichen Verbindung: «Die Unter-
redung, die ich vor acht Tagen mit Thnen zu fiilhren Gelegenheit hatte, erdffnete
mir die Aussicht auf ein Leben, das nach wahrhaft humanen Grundsitzen gestaltet
werden konnte. Der eigene Bildner meiner Person, nicht abhingig von dem Zufall
eines wechselvoll da und dort hingeworfenen Daseins ... Anschluff an die heimat-
liche Natur. Ausleben dessen, was ich zu sein bestimmt bin (Briefentwurf Wlfflins
etwa 10. Midrz 1892).» Der Gipfel ist erreicht und Burdihardts Antrag, Wolfflin
als Nachfolger an die Universitit in Basel zu berufen, nur die iuflere Wieder-
holung unverinderten Wohlwollens. Nun sind wir auf spirliche Aufzeichnungen
angewiesen, solange Wolfflin in Basel weilt, die von Briefen aus Florenz, Rom
und Venedig und den Antworten aus Basel immerhin ergiebig erginzt werden. Die
geistige Gleichberechtigung einer Umsicht, deren grandioser Horizont iiber die
weite Welt der Kunst ausgespannt ist, und die harmonische Spiegelung der beiden
Individualititen, Burckhardts und Wolfflins, geben dem Abschlufl Fiille und Glanz,
die wir mit tiefer Rithrung wie eine Sendung aus fernen Lindern, die zu betreten
uns nur mehr in der Erinnerung vergonnt ist, aufzunehmen haben.

Gegeniiber der monumentalen Einheit und Einfachheit der Personlichkeit
Burdchardts wirkt die aus mehreren Wurzelsiften genihrte Gestale Wolfflins als
ein Typus von ungleichmifliger Formung, was ohne weiteres durch den Abstand
des Alters verstindlich ist. Der entscheidende Umbruch fand statt, als er die
Bekanntschaft Hildebrands machte und verwandte Begriffe des Sehens und Er-
klirens von Kunstwerken, die er bereits ahnend iiberdacht hatte, durch die An-
weisung des hervorragenden Bildhauers praktisch erprobte. Von dem Vorgange
dieses Prozesses sind wir nicht genau unterrichtet und wissen auch nicht, wie
Gantner mit Recht bemerkt, ob sich Burckhardt zu der spiteren Betrachtungsweise
Wolftlins positiv verhalten und wie er sich zu den Schriften von Hildebrand
gestellt hat. Die Liicke ist nicht auszufiillen. Trotz dieses Ueberganges zu einer
theoretischen Vorstellung, die sich zwar mit Burckhardts «anschauendem» Unter-
richt traf, aber nach anders gearteten Prinzipien vorging, hat Wolfflins Dankbar-
keit nicht fiir einen Augenblick nachgelassen und dem alten «K&bi», wie er ihn in
den Briefen an die Eltern benennt, immer seine Liebe und Verehrung entgegen-
gebracht, Dieser kleine Zug seiner angeblich so kiihlen Natur darf nicht unbeachtet
bleiben.

In mchreren Aufsitzen wurde nach langen Jahren von ihm ausgesagt, wie er
Burckhardts Erscheinung als Mensch und Lehrer schitzte, und ihnen einige, im
Gedenkbuche wiederholte Ausziige von Briefen aus dem Vorrat seines Schreib-
tisches beigefiigt. Wolfflin hat gerne iiber seinen noch im Jahre 1930 in aka-
demischen Kreisen nicht gebiihrend anerkannten Meister vor einem grofleren

502



Publikum gesprochen, in Miinchen und Berlin, in Ziirich und Basel. Da hat er in
seiner gewohnten Abneigung gegen pathetische Worte vom Katheder herab in
einem liebenswiirdigen Plaudertone erzihlt, wie Burckhardt aussah, wie er sich
benahm, wenn er iiber den Miinsterplatz ging oder Klavier spielte. Den Hérern
wurde durch reizende Schilderungen ein unvergefiliches Bild vermittelt, und Walff-
lin selbst in einen intimen Zusammenhang mit dem Auditorium gebracht, der
sonst nicht immer bestand. Die psychologischen Spannungen des Vortrags dank der
Eignung Wolfflins fiir die Charakterisierung von Kunstwerken und Personen er-
zielten eine lebendige Wirkung.

Ebenso ist bei den Briefen und Dokumenten eine psychologische Bedeutung
wahrzunehmen. Aus ihnen lésen sich die beiden Partner heraus zu einer geistigen
Auferstehung. Briefe, die nicht sub specie aeternitatis, sondern als unbefangene
Kundgebungen einer guten Stunde verfaflit wurden, sollen, behauptet man, besser
geeignet sein, Menschen wirklich kennenzulernen, als es ihren Biichern gelingen
kénnte. Der Fall Burckhardt-Wolfflin beweist weder die Wahrheit dieses Glaubens
noch das Gegenteil. Bei ihnen stehen die Biicher und die Briefe auf einer Rangstufe,
deren Hohe unbestreitbar und keiner literarischen Spitzfindigkeit zuginglich ist.
Nicht einmal der Gegensatz der Schreibenden nach Stil und Handschrift, worauf
Gantner hinweist, vermag ein Vorrecht fiir die eine oder die andere Seite zu
begriinden. In den letzten Jahren haben wir viele Sammlungen von Dichtern und
Schriftstellern erhalten, die mit grofler Begabung fiir die Kunst, die Feder iiber
den Briefbogen gleiten zu lassen, ausgeriistet waren, so von Hofmannsthal, Rilke,
Hofmiller und anderen. Thren Scripten fehlt aber meistens das Echo des Gefihrten
auf dem jenseitigen Ufer und somit ein Stiick sichtbarer Realitit und iiberlegender
Vergleichsmoglichkeit. Der Briefwechsel Wolfflin-Burckhardt ist wie die Korrespon-
denz zwischen Freytag und Treitschke, Hildebrand und Fiedler ein Wettkampf
kongenialer und widerspruchsvoller Elemente, und vielleicht deshalb zum Erfahren
und Verstehen ihrer Lebensenergien besser zu gebrauchen. In ihren Briefen kommt
die psychologische Deutung als Vereinfachung der Verschiedenheit eines alten und
eines um fiinfundvierzig Jahre jiingeren Mannes zur Analysierung der allgemein-
menschlichen Eigenheiten der beiden Freunde vor allem in Betracht. Wenn wir ihr
folgen, werden wir auch lernen, in ihrem Sinne zu handeln und einen seltenen
geistigen Gewinn davontragen. Das ist ein Buch, von dem Burckhardt sagen wiirde,
dafl es «bei Sonnenlicht» zusammengestellt worden sei,

Wolfflin hat einmal angemerkt, mit welcher Freude Burckhardt die Werke des
Herodot und des Thucydides las. Im Museum von Neapel befindet sich eine
Doppelherme midy den Bildnissen der beiden groflen antiken Geschichtsschreiber.
Das eine Hinterhaupt ist mit dem anderen verschmolzen, als gehorchten die Worte
der beiden Minner ein und derselben leitenden Idee. Das Antlitz aber sicht hiiben
und driiben nach seiner Seite und wird vom gleichen Licht in verschiedener Weise
getroffen. So rithmte einstens Alfred Dove Freytags und Treitschkes Verbindung.
So rithmen wir heute Burdkhardts und Wolfflins Freundschaft,

HERMANN UHDE-BERNAYS

ZU ALEXANDER LERNET-HOLENIAS ROMAN
«DER GRAF VON SAINT-GERMAIN»

So sicht nun Lernet-Holenias Landschaft aus, die einst im Spiel der Sonne
strahlte und erzitterte, im Hauch des Windes und der Blumen atmete und webte:
«Die Felder lagen voll schmutzigen Februarschnees, das Gewdlk war bleifarben.
Weithin kreischten Krihen. Der Weg war Schlamm und gelber Schneebrei, in den

503



Radspuren stand Pferdeharn... Hinter den Hiigeln zog sich, mit Strecken ge-
spenstisch schimmernden Schnees und mit schiitter scheinenden Wildern wie mit
Schauern schmutziger Tropfen bespriiht, das Gebirge. Lautlos drohende Wolken
verhiillten es halb.»

Der Glanz iiber der Welt ist wie weggesaugt, Licht und Farben sind erloschen,
Himmel und Erde sind erstarrt, Die Freude ist dahin, die Menschen sind bd&se
geworden. «Es hilt mich» — schreibt Branis in Wien — «hier zuriick, wo der
Verrat hinter jeder Planke, in jeder Telephonzelle, auf jeder &ffentlichen Bediirfnis-
anstalt lauert... Irgend etwas liflt mich nicht von hier fort, obwohl ich weif},
dafl ich nichts auf meiner Seite haben werde als ein paar pensionierte Hofrite,
ein paar Katholiken, ein paar iiberzeugte Sozialisten und ein paar Leute von
einigem Geschmack ... Ich weiff, daff das Verderben hereinbrechen wird, eine Sint-
flut von widerlichem und tddlichem Schmutz, Welle um Welle vielleicht, und
immer neues Feuer und neue Fluten...»

Was hilt ithn in Wien zuriick, was liflt thn nicht fort, obwohl er weifl, dafl er
verloren ist? Das Verhingnis hat ihn in Bann geschlagen, das Verhingnis, das sich
allgegenwirtig ankiindigt, in der verschmutzten Landschaft mit den lautlos drohen-
den Wolken, in dem bangen Zwielicht, dem Vorboten einer Sintflut von Schmutz,
eines grauenhaften Sturmes, eines qualvollen Untergangs. Der Weg, den Branis an
jenem Februarnachmittag durch die Felder nimmt, erinnert an die Pfade zur
Unterwelt, die Lernet-Holenia oft geschildert hat. Das Verhingnis heifit Zer-
stérung. Das Verhingnis ist der Tod, unter dessen eisigem Anhauch die Welt er-
starrt, wihrend unter der erstarrten Oberfliche alles sich auflést, alles zerfillt.

Das ist die Atmosphire Oesterreichs im Frithjahr 1938, vor dem Ueberfall, der
«Wegnahme des Staates». Branis, der so empfindet, ist ein Osterreichischer Patriot,
ein Industrieller, ein gebildeter, schongeistiger Grofibiirger. Illusionslos gegeniiber
der Umwelt und von dufleren Bindungen frei, kénnte er ins Ausland gehen. Wenn
er vor dem nahenden Verhingnis wie gelihmt an der Stelle des Unbheils bleibt,
so kommt das daher, dafl er, aufs tiefste aufgewiihlt, den inneren Halt verloren
hat. Ohne Hoffnung, ohne Ausweg, wird er zwar mit dieser Welt, aber nicht mit
sich selber fertig. In schauerlicher Vereinsamung kann er die iibermichtige Hif3-
lichkeit der Welt, die ihn mit Ekel erfiillt, nur durch die Flucht in sein Inneres
abwehren, und hier — wir lesen seine letzte Niederschrift — durchmifit er in
einem tragischen Rundgang sein Leben, seine Zeit, das Schicksal seiner Epoche.
«Mir ist, als z6ge das, was ist, sich von mir zuriick, und statt dessen umgibe mich
immer dichter das, was nicht ist», schreibt er. Was ihm an den Lebensnerv greift,
das ist die Gleichzeitigkeit, ja — wie ihm scheint — die iibersinnliche Verkettung
von Ereignissen, die ihn personlich und den Staat betreffen. «Wenn die Geschicke
entschlossen sind, uns wirklich niederzuwerfen, so tun sie sich zusammen, so ver-
zetteln sie sich nicht mehr als einzelne, so sammeln sie sich um uns wie Geier um
die Sterbenden auf einem Schlachtfelde.»

Nach einer Prophezeiung des sogenannten Grafen von Saint-Germain, des be-
riihmten Abenteurers aus dem achtzehnten Jahrhundert, sollten die des Esseintes
linger dauern, als Qesterreich. Da der letzte jenes Geschlechts, ein Karl des Es-
seintes der Liebhaber der Frau war, die Branis heiratete, so wird dieser zum
Schnittpunkt der Prophezeiung. In dem Augenblick nimlich, da der unmittelbar
bevorstehende Untergang Oesterreichs zur Gewiflheit wird, erfihrt Branis, dafl
Karl des Esseintes, den er vor vielen Jahren im Streit erschlug, weiterlebt, durch
ein «entehrend-licherliches Ungliick» verwandelt in den Sohn, den Branis bisher
fiir den eigenen gehalten hatte. «Denn das Schicksal zu erfahren, bedeutet, ithm
ausgeliefert zu sein. Wer es nichy erfihrt, fiigt sich ihm wie jedem natiirlichen
Vorgange.»

504



In diesem Augenblicke auch wird der Funke der Inspiration sichtbar, die den
pidlter die Perspektive dieses Werkes gewinnen lief}, die iiberlegene Perspektive,
In der die Weltkrise als geistige Krise erscheint — oder: in der die geistige Krise
der Gegenwart sich plastisch aus der Weltkrise heraushebr.

Ein Symbol der Verzweiflung ist der innere Rundgang des vereinsamten Branis,
der im Schreiben, in der Besinnung auf sein Leben und seine Zeit nichts anderes
sucht, als den inneren Halt, den er verloren hat. So mufl er in der Besinnung
zweifeln, in der Rechenschaft zweifeln, weil die Rechnung keineswegs aufgeht.
Er muB an allem zweifeln, an den Menschen, am Glauben, an der Schdpfung.
Das ist die Verzweiflung des Mutigen, ein kiihner Zweifel, der bis an die Grenzen
der Gotteslisterung dringt.

Die Darstellung des Zweifels ist von einer Plastik, die — der Grundfarbe des
Werkes entsprechend — auf jedes Dekor verzichtet. Die groflartige, von drama-
tischer Spannung erfiillte Disputation iiber die Existenz Gottes ist die Nach-
erzihlung eines Stiickes um Pontius Pilatus, das katholische Theologiestudenten
heimlich, des Nachts, in ihrem Schlafsaale auffiithrten. Der gottesleugnerische
Pontius Pilatus wird in dem fiktiven Prozef freigesprochen, Baron Donati, der
weltkundige Dombherr, der einst als Student den Pontius Pilatus kreiert hat, sagt
iiber die Haltung seines Helden, man konne Gott auf eine Art verleugnen, «dafl
er dadurch wirklicher wird als durch alle angemafite Sicherheit der Frommen.
Denn Gott — um mich theologisch exakt auszudriicken — ist nicht existent,
sondern superexistent, nicht wirklich, sondern iiberwirklich.»

Die Frage bleibt fiir Branis offen; vielmehr gerit er, von den Ereignissen und
den Zweifeln gleichermaflen bedringt, iiber diese Frage hinaus. In seinen Ge-
sprichen mit dem Grofprior Bouvines kommt er zu dem Schlusse, die Welt sei
von allem Anfang so beschaffen gewesen, dafl sie aus der Bahn geraten mufte.
Hitte Gott sonst seinen eigenen Sohn senden miissen, das Erlosungswerk iiber-
haupt zu beginnen? Wenn Gott sich aber gar, am Ende der Welt, zur Verdam-
mung so vieler Seelen werde entschlieflen miissen, so sei auch die letzte Hoffnung
auf die Rettung der ganzen Schépfung dahin. Die Schopfung sei mifigliickt, sagt
Branis, und spiter schreibt er: «Ich bleibe dabei, sie ist mifigliickt, etwa wie der
Guf einer Glocke oder eines Denkmals aus Erz —Gott allein weiff, was ihn ver-
anlaflt hat, sich an ihr iiberhaupt zu versuchen, ja ob er’s aus freien Stiicken getan
oder ob er dazu gezwungen worden ist (etwa durch eine Art von teuflischer
Krankheit), so dafl er auch gar nicht Herr seiner eigenen Schopfung wire und es
vielleicht niemals war.»

Das ist die tiefste, die iulerste Verzweiflung. Von den Ereignissen weiter be-
dringt, von der wachsenden Unzuverlissigkeit und Bosheit der Menschen betroffen,
erinnert sich Branis an eine, wahrscheinlich die erste Erzihlung eines «unserer
groflen Dichter», die Geschichte eines jungen Kaufmannssohnes, den die Hifllich-
keit der Welt in den Tod trieb. Mit dieser Huldigung an den jungen Hofmanns-
thal (der die Geschichte als Sechzehnjihriger schrieb) schligt Lernet-Holenia
wiederum das Schicksalsmotiv an. Die Geschichte des jungen Kaufmannssohnes
handelt, dem knabenhaften Dichter unbewufit und doch wie vorgeahnt, von
Unserm Untergang, sagt Branis und kopiert: «Zuletzt erbrach er Galle, dann Blut
~— und starb mit verzerrten Ziigen, die Lippen so verrissen, daff Zihne und Zahn-
fleisch entbl6ft waren und ihm einen fremden, bésen Ausdruck gaben.» Dazu
bemerkt Branis: «Dies war sein Ende, und so wird auch unser Ende sein . . .»

Dies wird in der Tat das Ende des Branis gewesen sein. Er sah in der Kirntner-
strafle eine tobende Menge und erkannte die ungeheure Gefahr. «Wann war sonst
Je ein Aufruhr statt mit hungernden Arbeitern, pliindernden Bauern und meutern-
den Soldaten mit Schuljungen aus Biirgerkreisen gemacht worden! Hier aber ward

505



er mit ihnen gemacht, und die Folgen werden schlimmere sein, als wenn sich an
der gleichen Stelle ein tobendes Proletariat dringte. Denn man lasse das Biirgertum
los, das niemals Blut getrunken hat, und es wird zuletzt mehr Blut trinken und
grausamer sein als die schlimmsten Schlichter der Erde», schreibt der Groflbiirger
Branis.

Das Ende Oesterreichs ist da. Der Kanzler ist gefangengesetzt, die Regierung ist
geflohen oder gleichfalls verhaftet. Branis entschliefit sich nunmehr, in dieser Nacht
zu fliechen. Sehnsiichtig denkt er an die Schénheit, an den goldenen Ueberflufl der
Welt: «Ich will auf den Quai du Montblanc treten, ich will die Schwine auf dem
See schwimmen sehen und, in der Ferne, wieTriume aus Schnee und Rosen, die
Grandes Jorasses und den Dent du Géant.»

Doch der ungliickliche Branis flieht nicht. Kdnnte er es denn, da er mit sich
selber nicht fertig geworden? Schon in seinem Packard, biumt sich der Vereinsamte
auf, und er findet den Tod durch eine tollkithne Verzweiflungstat, die — grif}-
liche Ironie eines grifllichen Schicksals — in einem Aktenstiick der Geheimen
Staatspolizei Wien verzeichnet wird.

Der Untergang Oesterreichs und unseres Branis hitte nicht diese Tiefe, hitte
nicht die Allgemeingiiltigkeit einer Gestaltung der geistigen Krise des Abendlandes
erlangt, wenn nicht die niederdriickenden Erfahrungen und bittern Erkenntnisse
der ersten Nachkriegsjahre in den Roman «Der Graf von Saint-Germain» ein-
gegangen waren. Die Geschichte vom Untergang Oesterreichs wird dadurch in eine
welthistorische Perspektive gehoben. Dies kann freilich nur ein Dichter, dem die
grofle geistige Schau angeboren ist. Die festgefiigte Komposition des Werkes (das
im Morgarten Verlag erschienen ist) konnte hier blof3 angedeutet werden. Es ist
eine vollendete Dichtung.

Eine wirkliche Dichtung, sagt man, ist erlebt und erlitten. Was muf} der gelitten
haben, der dieses Werk geschaffen hat! Doch ist der Grad der Vollendung das

Mafl der Ueberwindung. JOSEF HALPERIN

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Probleme Die 6ffentliche Meinung des Kontinents wurde in den letzten Monaten
des durch die zuriickhaltende Politik der Labour-Regierung Europa gegen-
Westblocks iiber enttiuscht. Dennoch tite man den hohen Traditionen der

britischen Politik unrecht, wenn man annehmen wollte, daf} in einer
Frage von so fundamentaler Bedeutung das nationale Interesse durch das partei-
politische gebrochen wird. Jede britische Regierung wiirde sich mit gewichtigen
Bedenken auseinandersetzen miissen. Geht es doch darum, ob England eine euro-
piische Foderation zulassen und ihr beitreten, oder nur eine lose Assoziation befiir-
worten soll, die durch auflenpolitische und strategische Abmachungen zusammen-
gehalten, aber nicht durch eine Zollunion oder durch Priferenzzélle zu einem
wirtschaftlichen Ganzen integriert wird. Die britische Auflenpolitik steht daher
vor dem grofiten Dilemma ihrer diplomatischen Geschichte. Entscheidet sie sich
zu einer echten Féderation Westeuropas mit dem Vereinigten Konigreich, so
wiirde das Foreign Office auf seinen bestindigsten Grundsatz verzichten miissen,
keine Bindungen einzugehen, die Englands Stellung von vornherein festlegen, also
von einem fait accompli des Auslands abhingig machen. Die &konomische Bin-
dung fiihrt aber zu einer neuen Wirtschaftsstruktur, die man nicht ohne schwere
innere Erschiitterungen widerrufen kann, und von der man noch nicht einmal
weifl, was sie bringen wiirde. Die europiische Féderation wird daher besonders
von Commonwealthpolitikern wie L.S.Amery bekimpft, der einen bedenken-
schweren Artikel «The British Commonwealth and European Unity» in der

506



National Review (Heft 789) veroffentlicht. Der frithere Staatssekretir fiir Indien
und Burma im Kriegskabinett Churchill riihrt nicht blof8 den britischen Loyalismus
mit der Frage auf, ob fortan statt der Krone ein europidisches Parlament Englands
hochste Instanz werden soll, sondern auch die Grundkrifte der britischen Welt-
macht, wenn er eindringlich davor warnt, die Prosperitit des britischen imperialen
Priferenzsystems von Ottawa zugunsten eines prekiren, kaum wiinschenswerten
und sicher undurchfiihrbaren westeuropiischen Priferenzsystems aufzugeben. Da
beide Zollunionen unvereinbar sind, wiirde Englands Beitritt zu einer europiischen
Fideration die Welt um den moralischen und Skonomischen Wert des Common-
wealth irmer machen, ohne an seine Stelle ein starkes Europa zu setzen, das sich
gegen einen russischen Angriff halten kdnnte. Entschlieft sich aber die Regierung
zu einer so waghalsigen Politik, so &ffnet sie die Schleusen, die den Markt des
Commonwealth vor einer Ueberflutung mit amerikanischen Waren, und England
Vor einem europiischen Dumping schiitzen. England wiirde das Commonwealth,
das Churchill gegen die One-World-Politik von Roosevelt und Hull in Amerika
zu halten wufite, in Europa verlieren. Noch schlimmer wire es, die One-World-
Politik, deren Zusammenbruch Amery feststellt, durch eine Zwei-Welt-Politik zu
ersetzen. Der Friede kann nur durch eine Forderung aller Gruppenbildungen
erhalten werden, die den Uebergang zwischen der Anarchie der Nationalstaaten
und einer kiinftigen One-World-Politik bilden. Als solche Gruppen bezeichnet
Amery das britische, amerikanische und das russische Imperium. Sie bediirfen der
Ergiinzung durch ein foderiertes Europa, das sowohl als Warenmarkt wie als
politisches Kraftzentrum fiir den Frieden und den Wohlstand der Welt unentbehr-
lich ist, Englands Stellung zu ihm entspriche der Stellung Kanadas zu den Ver-
einigten Staaten. Politisch, skonomisch, strategisch liiert, meidet es doch Bindungen,
die nicht mit der primiren Bindung des Commonwealth vereinbar sind. Diese
Losung war nach Amery von 1918—1930 mdglich, fiir die Unterlassung haben wir
alle schwer zu zahlen. Amery gehort also zu jenen geistig und politisch hochstehen-
den Tories, die die Konzeption der Kontinentalpolitik und ihr Gesetz der 5 Im-
Perien akzeptieren, weil sie in ihr die Garantie eines starken britischen Common-
wealth erblicken. Es kann ja auch nur ein englischer Kabinettsminister der Kriegs-
jahre so frei sein, Japans Mission zur Bildung eines ostasiatischen Imperiums an-
zuerkennen, und zu bedauern, dafl Japans autokratische Politik seine Aufgabe zu
Fall gebracht habe (Zu den Folgen gehdrt nun, dafl es statt eines ostasiatischen
ein russisches China geben wird.) Das Editorial der «National Review» unterstiitze
Amerys Konzeption durch den Hinweis, dafl es ohne einen Warenaustausch zwi-
schen West- und Osteuropa keine Erholung der Welt geben kann, Aber auch die
Zeitschriften der Labourparty wie Tribune und New Statesman and Nation sagen
mit fast gleichen Worten wie Amery, dafl nichts, was einer 6konomischen Fode-
ration Europas gleicht, fiir England in Frage kommt, und daf das letzte Wort
der britischen Aufienpolitik nirgends sonst als in London gesprochen werden darf.

Zeigt sich in diesen Erklirungen ein gesteigertes Machtbewuftsein Englands
gegeniiber Amerika, so kann man das gleiche in Frankreich England gegeniiber
beobachten. Nachdem die franzdsische Regierung die russische Einmischung im
Bergwerkskrieg zuriickgewiesen hat, will sie nun Frankreichs wahre Mission als
Europamacht selbstbewufiter den angelsichsischen Michten gegeniiber zum Aus-
druck bringen. Wie breit die Europabewegung in Frankreich geworden ist, zeigt
das Sonderheft von Esprit (11) «Les deux Visages du Fédéralisme Européen». Es
reiht sich den friitheren Sonderheften von «Esprit» durch eine reiche Dokumentation
und eine vielstimmige Diskussion an, in der besonders auf die Bedeutung Proud-
hons verwiesen wird, dessen Foderalismus eben franzosisch ist, wie der marxsche
Zentralismus deutsch. Eroffnet der Personalismus Mouniers den europidischen Fode-

507



ralismus im modernen Frankreich, so stellt sich ihm jetzt die Frage, ob er auch
zum Europa Churdhills, Marshalls und de Gaulles ja sagen konnte, da doch das
sozialistische Europa zum zweitenmal in 30 Jahren das Vereinigte Europa ver-
sdiumt hat. Das ist das Thema von J.-M. Domenach und Charles Ronsac, die eine
Fiillle von Tatsachen und Argumenten beibringen, aber auch nicht iibersehen, dafl
das Commonwealth England Zuriickhaltung auferlegt. Leider verkennen auch die
Personalisten, dafl Europa kein Partei- und kein Formproblem mehr ist, da weder
der Kapitalismus noch der Sozialismus irgend etwas mit dem Triimmerhaufen der
europiischen Souverinititen ohne ihre Zusammenfassung anfangen kann. Natiirlich
wird diejenige Macht im zusammengefafiten Europa mafigebend sein, die es zu-
sammenfaflt. Ein solches Studienheft hitte aber nicht die Frage unterlassen kénnen,
wie es kam, dafl keine sozialistische Regierung zwischen 1918 und 1936, den Jahren
der Entscheidung, ein Europa-Programm besaf}, wie es ihre Pflicht gewesen wire.
Zweifellos trifft aber auf das ganze Europa des Zwischenkriegs, mit Ausnahme
kleiner Gruppen, das prophetische Wort Valérys aus den «Regards sur le monde
actuel» zu: «L’Europe aspire visiblement 3 €tre gouverné par une commission
américaine. Toute sa politique s’y dirige.» Es hat also keinen Grund, sich iiber
seine Ohnmacht zu wundern.

Die Die amerikanische Besatzungsbehorde fiir Deutschland gibt an der
Verschworer Adresse ihrer «Neuen Zeitung» in Miinchen eine Zeitschrift Der

Monat heraus, deren erste zwei Hefte eine fast schon verwirrend
reichhaltige Elite der westlichen Geisteswelt politisch und literarisch vereinigen. Das
deutsche Publikum hat hier zum erstenmal Gelegenheit, an den Widerspriichen der
Mitarbeiter und an der abgedruckten Kritik der Leser die Spannweite der Dis-
kussionsfreiheit kennenzulernen. Man liest auch im «Monat» (2) James Burnham,
dessen Beitrigen das Licht des erfolgreichsten modernen Buchtitels vorausliuft, nicht
bestsellerisch, sondern geistig, denn das Wort «The Managerial Revolution» (Die
Revolution der Betriebsleiter) hat eine Strukturverinderung des modernen Lebens
in seiner ganzen Bedeutung durch eine gliickliche Wortprigung selbstverstindlich
wie ein Axiom gemacht. Burnham behandelt im «Monat» den Verschworer-
charakter des Bolschewismus mit der Kenntnis intimer Feindschaft eines trotz-
kistischen Alt-Redaktors. Obwohl der frithere Pro-Fanatismus nun zu einem
Kontra-Fanatismus wurde, ist Burnham der einzige Apostat des Kommunismus,
der die Echtheit seines Abfalls durch die fundamentale Entdeckung des Charakters
einer Eliteherrschaft beweist. Man muf§ etwas von Burnhams System kennen, um
im zitierten Artikel aufler Mitteilungen iiber die Methoden des Bolschewismus
auch etwas iiber ihren Sinn zu finden. Burnham hat in seinem wichtigen Buch
«Die Machiavellisten» (Pan-Verlag, Ziirich) die Doktrin dieses Falschspiels von
Mythos fiir die Masse, Rationalismus fiir die Betriebsleiter-Klasse beklemmend
deutlich gemacht, ohne doch angeben zu kénnen, wie unsere Zeit mit diesem
Monopolanspruch fertig werden soll, Gerade das will aber der Bolschewismus nicht,
der das System der Eliteherrschaft durch Terror verkdrpert, und sich, wie Burnham
in diesem Artikel richtig feststellt, aus seiner Verschworertaktik von 1903 bis zum
heutigen Tag folgerichtig entwickelte.

In die Verschwérungen des Zwischenkriegs erhalten wir durch die fast schon
sensationellen Dokumente aus den nach Washington verbrachten deutschen Akten
im Monat (2) Einblick. Die Papiere des Generals von Seeckt enthielten auch sein
handschriftliches Memorandum an den Reichskanzler Wirth vom 11.September
1922, das der Entdecker und Kommentator dieser Papiere, Julius Epstein, als das
Urdokument der Seecktschen Konzeption einer deutschen Aufriistung in Rufliland
bezeichnet. Die Grundlage zu' dieser Zusammenarbeit bildete der Vertrag von

508



Rapallo, der Deutschland und Rufland zu einem aktiven Faktor der antifran-
z0sischen Auflenpolitik erhob. Daf} ein deutscher General die Aufriistungsmdglich-
keiten, die die Politik ihm geschaffen hatte, wahrnehmen wollte, gehdrt zu seinem
militirischen Pflichtenkreis. Ganz anders stellt sich uns aber wieder einmal akten-
miflig die Moral und das politische Denken der Ebert-Republik dar, deren «Er-
fillungs»kanzler Wirth durch die von ihm eingeleitete Verschwdrung der schwar-
zen Reichswehr mit der Roten Armee gegen Frankreich zu den Wegbereitern des
Nazismus gehdrt. Zeigt doch das Seecktsche Memorandum mit revoltierender
Deutlichkeit, daRl jeder deutschen Aufriistung der Defensivcharakter fehlt und
der Vernichtungsdrang innewohnt. Was die deutschen Politiker und Militirs ge-
dacht, gewiinscht, gehofft, geplant haben, hat ihr legitimer Erbe Hitler getan. Daf§
sie mit einem franzésisch-englischen Krieg rechneten, beweist, wie sehr sie England
und Frankreich verkannten. Thr Ziel war nicht, diesen Krieg durch Verweigerung
von Sgldnerdiensten zu verhindern, sondern ihn durch Séldnerdienste zu ermdg-
lichen. Dafl sie damit die vom Kommunismus gewiinschte Schwichung Europas
durchfithrten, konnte der deutsche Gedanke 1939 und 1942 ebensowenig fassen
wie 1922. Immerhin hiefe es wider das Gebot Berdiajews handeln, Wahrheit iiber
alle Seiten auszusprechen, wollte man verschweigen, dafl die Fiden der deutsch-
russischen Verschwdrung im Arbeitszimmer Lord D’Abernons zusammenliefen.
Dort wurde allzu traditionell Weltpolitik gemacht. Der Bolschewismus offenbarte
aber hier zum erstenmal seinen Widerspruch zwischen Mythos und Praxis. Vor
den Kulissen des Mythos verdammt er die sozialdemokratische Koalition mit
biiI'gerlichen Parteien; hinter den Kulissen betreibt er die Konspiration mit der
Reaktion. Er wandelte sich scheinbar durch die Politik der Koalition in der Volks-
front; er bleibt unwandelbar innerhalb der Koalition Verschwérér bis zur «Liqui-
dation» jeder Konkurrenzmacht,

Renaissance Nachdem in der Kolonialpolitik alten Stils, der gewifl noch lange
der Neger nicht iiberwunden ist, der Eingeborene blofles Ausbeutungsobjekt

war, meldet er, der nun unentbehrlicher Triger der Produktion wird,
seine Menschenrechte an. Auch die Wissenschaft hat schon seit Jahrzehnten gesucht,
thn als Teil einer einzigen und ganzen Menschheit zu verstehen. Dem stand lange
die Theorie des ginzlich anderen, mystisch prilogischen Denkens der Naturvélker
von Lucien Lévy-Bruhl im Wege. Das ist nun nicht mehr der Fall. Die Rewwe
Philosophigue hat schon 1947 aus dem NachlaR ihres verstorbenen Herausgebers
die Tagebiicher verdffentlicht, in denen dieser seine Theorie des Prilogismus zu-
riickzicht, die besonders franzosische Theologen und Ethnologen wie Olivier Leroy,
Raoul Allier und andere bestritten hatten. Die Furche (35) behandelt in einem
Aufsatz von Hans von Mukarovsky die Bedeutung dieses Widerrufs, aber auch
den Wert einer falschen Fragestellung als Umweg zu tieferer Erkenntnis des reli-
8i6sen Lebens der Eingeborenen und der gesamtmenschlichen Einheit, zu der sie
gehoren., Hinzuzufiigen wire, daf das, was Lévy-Bruhl in den Naturvolkern fand,
In uns selbst archaisch fortwirkt, aber sowohl von ihnen wie von den europiischen
Vélkern durch andere Krifte iiberwunden wurde. Die grofle europiisch-afrikanische
Kulturgemeinschaft, die ja weit in die Vergangenheit zuriickreicht, wird einmal
wieder entstehen, und Vorarbeit dazu leistet die in Paris und Dakar erscheinende
grofle Zeitschrift Présence Africaine, auf die lange schon die besten Franzosen
gewartet haben, um einen Boden gemeinsamer franzosisch-afrikanischer Aussprache
2u besitzen. Die Mitarbeit von Gide, Mounier, Monod, Sartre auf franzdsischer
Seite wird durch eine Fiille literarischer und wissenschaftlicher Beitrige der jungen
afrikanischen Intelligenz erwidert. Auch Richard Wright fehlt nicht, dessen in der
ganzen Welt gelesene Biicher «Ich Negerjunge» und «Onkel Toms Kinder» jetzt

509



im Steinberg Verlag erschienen sind. Wright hat auch zusammen mit Michel Leiris,
dem Direktor der afrikanischen Abteilung des Musée de 'Homme das Sonderheft
von Le Musée vivant redigiert, das die Negerkunst nach ihrer Bedeutung fiir eine
Negerrenaissance und fiir die europiische Entwicklung befragt. Offenbar glaubt
man nicht, dafl mit ihrem Einflufl auf Malerei, Plastik, Tanz, Musik ihre Wirkung
erschopft ist. Auf Siidafrika beschrinkt sich ein Sonderheft von Studio, in dem
besonders der Beitrag von Walter Battis iiber das Wunder der Buschminnerkunst
in den Felsentilern Afrikas aufler neuen Abbildungen dieser magischen Kunst eine
Erklirung der historischen Aufeinanderfolge der jahrhundertelang neu iibermalten
und so erhaltenen Werke gibt. Aus zahlreichen Bildern geht die voriibergehende
Anwesenheit von Volkern aus dem igiischen Kulturkreis in Natal hervor. Bei der
grofien Bedeutung der Magie in der afrikanischen Welt sei in diesem Zusammen-
hang auch des neuen Bandes der Sammlung Dalp «Uebersinnliche Erscheinungen
bei Naturvélkern» von Ernesto Bozzano empfehlend gedacht.

Katholische Ricarda Huch hat hier in ihren Erinnerungsbildern von der Miinchner
Zeitschriften Studentenrésistance gegen den Nazismus auch dem Wirken von Carl

Muth und Theodor Haecker als Erweckern der Jugend ein kleines
Denkmal gesetzt. Sie zitiert das Jugendwort von Muth, der Katholizismus miisse
heraus aus seinem kulturellen Gettho, Diesem Gedanken diente Muth mit der
Monatsschrift Hochland, die jetzt wieder vom Summa-Verlag, Olten, fiir Deutsch-
land unter der Miinchner Redaktion des Muth-Schiilers Franz Josef Schoningh im
41. Jahrgang erscheint. Die Priifung des Nazismus, die Erfahrungen des sozialen,
progressiven Katholizismus in Frankreich, die Wirkung des neuen liturgischen
Lebens, die Bereicherung der katholischen Philosophie, Wissenschaft, Dichtung,
Kunst durch die groflen Namen der Gegenwart, driickt sich nun auch im «Hoch-
land» in vielen vorziiglichen Hauptartikeln und im reichen Allerlei der Rubriken
Kritik und Rundschau aus. Zahlreiche Namen der modernen Publizisten begegnen
einem in der katholischen Presse, in der sie frither keine solche Bewegungsfreiheit
besaflen. Auch die Behandlung jiidischer Fragen durch jiidische Mitarbeiter wire
vor dem Krieg nicht so natiirlich gewesen wie jetzt, wo «Hochland» Else Lasker-
Schiiler eine besondere Stellung einrdumt. Wir werden diese wertvolle Zeitschrift
zu zitieren noch ofters Gelegenheit haben.

In Frankreich hat aber das Leben der katholischen Zeitschrift einen Aufschwung
genommen, den wohl niemand in der Zeit eines lingst skleros gewordenen Anti-
klerikalismus vorausgesehen hitte. Témoignage Chrétien, der Nachfolger vom
«Temps Présent», erreicht heute 150 000 Leser und gehort zu den besten und ver-
breitetsten Wochenschriften Frankreichs. Auch die Auflagen der Monatsschriften
iibertreffen weit die Ziffern der Vorkriegszeit. Ueberhaupt sind 14 Prozent der
Zeitschriften bewuft katholisch. Sie lehnen eine strikt vatikanische Linie ab, stehen
mehr oder weniger entschieden auf der Seite der Massen, verhalten sich jeder Ein-
oder Zwei-Welten-Politik gegeniiber reserviert und haben bei prinzipiellem Gegen-
satz zum Kommunismus zum Beispiel Kravtschenko einer strengen Zensur unter-
zogen. Neben den Zeitschriften der franzosischen Geistigen, wie Esprit und Sartres
Temps Modernes, pflegt die Monatsschrift der Jesuiten Etudes die Auflenpolitik
zum Teil auf Grund ihres eigenen Informationsdienstes. Auch nimmt sie sich mehr
als andere katholische Zeitschriften der Bauernschaft an. Religids-theologisch ist die
Monatsschrift Diex vivant, die die Verbindung zum Protestantismus und zur
Orthodoxie unterhdlt. Economie et Humanisme arbeitet an der Synthese der im
Titel enthaltenen Begriffe, An die grofle Masse wenden sich etwa 200 Volks- und
Verbandsorgane, darunter La Voix du Pape, das mit einer Auflage von iiber
einer Million die gelesenste Zeitschrift Europas ist.

510



Kleine  Die Universitit Chicago veroffentlicht unter dem Titel Round Table
Chronik nun bereits iiber 550 Nummern einer Zeitschrift, die die kontra-
diktorischen Diskussionen der National Broadcasting Company wieder-
gibt und sie durch zusitzliche Artikel, Karten, Statistiken zu einem wertvollen
Informationsmittel der offentlichen Meinung macht. Jedes Heft enthilt eine in
sich geschlossene Diskussion. — Eine gute Zusammenfassung der Folgen von 1848
fir die deutsche Geschichte versffentlicht Prof. Rudolf Stadelmann (Tibingen) in
der Deutschen Rundschan (5). — Eine Ode des englischen Lyrikers W. H. Auden
auf Siegmund Freud gibt in 28 Strophen von heute selten gewordener Einfach-
heit aus innerstem Anteil ein Seelenbildnis analysierender Befreiung. Man liest
die schéne Uebersetzung von Elisabeth Mayer in der Wandlung (7). — Obwohl
die Deutschen Beitrige mehr das Gute, das Deutsche zu sagen haben, bringen
wollen, und die Bekanntmachung des neuen auslindischen Schaffens den vielen
anderen Zeitschriften iiberlassen, bieten sie doch mit einem Vortrag von Leo
Schestow iiber Kierkegaard und Dostojewskij (Heft 4) eine der wesentlichsten
Untersuchungen zum Verhiltnis beider Denker untereinander und zu Hegel. —
Es ist eine imponierende Leistung, dafl Die Quelle, eine Zeitschrift fiir Theater,
Musik und Film, die Krise iiberstehen konnte. Jedes Heft bringt unter anderem
ungekiirzte Dramen, und Heft 6 nichts Geringeres als Valérys «Mein Faust» in
der Uebertragung von Hermann Sauter und Friedhelm Kemp. — Die literarische
Monatsschrift Welt und Wort gibt eine zuverlissige Uebersicht iiber neue deutsche
Biicher, behandelt literarische Probleme im ersten Teil, wihrend der zweite Teil
in iiber hundert kurzen Rezensionen den Biichermarkt vor uns ausbreitet.
FELIX STOSSINGER

APHORISMEN VON OSWALD SPENGLER

In Deutschland wird eine Ausgabe von Werken ans dem Nachlaf Oswald Speng-
€rs wvorbereitet. Die «Neue Zeitungs verdffentlicht ans den hinterlassenen Auf-
zeichnungen des Kulturphbilosophen eine Anzahl von Aphorismen, die wir im
olgenden wiedergeben.

Es hat noch nie eine Zeit gegeben, in welcher der Sinn fiir Einsamkeit so ginz-
ich vergessen war. Bevor das Jahrhundert zu Ende geht, werden Menschen von
tieferem Geist sich mehr dem Nachdenken iiber den Sinn des Lebens und der
Zuriickgezogenheit zuwenden als der Wissenschaft und Technik, die heute die
Menschen fesselt. Die Europier werden in den nichsten fiinfzig Jahren eine tiefe
Verwandlung ihres Charakters durchmachen, und diese Verwandlung wird das
Schicksal ihrer Kultur bestimmen. . '

Die alten Formen (der Kultur, der Politik und so weiter) sind nichts mehr
Wert. Das ist richtig. Aber das liegt nicht an ihrem Zerfall, sondern an unserem.

ir sind die grofien Formen nicht mehr wert. Sie setzen Menschen mit Tradition
Voraus, mit Ehrfurcht, Ethos, Instinkt. Wir kennen nur noch Kritik und Vorteile.

ir sind gemein geworden, aber jene Formen waren vornehm.

Die «Natur» ist ein Reflex der Seele, und zwar nicht nur der Seele «als Er-
sCheinung», sondern und vor allem der Seele «an sich». Deshalb ist, wie Fichte
Wohl zuerst sah, der Umstand, welche Weltanschauung man habe, nichts weniger
als ein Beweis fiir die Welt, sondern ein Symptom unserer selbst. Daher sind

eorien wie die unreinlichen Phantasien der Freud-Schule, Wedekind et cetera
Wwertvoll. Alles auf Sexus zuriickzufiihren (das geht natiirlich, ebenso wie auf

511



Wille oder Verdauung oder Eros, weil das alles Seiten identischen Geistes sind),
kennzeichnet aber die Zeit, in der das gesagt wird.

An den Leib zuerst denken, die Seele als Akzidens empfinden — das war immer
der Anbruch des Endes!

*

Natur ist das Weltgefiihl, aus welchem der Mensch hoher Kulturen den Ein-
driicken seiner Sinne Bedeutung und Gestalt gibt, Geschichte ist das Bekenntnis,
das er von seiner inneren Existenz ablegt.

=

Das Kloster ist noch nicht wieder eine notwendige Erscheinung in dieser Kultur.
Es hat noch immer ein unbedeutendes Menschenmaterial, obgleich man das leicht
unterschitzt. ..

Aber che das zwanzigste Jahrhundert zu Ende geht, wird das Kloster die Stitte
der feinsten Geister sein.

*

Kultur ist Tradition. Je tiefer eine Form, desto langsamer reift sie. Ohne Tra-
dition ist man Barbar, Bolschewik.

»

Gott ist nur fiir den Kulturmenschen, der organisch fiihlt, eine Wesenheit.
Noch Goethe hitte sich eine mechanische (— atheistische) Welt wohl vorstellen,
aber sich nicht in sie einfiihlen konnen. Der Zivilisationsmensch dagegen kann
Gott gar nicht mehr empfinden, weil er die Welt nicht mehr organisch, sondern
mechanisch (aus Verarmung) empfindet.

b3

Intellektuelle Kritik auf Dogmen anwenden, ist notwendig albern.

Aber das spricht nur gegen die Kritik. Das Dogma steht héher. Diese Kritik
ist Mangel an Innenleben,

Jede Religion ist tot, sobald die Seele zum Intellekt einschrumpft, so wie Dom
und Palast zu groff sind fiir die Plebejer der Spitzeit.

*

Nicht die Angst um die Dauer, sondern um den Sinn unseres individuellen
Lebens fithrt zur Verzweiflung,

'S

Die wirtschaftlichen Dinge sind heute nur scheinbar wichtiger als die Politik.
Die Politik ist stets das erste, ist das Leben selbst.

Aber heute sind die Formen der Tradition verfallen, Dynastie, Parlament, Ge-
sellschaft, ohne die die Politik fiihrerlos ist. Weil der Oberbau der geschichtlichen
Michte in Ruinen liegt, ragen die Kellergewdlbe heraus.

=

Wenn die Gewerkschaft der Arbeiterfithrer zur Diktatur kommt, wirft sie die
Arbeiter selbst ins Elend (Moskau), um sich die Herrschaft zu sichern. Die Ge-
werkschaft betreibt politische Lohnoffensive; urspriinglich — 1830 — war sie als
Defensivorgan gegriindet, heute ist sie offensiv gegen Bauer und Biirger. Der
Streik der Hinde wird als «Recht», der Streik der Fiihrerarbeit (Aussperrung)
als «Unrecht» bezeichnet. Bis Moskau den Streik mit Maschinengewehren bedrohte.

Berichtigung. Das Keller-Zitat Seite 447 Mitte (Novemberheft) ist durch einen
Druckfehler entstellt worden: Selbstverstindlich sollte die Mitarbeit an den Cotta-
schen Zeitungen Kellers «poetischem Schaffen eine ruhige Grundlage» geben.

512



	Kleine Rundschau

