Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1948-1949)

Heft: 8

Artikel: Von der Verantwortung eines Staatsmannes
Autor: Keller, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759539

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759539
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VON DER VERANTWORTUNG
EINES STAATSMANNES

VON ADOLF KELLER

Prof. Max Huber', der im ersten Band seiner «Gesammelten Auf-
sdtze» von «Heimat und Tradition» handelte, stellt im zweiten Band
«Glanbe und Kirche> das Thema «Verantwortung» an die Spitze
dieser Betrachtungen. Er sieht in der Verantwortung die innerste
Verbindung zwischen Leben und Glauben, das tragende Fundament
der moglichen Zufleren und inneren Handlung eines Menschen, von
wo aus alle die mannigfachen Aufgaben und Probleme anvisiert und
gestaltet werden miissen.

Es kann sich hier nicht darum handeln, alle sechzehn Aufsitze im
einzelnen durchzugehen. Wir beschrinken uns hier vielmehr auf die
Gesamthaltung eines Mannes, der im &ffentlichen Leben unseres Lan-
des viel bedeutet und sich hier Rechenschaft gibt iiber den geistigen
Grund, der seine Haltung erméglichte.

Wir greifen daher ins Zentrum dieser Personlichkeit hinein, wenn
wir die mannigfachen Aeuflerungen zu Staat, Politik, Kirche, Vilker-
gemeinschaft und anderen von solcher Grundsitzlichkeit her zu ver-
stehen suchen. An diesem Begriff scheiden sich die Wege. Es gibt
Politiker, deren Jammer und Schmach darin besteht, daf ihre schein-
bare Grundsitzlichkeit nur in Sitzen, von einer Partei her dargereicht
oder befohlen, nicht aber in Grundsitzen besteht. Dann fehlt eine
letzte Ueberzeugung, ein Glaube, der alles trigt, und ist ersetzt durch
einen schwankenden Opportunismus oder blinden Fanatismus. Die
Trigheit des Denkens oder des Charakters, die es verschmiht, einen
solchen tragenden Grund zu suchen, erscheint als tragische Schuld
einer Gemeinschaft, die die hdchsten Giiter, auch die Freiheit, nur so
obenhin besitzen will, ohne sie stets neu zu erwerben. Zunichst im
Denkkampf, der immer wieder sich Rechenschaft gibt, ob die ver-
tretenen Ideen noch Wahrheit und Wert haben, dann aber auch im
Ringen des 6ffentlichen Lebens um die Umsetzung solcher Werte in
Wirklichkeiten.

_Soviel wiirde jeder Staatsmann zugeben, der nicht einfach blind

einer Partei oder Parole folgt und die Ueberzeugung in sich trigt,

! Max Huber: «Glaube und Kirche». Gesammelte Aufsitze, Band II.
Atlantis-Verlag, Ziirich.

475



dafl es sich im offentlichen Leben eines Volkes nicht nur um Wirt-
schaft oder Profit oder Macht, oder um ein billiges Gliick handelt,
sondern um Werte, um den Geist, also um Verantwortung.

Aber nicht viele haben den Mut, solche Ueberzeugung auch aus-
zusprechen. Es scheint dem Politiker, dem Wirtschaftsfijhrer, dem
Erzieher heute leichter, ein Bekenntnis abzulegen zu seiner Partei oder
zu den Gesetzen der Wirtschaft oder der Psychologie, als zu jenen
innersten Werten oder gar zum Glauben an die fithrende und rich-
tende Macht Gottes, in der alle andern Ueberzeugungen wurzeln.
Es hat sich so in der 6ffentlichen Sprache eine Art Versteckspiel aus-
gebildet, bei dem man hochstens andeutet, vorsichtig oder schamhaft,
daff man noch eine andere Anbetung kenne als die des goldenen
Kalbes oder des Willens zur Macht oder der Idole der Wirtschaft.
Man l4f8c den Horer raten, was einer eigentlich meint, wenn er vom
«Schicksal> oder von der «Vorsehung» oder von der «Hierarchie
hoherer Werte» oder vom «Baumeister des Weltalls» oder von wahrer
Wohlfahrt oder vom Ethos oder vom Idealismus spricht. Die Scham-
haftigkeit dieser Sprache in der Politik und in der Presse ist vielleicht
nicht nur diktiert von einem Mangel an bekennerischem Mut, sondern
— wir wollen es annehmen — von einer wirklichen Scham, Worte
zu gebrauchen, die so oft entleert, zu Tode gehetzt, bedeutungslos
geworden sind, also von einer Ehrlichkeit, die es ablehnt, mehr zu
zeigen, als man hat und mehr zu bekennen, als man glaubt.

Max Huber gehort nicht zu dieser Schar. Er hat den Mut, mitten
in der Politik stehend, zu bekennen, daff Politik kein Selbstzweck ist,
dafl auch Recht und Gerechtigkeit nur moglich sind, wo der Mensch
sich der hochsten Macht Gottes verpflichtet weifl, in der alle irdische
Gerechtigkeit ihren ewigen, tragenden Grund hat. Er weify auch, und
wir wissen es mit thm, mitten im Barbarentum unserer Zeit, daf} die
Humanitit eine fragwiirdige Angelegenheit geworden ist und daf}
es kein rein herauskristallisiertes Humanum gibt, da wo das Divinum
vergessen wurde, wo man nichts mehr weifl von Schopfung und
Erlosung des Menschen, von der «Weltgeschichte, die das Welt-
gericht ist».

Max Huber hat die Gabe und den Mut solchen Bekenntnisses und
gehort damit in jene eidgendssische Tradition hinein, zu der Hilty,
Motta, Tavel, Ador, Speiser, Secrétan, Ruchonnet, Gotthelf, Pesta-
lozzi, Segesser, Niklaus von der Flile gehoren, die bis in die alten
eidgendssischen Urkunden und in die Zeit zuriickreicht, da die Viter
es wagten, sich mit der Bundesverfassung zu «Gott dem Allmich-
tigen» zu bekennen.

Es gibt allerdings ein Bekenntnis zu solchen hochsten Werten, das
uns zu billig und zu leicht erscheint und an jene Herr-Herr-Sager

476



erinnert, die die Sache durch den Namen ersetzen. Die religitse
Sprache war einst die lauteste. Heute ist sie vielleicht zur leisesten
geworden, weil Minner wie Huber und sogar viele Theologen es heute
wissen, wie sehr die Wahrhaftigkeit unseres heutigen geistigen Lebens
bedroht ist von gewissen Clichés der Geschichte und gefihrdet durch
einen falschen Idealismus, der so oft, wie man in Amerika sicht,
ein vornechmes Wunschdenken darstellt. Max Huber ist in seinem
ganzen offentlichen Verhalten von einem unerbittlichen, niichternen
Realismus. Er kennt die Geschichte und das menschliche Herz zu gut,
um einem unkritischen oder frommen Optimismus zu verfallen, weder
einem biologischen oder psychologischen oder einem moralischen Ver-
trauen auf den Menschen an sich. Zu sehr hat gerade die neueste
Geschichte gezeigt, was in diesen Menschen ist und wessen er fihig
ist. Der heutige geistesgeschichtliche Humanititsglaube scheint das so
oft zu ignorieren und vergifit, Europa jedenfalls zu sagen, woher es
den Mut nehmen soll, wieder neu anzufangen. Die Existenzphilo-
sophie weif} etwas von dieser Verzweiflung, wenn sie sie auch wieder
beniitzt zu ciner blofen philosophischen oder literarischen Konstruk-
tion. Auch in der jiingsten Literatur bricht die Erkenntnis durch, daf
von der bloflen Humanitit her die heutige Barbarei, die Verzweiflung
nicht zu iiberwinden ist, dafl dem tief fressenden Pessimismus der
Geschichtsbetrachtung nicht einfach ein optimistischer Aberglaube an
die immanente Kraft des Guten, Wahren und Schonen, an den
heroischen Menschen, aufzupfropfen sei. Schriftsteller, wie Denis
de Rougemont und Robert de Traz; Deutsche, wie Bergengruen,
Wiechert, Guardini; Mauriac, Gillouin, Blois, Marcel, Maritain,
Siegfried in Frankreich, Thomas Stearns Eliot, der jingste Nobel-
Preistriger, Chesterton, Carrol J. Lewis, John Buchan in England;
Thornton Wilder in Amerika wissen heute in vollendeter Niichtern-
heit um die wahre Lage des Menschen, dem nicht mit biologischen
Rezepten, technischen Erfindungen, sozialen Programmen, politischen
oder erzieherischen Triumen oder der psychologischen Aufklirung
oder mit humanistischen Idealen wahrhaft zu helfen ist und der
nicht von daher den Mut zu einem neuen Anfang gewinnt.

Diese Einsicht in die tragische Lage des Menschen und der mensch-
lichen Gemeinschaft spricht aus diesem Werke mit aller Deutlichkeit.
Aber Max Huber predigt nicht mit irgendeiner Theologie oder
Dogmatik in diese Leere hinein und sucht nicht ein Vakuum zu fiillen
mit einer Theorie oder mit illusorischen Triumen. Nodch schaut er
trostlos wie Spitteler von seinem Felsen Eschaton in ein «meontisches»
(nicht existierendes) besseres Land hinaus in einem metaphysischen
Pessimismus, oder fordert wie die Existentialphilosophen zu einer
heroischen Haltung heraus, die den meisten nicht mehr méglich ist.

477



Dazu ist er zu niichtern, kennt auch die Grenzen der menschlichen
Moglichkeiten zu gut, und verweigert auch der Illusion die Gefolg-
schaft, die da meint, mit Worten, Programmen, Systemen, Ideologien
die Welt retten zu konnen. Er hat auch, trotz theologischer Kennt-
nisse, wie sie ein Laie sonst nicht besitzt, ein nur mifliges Vertrauen
zu jeder Theologie, die sich als Herrin unseres Glaubens aufspielt,
oder das unnahbare Geheimnis Gottes und Jesu Christi in' abstrakte
Formeln einfangen wiirde. Er kennt den furchtbaren Ddmon des
Absoluten, der einen menschlichen Machtwillen im Gewand abstrakter
Ideen verhiillt. Er mifitraut jeder frommen Phrase, die sich ehr-
furchtslos nicht unter, sondern iiber den lieben Gott stellt. Daf} ein
Mann mit einer seltenen Kenntnis der politischen und wirtschaftlichen
Realitdt, mit einer Lebensfithrung, die ihn auf einen Hohenweg einer
angesehenen internationalen und nationalen Stellung brachte, mit einer
ungewohnlichen Denkkraft zur Bewiltigung schwieriger Probleme,
durchbrach zu einer letzten Einsicht in den menschlichen Abgrund,
zu einer erschiitternden Demut auf einem Gipfel und zu einer ver-
trauenden Gelassenheit mitten in der scheinbaren Gottverlassenheit
der Welt, ist ein geistiges Schauspiel, das wir in unserm Lande nicht
hiufig finden.

Es ist sichtbar in diesem Buch, dessen Substanz aus andern Tiefen
geschopft ist als aus der bloflen empirischen Sachkenntnis und un-
mittelbaren Verantwortlichkeit fiir den Gang eines ungewdhnlichen
Lebenswerkes. Wer nur an den Leistungen hingenbliebe, hitte genug
zu tun, um zu ermessen, was Huber als Rechtslehrer geleistet hat
oder im Dienst der Eidgenossenschaft, was er als Prasident des Inter-
nationalen Roten Kreuzes in schwersten Zeiten und unter groflen
Schwierigkeiten und Anfechtungen auf sich nahm, um das grofite
Werk der Humanitit durch die furchtbarste Zeit der Inhumanitit
durchzusteuern. Aber diese Schau wiirde von der Peripherie ausgehen
und nicht vom innersten Zentrum des Mannes, der nicht einem bloflen
amerikanischen Aktivismus und Pragmatismus verfiel und sein Leben
mit Taten vollstopfte, sondern dessen Leistungen nur von einem
inneren Lebenssinn her zu deuten sind, dessen Selbstbewertung sich
nicht an den Leistungen miflt, sondern im Glauben an Gottes Fithrung
und Gnade und an einer alles durchdringenden Verantwortlichkeit.
Sein Geheimnis liegt nicht in einer auflergewdhnlichen geistigen Kraft
oder ungeheurer Arbe1tsfah1gke1t oder einer seltenen Lebenschance
oder iiberhaupt in seinen menschlichen Moglichkeiten, sondern in
seinem Verhiltnis zu einem iibermenschlichen Ziel und einer gott-
gegebenen Aufgabe. So wird das Leben nicht nur zu einem Lebenswerk,
sondern zu einem Dienst, und ist nicht Selbsterfiillung, sondern
Gehorsam und Gnade Gottes. Man kann diese Betrachtungsweise

478



eines groflen Lebenswerkes vor allem in einem kleinen, persénlichen
Bekenntnisbuch sehen, dem «Barmherzigen Samariter», wo auch seine
Innerste Stellung zum Werk des Internationalen Roten Kreuzes von
diesem Zentrum her gedeutet wird.

Das Vergleichsbild konnte auch in dem Bau einer ungeheuren
Pyramide gesehen werden, die als Monument einer Organisation und
des Bauwillens vor uns hingestellt wiirde oder etwa in der Leistung
einer Friedensarmee, die unter ithrem zivilen General Schlachten der
Menschlichkeit gegen die Unmenschlichkeit schldgt. Max Huber, beim
Suchen nach einem Sinn, denkt aber eben nicht an solche Bilder
menschlicher Grofe oder der Leistungen, sondern an jenen Samariter,
den Jesus Christus als Gleichnis aufstellte, also einen Menschen, der
vom Esel steigt, um sich seines verwundeten und sterbenden Bruders
auf der Strafe zu erbarmen. Er denkt an den Dienst, der allem
menschlichen Tun den hochsten Sinn gibt, einen Dienst, der geleistet
wird nicht nur aus einer moralischen Verantwortlichkeit heraus,
sondern aus jenem heiligen Personalismus der Liebe, der in Jesus
Wirklichkeit und Gnade wurde. Aber «Gnade ist dem modernen
Menschen ein fremder, meist unverstindlicher und widerwirtiger
Begriff».

Diese Sinngebung des Lebens und der Arbeit kann in doppelter
Weise betitigt werden. Einmal so, daf} die Liebe gar nicht fragt nach
einem Sinn, sondern sich einfach in der Fiille der gottlichen Liebe
den nétigen, unmittelbaren Impuls sucht. Sodann in der Anstrengung,
sich selbst und der Welt den geistigen Weg aufzuweisen, der vom
Grundsatz zur Leistung, von der Liebe zur Pflicht, von der Gerechtig-
keit zum Recht, vom Glauben zur Liebe fiihrt in jenem «inneren
Wachsein einer Seele, deren Wissen sofort zum Gewissen wird». Das
ist nur moglich, wo nicht nur ein tiefes Selbstbewufitsein sich reflek-
tiert, sondern jene Demut, die, wie bei Paulus, «alles als Dreck
erachtet» neben der unendlichen Gnade Gottes, die ihm widerfahren
ist. Sie kann durch nichts anderes beantwortet werden als durch Dank,
Glauben und Treue im Kleinen — die Treue im Denken, die Treue
im Handeln, jene Treue, die Charakter heifit, Werte schafft und
Schicksal bedeutet.

Damit hitten wir nun den Hauptschliissel zu den einzelnen Auf-
sdtzen, in denen in konkreter Weise einzelne Fragen oder Aufgaben
oder Probleme behandelt werden. Es ist nicht zu sagen, welche Fiille
von Lebensweisheit, politischer und menschlicher Erfahrung, aber
auch welche Tiefe des Wissens, die zum Gewissen wird, vor uns aus-
gebreitet wird in diesen sechzehn Aufsitzen. Sie reichen in die Politik
hinein, die den Staatsmann zu einer dreifachen Verantwortung fiir
Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft fishrt. Sie reichen hinein in

479



die menschlichen, rechtlichen und wirtschaftlichen Konflikte und
Handlungen, die nur an einem gemeinsamen System «unverriickbarer
Koordinaten» zu messen sind.

Es ist charakteristisch fiir Max Huber, daf} er nicht nur nach dem
Ort des Ethos in der Welt des Wirtschaftlichen und Politischen fragt,
sondern dieses Ethos religids begriindet durch eine Antwort auf die
Frage: «Was bedeutet mir der christliche Glaube?» Wir sehen ihn
gerade hier von seinem Zentrum aus denken, von dem aus er an die
Peripherie des praktischen Handelns strebt. Eine solche Fragestellung
liegt dem Manne des 6ffentlichen Lebens sonst nicht, und Max Huber
wiirde dies auch nicht aussprechen, wenn er nicht das Gefiihl hitte,
daff wir heute nicht mehr in einer Zeit geschichtlicher Betrachtungen
leben diirfen, wie Jakob Burckhardt es noch konnte, oder gar in
einem nur dsthetischen Selbstgenuff. Wir sind in eine Zeit der Ent-
scheidung hineingestellt, die noch tiefer hinabreicht als in ethische
Alternativen. Diese Tiefe wird heute allein betreten mit der Ent-
scheidung fiir oder gegen Christus. Man sieht gerade an diesem Auf-
satz, wie innerlich Max Huber das Grenzgebiet zwischen ethischer
und religioser Haltung durchgelebt hat, wie sehr er es auch vermeidet,
bei einer blof kirchlichen Partei oder einer theologischen Gruppe
beruhigt zu landen; nicht blof} bei einer christlichen Weltanschauung
oder einer respektvollen oder gedimpften Christlichkeit. Er bricht
durch zur Bibel und zu Christus, «zum Kreuz von Golgatha», wo die
«unvereinbaren und sich widersprechenden Michte und unerfiillbaren
Anforderungen des menschlichen Daseins zusammengeschaut werden
konnen oder vielmehr, wo die Kraft gewonnen wird, die den Men-
schen auch in der letzten Not noch trigt, wo jener geheimnisvolle
Ort uns geschenkt wird, an dem auch das Bose sich gipfelt, ebenso
wie das Gute es tut in der Selbsthingabe Gottes».

Ganze Seiten dieses Aufsatzes konnten von einem modernen Ver-
kiindiger und Jiinger Jesu geschrieben sein, der uns nicht anpredigt,
sondern ein Zeugnis ablegt, oder von einem Theologen, aber nicht
von einem, der «z#ber dem lieben Gott steht», sondern unter dem
lieben Gott, und dem nicht das Rechthaben und die Systematik oder
die Wissenschaftlichkeit die Hauptsache ist, sondern das lebendige
Zeugnis fiir Christus und das Wunder der gottlichen Gnade. Es ist
beste Laientheologie, die nicht frommes Reden bedeutet, sondern jene
Einfachheit, Dichte und jenen praktischen Sinn, die dem Theologen
vom Beruf so oft abgehen.

Wo man das Buch aufschligt, fillt der Blick auf Fragen und Pro-
bleme, rechtlicher oder wirtschaftlicher Natur, wo Huber sich nicht
nur mit tiefer Sachkenntnis, sondern mit heiflem theologischen
Bemiihen sich vorwirts tastet bis hinein in jenes innerste Sanctum,

480



wo der Mensch verantwortlich vor Gott steht, so wie Jesaja im
raucherfiillten Tempel die heilige Gegenwart Jahwes empfindet und
nichts anderes mehr sagen kann als «Weh’ mir, ich vergehe». Wer
dort steht, kann nicht nur sich bei grofler Sachkenntnis beruhigen
oder beim gegebenen Recht oder bei einem handlichen Ethos oder bei
einer wohlgeformten Theologie, sondern lernt in profundis die wahre
Not des Menschen, der nur durch die Gnade geholfen werden kann.

Das Buch ist nicht mit einer einzigen Tiefenmessung auszuloten.
Der einfache Christ findet bei dieser Lotung jene letzte, unldsbare
Spannung zwischen Siinde und Gnade; der Theologe sieht hier mit
Staunen, wie auch eine Laientheologie, ohne sich im Labyrinth der
Schultheologie zu verlieren, das wahre christliche Problem auf den
Kopf trifft. Aber auch der Staatsmann gewinnt hier sachgemifle Ant-
worten, zum Beispiel wenn er frigt, wie er das Verhiltnis von
Kirche und Staat gestalten solle. Der Kulturpolitiker, wenn er frigt,
wie die erhaltenden mit den schépferischen geistigen Kriften in ein
Gleichgewicht zu bringen sind. Der Staatsrechtler, der im heutigen
Kampf um den Sinn der Demokratie nach der letzten Begriindung
des Staates und der Autoritit iiberhaupt frigt; der politische Fiihrer,
der vor jeder Ueberschitzung der Politik gewarnt wird, ebenso wie
der simple Christ, der zur Verantwortung auch fiir die Politik
gefitht wird.

Was Max Huber, den Kenner konkreter Verhiltnisse, bei diesen
Untersuchungen auszeichnet, ist der Radikalismus einer letzten Frage-
stellung. Er wagt es zum Beispiel zu fragen, ob wir noch ein christ-
licher Staat sind. Wer so fragt, wird nicht nur auf die rechtlichen und
politischen Institutionen sehen, sondern auf die geistliche, religitse
und sittliche Situation des Schweizervolkes, nicht nur von «Rechts-
ethik» und «Rechtstechnik» reden, sondern von dem Glauben an eine
die Welt durchwaltende héhere Gerechtigkeit, von der jene abhingen.
Huber sieht hier deutlich, wie der Sakularisierungsprozef in unserm
Volk fortschreitet, durch den die transzendenten Wahrheiten ins
Humane, Psychologische, Praktisch-Ethische reduziert werden, wo-
durch auch fiir weitere Kreise der Begriff des Christentums sich so
verwischt hat, dafl auch «der christliche Glaube nicht mehr von nicht-
christlichen Weltanschauungen abzugrenzen ist». So hat ja auch die
Bun-desverfassung, trotz der Ueberschrift, einen ausgesprochenen siku-
laren Charakter. |

Das Buch reicht weit iiber den relativ begrenzten Kreis ethischer
Aufgaben und religioser Fragen in unserem eigenen Lande hinaus.
Ein Aufsatz befafit sich mit der Oekumenischen Bewegung und der
Volkerwelt. Huber sicht, wie die Oekumenische Bewegung einen
Antrieh empfing gerade aus dem Zusammenbruch des sikularen

3 481



Humanismus. Er hat selbst an der 6kumenischen Studienarbeit teil-
genommen und war auch an den Okumenischen Konferenzen von
Bern und Oxford beteiligt. Bedeutsam ist, nebenbei gesagt, daf} er
in einem Augenblick, wo der Vatikan den Katholiken die Beteiligung
an einer Weltkirchenkonferenz verbietet — nulli permissurum —
schon vorher die geistige Ndhe der sozialen romischen Enzykliken zu
den sozialen 6kumenischen Botschaften gesehen hat.

In diesen weiteren Zusammenhang hinein gehort auch das Ver-
hiltnis unseres evangelischen Verstindnisses zur Stazatenpolitik. Auf
diesem Gebiet siecht Huber, wie die Weltentwicklung jener letzten
groflen Entscheidung zutreibt, die da heiflt: aut Christus, aut Caesar.
«In keiner Zeit hat sich dieses Dilemma gewaltiger und furchtbarer
vor der Christenheit aufgerichtet als heute.» Deshalb, weil vom Staate
aus «jene Umwertung aller Werte» begonnen hat in einem Sinn, der
dem Evangelium gerade entgegengesetzt ist. Ein grofler Teil der
Christenheit sieht die grundsitzliche Bedeutung dieser Frage nicht
ein. Gerade deswegen mufl unsere Zeit so ernst genommen werden,
weil es hier «zu einem Endkampf zwischen Heidentum und Christen-
tum kommt».

Der brennende Punkt in diesem internationalen Problem ist der
Krieg. Hier wird die charakteristische Niichternheit und das sorg-
filtige Abwagen aller Gesichtspunkte besonders deutlich. Huber ist
in der Relativitit unserer menschlichen Verhaltnisse allen fanatischen,
grundstiirzenden Experimenten abhold. Die grundsitzliche Entschei-
dung fillt nicht hier, sondern in einem geistigen Bereich. Von dem
Verantwortungsverhiltnis aus lehnt Max Huber den reinen Pazi-
fismus als Ablehnung der Verantwortlichkeit fiir den Staat rundweg
ab; ebenso wie den religidsen Antimilitarismus, der «cinen Sprung
ins Leere tut und der geschichtlichen Erfahrung widerspricht, die
Gewalt einer didmonischen Welt geflissentlich iibersicht und zum
Anarchismus fithrt. Auch der Staat, den man durch Gewaltlosigkeit
schiitzen will, beruht auf Gewalt.» Wer den Staat will, auch als poli-
zeiliche Ordnung, kann die staatlich geordnete Gewalt nicht ver-
neinen. Hochstes Ziel aller Staats- wie aller Volkerrechtspolitik ist
daher die Gewalt. Das heifit aber nicht, dafl die Angelegenheit des
Friedens fiir den Christ zu einer nebensichlichen Frage werden diirfe.
«Der Krieg hat wohl in der Geschichte mehr Unrecht getan als der
Wille zum Frieden. Denn der Krieg wuchs hervor aus dem Triebleben
des Menschen, der Friede aber aus der Vernunft und dem Bewuftsein
der sittlichen Verantwortung.» Die Aufgabe, ein «christliches Ver-
standnis der internationalen Rechtsordnung zu suchen», bleibt daher
etwas vom Wichtigsten in der kommenden Skumenischen Arbeit.

Im Grunde ist der ganze Band eine kritische Auseinandersetzung

482



mit der heutigen geistigen Lage unserer Zeit. Die Niichternheit, mit
der dies geschicht, und mit der aller Fanatismus gegen Anders-
denkende vermieden wird, liflt keinen Zweifel aufkommen dariiber,
dafl Huber in diesem Kampf nicht nur beobachtet, urteilt, sondern
Stellung nimmt. Das gibt den Gedanken Hubers einen uniiberhor-
baren ethischen Wert, wenn schon die leidenschaftliche Zeit da oder
dort eine noch tiefer ins Konkrete eindringende Erwigung aller
Anspriiche verlangt, zum Beispiel in den sozialen und wirtschaftlichen
Fragen, denen ein Teil dieser Aufsitze gewidmet ist. Hier hort man
wohl von manchen Seiten, daff heutige konkrete Probleme nicht nur
von der Barmherzigkeit her angefaflit werden kdnnen, wie es scheint
im Beitrag vom barmherzigen Samariter. Und doch gehért diese
Schrift auch nach ihrem aufbauenden Gehalt zu einem der leuch-
tendsten Hinweise auf das, was heute in einer unverantwortlichen
und erbarmungslosen Welt not tut: Verantwortlichkeit und Liebe.
Daf} dies nicht nur praktische Aufforderung ist, zeigt der letzte Auf-
satz: «Zeit und Geschichte», der aller praktischen Arbeit den gewal-
tigen historischen und eschatologischen Hintergrund gibt. Max Huber
geht nicht von einer Geschichtsphilosophie, sondern von der Bibel
aus, die Geschichte als ein Tun Gottes unter Menschen auffafit. Dieses
Geschichtsverstindnis fiihrt leicht zu Ideologien, die sich leidenschaft-
lich bekimpfen. Die Zeit ist fliefend und daher verginglich. Daher
flicht der Mensch nicht nur in die Mystik, sondern auch in die
Geschichte, um eine hohere und dauernde Existenz zu finden. Aber
aus der Zeit selbst kann kein Sinn fiir die Zeit gefunden werden.
Die Bibel nimmt sowohl Zeit als Geschichte ganz real. Sie will vor
allem die Zeitalter offenbar machen, in denen Gott aus dem Ewigen
in die Zeit eingegriffen hat. Das ist die Offenbarung. Im christlichen
Geschichtsverstindnis nimmt Christus die zentrale Stellung ein. Hier
bricht vor allem das Ewige in die Zeit herein, und Gott begegnet dem
Menschen. Das gibt der Geschichte einen Sinn und eine Bedeutung,
wie keine Geschichtsphilosophie es vermag. Hier wurzelt nicht nur
die Spannung zwischen Zeitlichem und Ewigem, sondern auch die
Personliche Verantwortung, die einer der Zentralbegriffe des Buches
1st, wodurch auch die Zeit Mafl und Sinn bekommt. Diesem Ver-
stindnis von Zeit und Geschichte gehort das letzte Wort.

483



	Von der Verantwortung eines Staatsmannes

