
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1948-1949)

Heft: 8

Artikel: Von der Verantwortung eines Staatsmannes

Autor: Keller, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759539

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759539
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VON DER VERANTWORTUNG
EINES STAATSMANNES

VON ADOLF KELLER

Prof. Max Huber1, der im ersten Band seiner «Gesammelten
Aufsätze» von «Heimat und Tradition» handelte, stellt im zweiten Band
«Glaube und Kirche» das Thema «Verantwortung» an die Spitze
dieser Betrachtungen. Er sieht in der Verantwortung die innerste
Verbindung zwischen Leben und Glauben, das tragende Fundament
der möglichen äußeren und inneren Handlung eines Menschen, von
wo aus alle die mannigfachen Aufgaben und Probleme anvisiert und
gestaltet werden müssen.

Es kann sich hier nicht darum handeln, alle sechzehn Aufsätze im
einzelnen durchzugehen. "Wir beschränken uns hier vielmehr auf die
Gesamthaltung eines Mannes, der im öffentlichen Leben unseres Landes

viel bedeutet und sich hier Rechenschaft gibt über den geistigen
Grund, der seine Haltung ermöglichte.

Wir greifen daher ins Zentrum dieser Persönlichkeit hinein, wenn
wir die mannigfachen Aeußerungen zu Staat, Politik, Kirche,
Völkergemeinschaft und anderen von solcher Grundsätzlichkeit her zu
verstehen suchen. An diesem Begriff scheiden sich die Wege. Es gibt
Politiker, deren Jammer und Schmach darin besteht, daß ihre scheinbare

Grundsätzlichkeit nur in Sätzen, von einer Partei her dargereicht
oder befohlen, nicht aber in Grundsätzen besteht. Dann fehlt eine
letzte Ueberzeugung, ein Glaube, der alles trägt, und ist ersetzt durch
einen schwankenden Opportunismus oder blinden Fanatismus. Die
Trägheit des Denkens oder des Charakters, die es verschmäht, einen
solchen tragenden Grund zu suchen, erscheint als tragische Schuld
einer Gemeinschaft, die die höchsten Güter, auch die Freiheit, nur so
obenhin besitzen will, ohne sie stets neu zu erwerben. Zunächst im
Denkkampf, der immer wieder sich Rechenschaft gibt, ob die
vertretenen Ideen noch Wahrheit und Wert haben, dann aber auch im
Ringen des öffentlichen Lebens um die Umsetzung solcher Werte in
Wirklichkeiten.

Soviel würde jeder Staatsmann zugeben, der nicht einfach blind
einer Partei oder Parole folgt und die Ueberzeugung in sich trägt,

1 Max Huber: «Glaube und Kirche». Gesammelte Aufsätze, Band II.
Atlantis-Verlag, Zürich.

475



daß es sich im öffentlichen Leben eines Volkes nicht nur um
Wirtschaft oder Profit oder Macht, oder um ein billiges Glück handelt,
sondern um Werte, um den Geist, also um Verantwortung.

Aber nicht viele haben den Mut, solche Ueberzeugung auch
auszusprechen. Es scheint dem Politiker, dem Wirtschaftsführer, dem
Erzieher heute leichter, ein Bekenntnis abzulegen zu seiner Partei oder
zu den Gesetzen der Wirtschaft oder der Psychologie, als zu jenen
innersten Werten oder gar zum Glauben an die führende und
richtende Macht Gottes, in der alle andern Ueberzeugungen wurzeln.
Es hat sich so in der öffentlichen Sprache eine Art Versteckspiel
ausgebildet, bei dem man höchstens andeutet, vorsichtig oder schamhaft,
daß man noch eine andere Anbetung kenne als die des goldenen
Kalbes oder des Willens zur Macht oder der Idole der Wirtschaft.
Man läßt den Hörer raten, was einer eigentlich meint, wenn er vom
«Schicksal» oder von der «Vorsehung» oder von der «Hierarchie
höherer Werte» oder vom «Baumeister des Weltalls» oder von wahrer
Wohlfahrt oder vom Ethos oder vom Idealismus spricht. Die Scham-
haftigkeit dieser Sprache in der Politik und in der Presse ist vielleicht
nicht nur diktiert von einem Mangel an bekennerischem Mut, sondern
— wir wollen es annehmen — von einer wirklichen Scham, Worte
zu gebrauchen, die so oft entleert, zu Tode gehetzt, bedeutungslos
geworden sind, also von einer Ehrlichkeit, die es ablehnt, mehr zu
zeigen, als man hat und mehr zu bekennen, als man glaubt.

Max Huber gehört nicht zu dieser Schar. Er hat den Mut, mitten
in der Politik stehend, zu bekennen, daß Politik kein Selbstzweck ist,
daß auch Recht und Gerechtigkeit nur möglich sind, wo der Mensch
sich der höchsten Macht Gottes verpflichtet weiß, in der alle irdische
Gerechtigkeit ihren ewigen, tragenden Grund hat. Er weiß auch, und
wir wissen es mit ihm, mitten im Barbarentum unserer Zeit, daß die
Humanität eine fragwürdige Angelegenheit geworden ist und daß
es kein rein herauskristallisiertes Humanuni gibt, da wo das Divinum
vergessen wurde, wo man nichts mehr weiß von Schöpfung und
Erlösung des Menschen, von der «Weltgeschichte, die das
Weltgericht ist».

Max Huber hat die Gabe und den Mut solchen Bekenntnisses und
gehört damit in jene eidgenössische Tradition hinein, zu der Hilty,
Motta, Tavel, Ador, Speiser, Secrétan, Ruchonnet, Gotthelf, Pestalozzi,

Segesser, Nikiaus von der Flüe gehören, die bis in die alten
eidgenössischen Urkunden und in die Zeit zurückreicht, da die Väter
es wagten, sich mit der Bundesverfassung zu «Gott dem Allmächtigen»

zu bekennen.
Es gibt allerdings ein Bekenntnis zu solchen höchsten Werten, das

uns zu billig und zu leicht erscheint und an jene Herr-Herr-Sager

476



erinnert, die die Sache durch den Namen ersetzen. Die religiöse
Sprache war einst die lauteste. Heute ist sie vielleicht zur leisesten
geworden, weil Männer wie Huber und sogar viele Theologen es heute
wissen, wie sehr die Wahrhaftigkeit unseres heutigen geistigen Lebens
bedroht ist von gewissen Clichés der Geschichte und gefährdet durch
einen falschen Idealismus, der so oft, wie man in Amerika sieht,
ein vornehmes Wunschdenken darstellt. Max Huber ist in seinem
ganzen öffentlichen Verhalten von einem unerbittlichen, nüchternen
Realismus. Er kennt die Geschichte und das menschliche Herz zu gut,
um einem unkritischen oder frommen Optimismus zu verfallen, weder
einem biologischen oder psychologischen oder einem moralischen
Vertrauen auf den Menschen an sich. Zu sehr hat gerade die neueste
Geschichte gezeigt, was in diesen Menschen ist und wessen er fähig
!st. Der heutige geistesgeschichtliche Humanitätsglaube scheint das so
oft zu ignorieren und vergißt, Europa jedenfalls zu sagen, woher es
den Mut nehmen soll, wieder neu anzufangen. Die Existenzphilosophie

weiß etwas von dieser Verzweiflung, wenn sie sie auch wieder
benützt zu einer bloßen philosophischen oder literarischen Konstruktion.

Auch in der jüngsten Literatur bricht die Erkenntnis durch, daß
von der bloßen Humanität her die heutige Barbarei, die Verzweiflung
nicht zu überwinden ist, daß dem tief fressenden Pessimismus der
Geschichtsbetrachtung nicht einfach ein optimistischer Aberglaube an
die immanente Kraft des Guten, Wahren und Schönen, an den
heroischen Menschen, aufzupfropfen sei. Schriftsteller, wie Denis
de Rougemont und Robert de Traz; Deutsche, wie Bergengruen,
Wiechert, Guardini; Mauriac, Gillouin, Blois, Marcel, Maritain,
Siegfried in Frankreich, Thomas Stearns Eliot, der jüngste Nobel-
Preisträger, Chesterton, Carrol J. Lewis, John Buchan in England;
Thornton Wilder in Amerika wissen heute in vollendeter Nüchternheit

um die wahre Lage des Menschen, dem nicht mit biologischen
Rezepten, technischen Erfindungen, sozialen Programmen, politischen
oder erzieherischen Träumen oder der psychologischen Aufklärung
oder mit humanistischen Idealen wahrhaft zu helfen ist und der
nicht von daher den Mut zu einem neuen Anfang gewinnt.

Diese Einsicht in die tragische Lage des Menschen und der menschlichen

Gemeinschaft spricht aus diesem Werke mit aller Deutlichkeit.
Aber Max Huber predigt nicht mit irgendeiner Theologie oder
Dogmatik in diese Leere hinein und sucht nicht ein Vakuum zu füllen
mit einer Theorie oder mit illusorischen Träumen. Noch schaut er
trostlos wie Spitteier von seinem Felsen Eschaton in ein «meontisches»
(nicht existierendes) besseres Land hinaus in einem metaphysischen
Pessimismus, oder fordert wie die Existentialphilosophen zu einer
neroischen Haltung heraus, die den meisten nicht mehr möglich ist.

477



Dazu ist er zu nüchtern, kennt auch die Grenzen der menschlichen

Möglichkeiten zu gut, und verweigert auch der Illusion die Gefolgschaft,

die da meint, mit Worten, Programmen, Systemen, Ideologien
die Welt retten zu können. Er hat auch, trotz theologischer Kenntnisse,

wie sie ein Laie sonst nicht besitzt, ein nur mäßiges Vertrauen
zu jeder Theologie, die sich als Herrin unseres Glaubens aufspielt,
oder das unnahbare Geheimnis Gottes und Jesu Christi in abstrakte
Formeln einfangen würde. Er kennt den furchtbaren Dämon des

Absoluten, der einen menschlichen Machtwillen im Gewand abstrakter
Ideen verhüllt. Er mißtraut jeder frommen Phrase, die sich

ehrfurchtslos nicht unter, sondern über den lieben Gott stellt. Daß ein
Mann mit einer seltenen Kenntnis der politischen und wirtschaftlichen
Realität, mit einer Lebensführung, die ihn auf einen Höhenweg einer
angesehenen internationalen und nationalen Stellung brachte, mit einer

ungewöhnlichen Denkkraft zur Bewältigung schwieriger Probleme,
durchbrach zu einer letzten Einsicht in den menschlichen Abgrund,
zu einer erschütternden Demut auf einem Gipfel und zu einer
vertrauenden Gelassenheit mitten in der scheinbaren Gottverlassenheit
der Welt, ist ein geistiges Schauspiel, das wir in unserm Lande nicht
häufig finden.

Es ist sichtbar in diesem Buch, dessen Substanz aus andern Tiefen
geschöpft ist als aus der bloßen empirischen Sachkenntnis und
unmittelbaren Verantwortlichkeit für den Gang eines ungewöhnlichen
Lebenswerkes. Wer nur an den Leistungen hängenbliebe, hätte genug
zu tun, um zu ermessen, was Huber als Rechtslehrer geleistet hat
oder im Dienst der Eidgenossenschaft, was er als Präsident des

Internationalen Roten Kreuzes in schwersten Zeiten und unter großen
Schwierigkeiten und Anfechtungen auf sich nahm, um das größte
Werk der Humanität durch die furchtbarste Zeit der Inhumanität
durchzusteuern. Aber diese Schau würde von der Peripherie ausgehen
und nicht vom innersten Zentrum des Mannes, der nicht einem bloßen
amerikanischen Aktivismus und Pragmatismus verfiel und sein Leben
mit Taten vollstopfte, sondern dessen Leistungen nur von einem
inneren Lebenssinn her zu deuten sind, dessen Selbstbewertung sich

nicht an den Leistungen mißt, sondern im Glauben an Gottes Führung
und Gnade und an einer alles durchdringenden Verantwortlichkeit.
Sein Geheimnis liegt nicht in einer außergewöhnlichen geistigen Kraft
oder ungeheurer Arbeitsfähigkeit oder einer seltenen Lebenschance
oder überhaupt in seinen menschlichen Möglichkeiten, sondern in
seinem Verhältnis zu einem übermenschlichen Ziel und einer
gottgegebenen Aufgabe. So wird das Leben nicht nur zu einem Lebenswerk,
sondern zu einem Dienst, und ist nicht Selbsterfüllung, sondern
Gehorsam und Gnade Gottes. Man kann diese Betrachtungsweise

478



eines großen Lebenswerkes vor allem in einem kleinen, persönlichen
Bekenntnisbuch sehen, dem «Barmherzigen Samariter», wo auch seine
innerste Stellung zum Werk des Internationalen Roten Kreuzes von
diesem Zentrum her gedeutet wird.

Das Vergleichsbild könnte auch in dem Bau einer ungeheuren
Pyramide gesehen werden, die als Monument einer Organisation und
des Bauwillens vor uns hingestellt würde oder etwa in der Leistung
einer Friedensarmee, die unter ihrem zivilen General Schlachten der
Menschlichkeit gegen die Unmenschlichkeit schlägt. Max Huber, beim
Suchen nach einem Sinn, denkt aber eben nicht an solche Bilder
menschlicher Größe oder der Leistungen, sondern an jenen Samariter,
den Jesus Christus als Gleichnis aufstellte, also einen Menschen, der
vom Esel steigt, um sich seines verwundeten und sterbenden Bruders
auf der Straße zu erbarmen. Er denkt an den Dienst, der allem
menschlichen Tun den höchsten Sinn gibt, einen Dienst, der geleistet
wird nicht nur aus einer moralischen Verantwortlichkeit heraus,
sondern aus jenem heiligen Personalismus der Liebe, der in Jesus
Wirklichkeit und Gnade wurde. Aber «Gnade ist dem modernen
Menschen ein fremder, meist unverständlicher und widerwärtiger
Begriff».

Diese Sinngebung des Lebens und der Arbeit kann in doppelter
Weise betätigt werden. Einmal so, daß die Liebe gar nicht fragt nach
einem Sinn, sondern sich einfach in der Fülle der göttlichen Liebe
den nötigen, unmittelbaren Impuls sucht. Sodann in der Anstrengung,
sich selbst und der Welt den geistigen Weg aufzuweisen, der vom
Grundsatz zur Leistung, von der Liebe zur Pflicht, von der Gerechtigkeit

zum Recht, vom Glauben zur Liebe führt in jenem «inneren
Wachsein einer Seele, deren Wissen sofort zum Gewissen wird». Das
ist nur möglich, wo nicht nur ein tiefes Selbstbewußtsein sich reflektiert,

sondern jene Demut, die, wie bei Paulus, «alles als Dreck
erachtet» neben der unendlichen Gnade Gottes, die ihm widerfahren
ist. Sie kann durch nichts anderes beantwortet werden als durch Dank,
Glauben und Treue im Kleinen — die Treue im Denken, die Treue
im Handeln, jene Treue, die Charakter heißt, Werte schafft und
Schicksal bedeutet.

Damit hätten wir nun den Hauptschlüssel zu den einzelnen
Aufsätzen, in denen in konkreter Weise einzelne Fragen oder Aufgaben
oder Probleme behandelt werden. Es ist nicht zu sagen, welche Fülle
von Lebensweisheit, politischer und menschlicher Erfahrung, aber
auch welche Tiefe des Wissens, die zum Gewissen wird, vor uns
ausgebreitet wird in diesen sechzehn Aufsätzen. Sie reichen in die Politik
hinein, die den Staatsmann zu einer dreifachen Verantwortung für
Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft führt. Sie reichen hinein in

479



die menschlichen, rechtlichen und wirtschaftlichen Konflikte und
Handlungen, die nur an einem gemeinsamen System «unverrückbarer
Koordinaten» zu messen sind.

Es ist charakteristisch für Max Huber, daß er nicht nur nach dem

Ort des Ethos in der Welt des Wirtschaftlichen und Politischen fragt,
sondern dieses Ethos religiös begründet durch eine Antwort auf die
Frage: «Was bedeutet mir der christliche Glaube?» Wir sehen ihn
gerade hier von seinem Zentrum aus denken, von dem aus er an die

Peripherie des praktischen Handelns strebt. Eine solche Fragestellung
liegt dem Manne des öffentlichen Lebens sonst nicht, und Max Huber
würde dies auch nicht aussprechen, wenn er nicht das Gefühl hätte,
daß wir heute nicht mehr in einer Zeit geschichtlicher Betrachtungen
leben dürfen, wie Jakob Burckhardt es noch konnte, oder gar in
einem nur ästhetischen Selbstgenuß. Wir sind in eine Zeit der
Entscheidung hineingestellt, die noch tiefer hinabreicht als in ethische
Alternativen. Diese Tiefe wird heute allein betreten mit der
Entscheidung für oder gegen Christus. Man sieht gerade an diesem Aufsatz,

wie innerlich Max Huber das Grenzgebiet zwischen ethischer
und religiöser Haltung durchgelebt hat, wie sehr er es auch vermeidet,
bei einer bloß kirchlichen Partei oder einer theologischen Gruppe
beruhigt zu landen; nicht bloß bei einer christlichen Weltanschauung
oder einer respektvollen oder gedämpften Christlichkeit. Er bricht
durch zur Bibel und zu Christus, «zum Kreuz von Golgatha», wo die
«unvereinbaren und sich widersprechenden Mächte und unerfüllbaren
Anforderungen des menschlichen Daseins zusammengeschaut werden
können oder vielmehr, wo die Kraft gewonnen wird, die den Menschen

auch in der letzten Not noch trägt, wo jener geheimnisvolle
Ort uns geschenkt wird, an dem auch das Böse sich gipfelt, ebenso
wie das Gute es tut in der Selbsthingabe Gottes».

Ganze Seiten dieses Aufsatzes könnten von einem modernen
Verkündiger und Jünger Jesu geschrieben sein, der uns nicht anpredigt,
sondern ein Zeugnis ablegt, oder von einem Theologen, aber nicht
von einem, der «über dem lieben Gott steht», sondern unter dem
lieben Gott, und dem nicht das Rechthaben und die Systematik oder
die Wissenschaftlichkeit die Hauptsache ist, sondern das lebendige
Zeugnis für Christus und das Wunder der göttlichen Gnade. Es ist
beste Laientheologie, die nicht frommes Reden bedeutet, sondern jene
Einfachheit, Dichte und jenen praktischen Sinn, die dem Theologen
vom Beruf so oft abgehen.

Wo man das Buch aufschlägt, fällt der Blick auf Fragen und
Probleme, rechtlicher oder wirtschaftlicher Natur, wo Huber sich nicht
nur mit tiefer Sachkenntnis, sondern mit heißem theologischen
Bemühen sich vorwärts tastet bis hinein in jenes innerste Sanctum,

480



wo der Mensch verantwortlich vor Gott steht, so wie Jesaja im
raucherfüllten Tempel die heilige Gegenwart Jahwes empfindet und
nichts anderes mehr sagen kann als «Weh' mir, ich vergehe». Wer
dort steht, kann nicht nur sich bei großer Sachkenntnis beruhigen
oder beim gegebenen Recht oder bei einem handlichen Ethos oder bei
einer wohlgeformten Theologie, sondern lernt in profundis die wahre
Not des Menschen, der nur durch die Gnade geholfen werden kann.

Das Buch ist nicht mit einer einzigen Tiefenmessung auszuloten.
Der einfache Christ findet bei dieser Lotung jene letzte, unlösbare
Spannung zwischen Sünde und Gnade; der Theologe sieht hier mit
Staunen, wie auch eine Laientheologie, ohne sich im Labyrinth der
Schultheologie zu verlieren, das wahre christliche Problem auf den
Kopf trifft. Aber auch der Staatsmann gewinnt hier sachgemäße
Antworten, zum Beispiel wenn er fragt, wie er das Verhältnis von
Kirche und Staat gestalten solle. Der Kulturpolitiker, wenn er frägt,
wie die erhaltenden mit den schöpferischen geistigen Kräften in ein
Gleichgewicht zu bringen sind. Der Staatsrechtler, der im heutigen
Kampf um den Sinn der Demokratie nach der letzten Begründung
des Staates und der Autorität überhaupt frägt; der politische Führer,
der vor jeder Ueberschätzung der Politik gewarnt wird, ebenso wie
der simple Christ, der zur Verantwortung auch für die Politik
gefüht wird.

Was Max Huber, den Kenner konkreter Verhältnisse, bei diesen
Untersuchungen auszeichnet, ist der Radikalismus einer letzten
Fragestellung. Er wagt es zum Beispiel zu fragen, ob wir noch ein christlicher

Staat sind. Wer so fragt, wird nicht nur auf die rechtlichen und
Politischen Institutionen sehen, sondern auf die geistliche, religiöse
und sittliche Situation des Schweizervolkes, nicht nur von «Rechtsethik»

und «Rechtstechnik» reden, sondern von dem Glauben an eine
die Welt durchwaltende höhere Gerechtigkeit, von der jene abhängen.
Huber sieht hier deutlich, wie der Säkularisierungsprozeß in unserm
Volk fortschreitet, durch den die transzendenten Wahrheiten ins
Humane, Psychologische, Praktisch-Ethische reduziert werden,
wodurch auch für weitere Kreise der Begriff des Christentums sich so
verwischt hat, daß auch «der christliche Glaube nicht mehr von
nichtchristlichen Weltanschauungen abzugrenzen ist». So hat ja auch die
Bundesverfassung, trotz der Ueberschrift, einen ausgesprochenen säkularen

Charakter.
Das Buch reicht weit über den relativ begrenzten Kreis ethischer

Aufgaben und religiöser Fragen in unserem eigenen Lande hinaus.
Ein Aufsatz befaßt sich mit der Oekumenischen Bewegung und der
Völkerwelt. Huber sieht, wie die Oekumenische Bewegung einen
Antrieb empfing gerade aus dem Zusammenbruch des säkularen

31 48 1



Humanismus. Er hat selbst an der ökumenischen Studienarbeit
teilgenommen und war auch an den ökumenischen Konferenzen von
Bern und Oxford beteiligt. Bedeutsam ist, nebenbei gesagt, daß er
in einem Augenblick, wo der Vatikan den Katholiken die Beteiligung
an einer Weltkirchenkonferenz verbietet — nulli permissurum —
schon vorher die geistige Nähe der sozialen römischen Enzykliken zu
den sozialen ökumenischen Botschaften gesehen hat.

In diesen weiteren Zusammenhang hinein gehört auch das
Verhältnis unseres evangelischen Verständnisses zur Staatenpolitik. Auf
diesem Gebiet sieht Huber, wie die Weltentwicklung jener letzten
großen Entscheidung zutreibt, die da heißt: aut Christus, aut Caesar.
«In keiner Zeit hat sich dieses Dilemma gewaltiger und furchtbarer
vor der Christenheit aufgerichtet als heute.» Deshalb, weil vom Staate
aus «jene Umwertung aller Werte» begonnen hat in einem Sinn, der
dem Evangelium gerade entgegengesetzt ist. Ein großer Teil der
Christenheit sieht die grundsätzliche Bedeutung dieser Frage nicht
ein. Gerade deswegen muß unsere Zeit so ernst genommen werden,
weil es hier «zu einem Endkampf zwischen Heidentum und Christentum

kommt».
Der brennende Punkt in diesem internationalen Problem ist der

Krieg. Hier wird die charakteristische Nüchternheit und das
sorgfältige Abwägen aller Gesichtspunkte besonders deutlich. Huber ist
in der Relativität unserer menschlichen Verhältnisse allen fanatischen,
grundstürzenden Experimenten abhold. Die grundsätzliche Entscheidung

fällt nicht hier, sondern in einem geistigen Bereich. Von dem

Verantwortungsverhältnis aus lehnt Max Huber den reinen
Pazifismus als Ablehnung der Verantwortlichkeit für den Staat rundweg
ab; ebenso wie den religiösen Antimilitarismus, der «einen Sprung
ins Leere tut und der geschichtlichen Erfahrung widerspricht, die
Gewalt einer dämonischen Welt geflissentlich übersieht und zum
Anarchismus führt. Auch der Staat, den man durch Gewaltlosigkeit
schützen will, beruht auf Gewalt.» Wer den Staat will, auch als
polizeiliche Ordnung, kann die staatlich geordnete Gewalt nicht
verneinen. Höchstes Ziel aller Staats- wie aller Völkerrechtspolitik ist
daher die Gewalt. Das heißt aber nicht, daß die Angelegenheit des

Friedens für den Christ zu einer nebensächlichen Frage werden dürfe.
«Der Krieg hat wohl in der Geschichte mehr Unrecht getan als der
Wille zum Frieden. Denn der Krieg wuchs hervor aus dem Triebleben
des Menschen, der Friede aber aus der Vernunft und dem Bewußtsein
der sittlichen Verantwortung.» Die Aufgabe, ein «christliches
Verständnis der internationalen Rechtsordnung zu suchen», bleibt daher
etwas vom Wichtigsten in der kommenden ökumenischen Arbeit.

Im Grunde ist der ganze Band eine kritische Auseinandersetzung

482



mit der heutigen geistigen Lage unserer Zeit. Die Nüchternheit, mit
der dies geschieht, und mit der aller Fanatismus gegen
Andersdenkende vermieden wird, läßt keinen Zweifel aufkommen darüber,
daß Huber in diesem Kampf nicht nur beobachtet, urteilt, sondern
Stellung nimmt. Das gibt den Gedanken Hubers einen unüberhör-
baren ethischen "Wert, wenn schon die leidenschaftliche Zeit da oder
dort eine noch tiefer ins Konkrete eindringende Erwägung aller
Ansprüche verlangt, zum Beispiel in den sozialen und wirtschaftlichen
Fragen, denen ein Teil dieser Aufsätze gewidmet ist. Hier hört man
wohl von manchen Seiten, daß heutige konkrete Probleme nicht nur
von der Barmherzigkeit her angefaßt werden können, wie es scheint
im Beitrag vom barmherzigen Samariter. Und doch gehört diese
Schrift auch nach ihrem aufbauenden Gehalt zu einem der
leuchtendsten Hinweise auf das, was heute in einer unverantwortlichen
und erbarmungslosen Welt not tut: Verantwortlichkeit und Liebe.
Daß dies nicht nur praktische Aufforderung ist, zeigt der letzte Aufsatz:

«Zeit und Geschichte», der aller praktischen Arbeit den gewaltigen

historischen und eschatologischen Hintergrund gibt. Max Huber
geht nicht von einer Geschichtsphilosophie, sondern von der Bibel
aus, die Geschichte als ein Tun Gottes unter Menschen auffaßt. Dieses
Geschichtsverständnis führt leicht zu Ideologien, die sich leidenschaftlich

bekämpfen. Die Zeit ist fließend und daher vergänglich. Daher
flieht der Mensch nicht nur in die Mystik, sondern auch in die
Geschichte, um eine höhere und dauernde Existenz zu finden. Aber
aus der Zeit selbst kann kein Sinn für die Zeit gefunden werden.
Die Bibel nimmt sowohl Zeit als Geschichte ganz real. Sie will vor
allem die Zeitalter offenbar machen, in denen Gott aus dem Ewigen
in die Zeit eingegriffen hat. Das ist die Offenbarung. Im christlichen
Geschichtsverständnis nimmt Christus die zentrale Stellung ein. Hier
bricht vor allem das Ewige in die Zeit herein, und Gott begegnet dem
Menschen. Das gibt der Geschichte einen Sinn und eine Bedeutung,
wie keine Geschichtsphilosophie es vermag. Hier wurzelt nicht nur
die Spannung zwischen Zeitlichem und Ewigem, sondern auch die
Persönliche Verantwortung, die einer der Zentralbegriffe des Buches
ist, wodurch auch die Zeit Maß und Sinn bekommt. Diesem
Verständnis von Zeit und Geschichte gehört das letzte Wort.

4 8 3


	Von der Verantwortung eines Staatsmannes

