Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 16 (1948-1949)

Heft: 7

Artikel: Psychologie und Spiritismus

Autor: Jung, C. G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759536

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759536
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PSYCHOLOGIE UND SPIRITISMUS

VON C. G. JUNG

Als Margaret Cameron im Friihling 1918 in ihrem Buche «The Seven Purposes»
(Harper & Brothers, 1918) Prophezeiungen verédffentlichte, die sich in der Folge
als richtig erwiesen, gingen ihre Warnungen in der Flut der damaligen «Wahr-
sageliteratur» unter. Erst in den letzten Jahren, als Stewart Edward White in
Zusammenarbeit mit seinem Bruder die Ergebnisse seiner auf medialem Wege
durchgefithrten Erforschung der Bewufitseinsgrenzen in den drei Biichern «Across
the Unknown», «The Betty-Book» und «The Unobstructed Universe» (Dutton
1937, 1939, 1940) verdffentlichte und damit nicht nur an M. Cameron erinnerte
und ankniipfte, sondern recht eigentlich von ihren Gedankengingen ausging,
wurde diese bisher nur im spiritistischen Lager bekannte Lehre in ein breiteres
und allgemeineres Blickfeld geriickt. «The Unobstructed Universe» (deutsch unter
dem Titel «Uneingeschrinktes Weltall» soeben im Origo-Verlag, Ziirich, erschie-
nen, mit einem Vorwort von C. G. Jung, das wir im folgenden wiedergeben) ver-
sucht als letztes von Whites Biichern eine Synthese dieser Arbeiten auf einem
wenig bekannten Gebiet und bietet eine Philosophie des Diesseits-Jenseits-Bewufit-
seins, eine Lehre, die nicht nur den Spiritisten, sondern auch den Psychologen,
den Naturwissenschaftler, Philosophen, ja den modernen Menschen iiberhaupt an-
zuregen vermag,

Man lege dieses Buch nicht leichthin aus der Hand, wenn man ent-
deckt, dafl es von «Unsichtbaren» (invisibles), das heifit also von
Geistern handelt und daher in die Kategorie der spiritistischen Lite-
ratur gehort. Man kann es nimlich auch ohne diese Hypothese oder
Theorie lesen, und zwar als einen psychologischen Tatsachenbericht
oder als eine fortlaufende Erzihlung von Mitteilungen des Unbewuf3-
ten — denn um letzteres geht es in erster Linie. Sogar die Geister sind
zunichst psychische Phinomene, die ihre Begriindung im Unbewuflten
haben. Jedenfalls sind die «Unsichtbaren», welche die Informations-
quellen dieses Buches darstellen, schattenhafte Personifikationen un-
bewufiter Inhalte, entsprechend der Regel, dafl aktivierte Teile des
Unbewuf3ten, wenn sie sich der bewufiten Wahrnehmung bemerkbar
machen, Personlichkeitscharakter annehmen. Aus diesem Grunde
scheinen die Stimmen, welche Geisteskranke vernehmen, Personlich-
keiten, die oft identifiziert werden, anzugehdren oder es werden ihnen
personliche Intentionen zugeschrieben. Wenn es dem Beobachter ge-
lingt — was nicht immer eine leichte Sache ist —, eine gewisse Anzahl
von halluzinierten Aussagen zu sammeln, so lassen sich in der Tat
etwas wie Motive und Absichten, die personalen Charakter haben,

430



darin erkennen. Das gleiche gilt in entsprechend vergrofertem Mafl-
stab bei den «controls» der spiritistischen Medien, welche «Kommuni-
kationen» vermitteln. Alles in unserer Psyche hat zunichst person-
lichen Charakter, und man muf seine Untersuchung schon sehr weit
treiben, bis man auf Elemente stoft, welche diesen Charakter nicht auf-
weisen. Das «Ich» oder « Wir» der Kommunikationen hat blof§ gram-
matikalische Bedeutung und beweist niemals die Existenz eines Gei-
stes, sondern bloff das personliche Vorhandensein des Mediums oder
der Medien. Handelt es sich aber um «Identititsbeweise», wie sie in
diesem Buche vorkommen, so muff man sich daran erinnern, daf ein
solcher Beweis wenigstens theoretisch unméglich zu sein scheint, wenn
man sich vergegenwirtigt, was fiir eine unabsechbare Reihe von
Fehlerquellen dabei in Betracht kommt. Wir wissen fiir sicher, daf}
das Unbewufite subliminal wahrnimmt und den Schatz verlorener
Erinnerungen beherbergt. Es gibt, wie wir wissen, iiberdies geniigend
experimentelle Beweise dafiir, dafl Raum und Zeit fiir das Unbewufite
relative Grofen bedeuten, dafl also mithin die unbewufite Wahrneh-
mung nicht unbedingt durch die Schranken von Raum und Zeit be-
hindert wird, sondern Erwerbungen machen kann, die dem Bewufit-
sein schlechterdings unzuginglich wiren. Ich verweise in dieser Hin-
sicht auf die an der Duke University und an andern Orten durch-
gefithrten Rhbineschen Experimente!. Bei dieser Sachlage scheint der
Identititsbeweis, theoretisch wenigstens, eine hoffnungslose Sache zu
sein. Praktisch allerdings liegt die Sache insofern anders, als Fille
nicht nur moglich sind, sondern tatsichlich vorkommen, welche der-
artig iiberwiltigend eindrucksvoll sind, dafl sie auf die Betroffenen
unbedingt iiberzeugend wirken. Wenn schon einerseits unsere kriti-
schen Argumente jeden einzelnen Fall in Zweifel ziehen, so gibt es
doch andererseits kein einziges, welches die Nichtexistenz der Geister
beweisen kénnte. Wir miissen uns daher wohl in dieser Hinsicht mit
einem «Non liquet» begniigen. Wer von der Wirklichkeit der Geister
tiberzeugt ist, moge wissen, dafl es sich dabei um eine subjektive, aus
soundso vielen Griinden anfechtbare Entscheidung handelt. Wer da-
von nicht iiberzeugt ist, der hiite sich vor der naiven Annahme, daf}
damit aller Spuk erledigt sei und daf} alle Manifestationen dieser Art
als schwindelhaft und sinnlos zu gelten hitten. Dem ist namlich kei-
neswegs so. Die Phinomene bestehen, abgeschen von aller Deutung,
Zu Recht, und es ist {iber allen Zweifel sicher, daf} es sich um genuine
Manifestationen des UnbewufSten handelt. Mitteilungen der «Geister»

) §

J. B. Rhine: «New Frontiers of the Mind», 1937
G. B. Rhine: «The reach of the Mind», 1947
J. N. M. Tyrrell: «The Personality of Mans, 1945

431



sind auf alle Fille Aussagen iiber die unbewufte Psyche, voraus-
gesetzt, daf} sie wirklich spontan und nicht von einem betriigerischen
Bewufitsein zusammengeschwindelt sind. Das haben solche Aussagen
mit dem Traum gemeinsam: auch dieser sagt iiber das Unbewufite aus,
und deshalb beniitzt ihn auch die Psychotherapie als erstrangige In-
formationsquelle.

Was also E. S. White in seinem Buche darstellt, diirfen wir als eine
umfingliche Auskunft tiber das Unbewufite und dessen Wesen be-
trachten. Die Mitteilungen unterscheiden sich von der gewohnlichen
spiritistischen Kommunikationsliteratur dadurch sehr vorteilhaft, dafl
siec von aller Erbaulichkeit und banaler Phantasterei absehen und sich
dafiir auf gewisse allgemeine Aspekte und Ideen konzentrieren. Die-
sen ebenso wohltuenden wie bemerkenswerten Unterschied diirfen wir
wohl dem gliicklichen Umstand zuschreiben, dafl das eigentliche Ver-
dienst dieses Buches dem Medium Betty, der damals schon verstor-
benen Frau des Autors, zukommt. Es ist thr «Geist», der in dem Buche
waltet. Wir kennen nimlich ihr Wirken und thre Personlichkeit aus
fritheren Biichern Whites und wissen, wie grofl der Einfluf} ihrer Per-
sonlichkeit auf ihre Umgebung war, wie erzieberisch und seelen-
bildend sie gewirkt und wie sehr sie damit im Unbewufiten ihrer Um-
gebung all das vorbereitet hat, was in den Mitteilungen dieses Buches
zutage tritt.

Die erzieherische Absicht der Titigkeit Bettys unterscheidet sich
nicht von der allgemeinen Tendenz der spiritistischen Kommuni-
kationsliteratur: die «Geister» (oder personifizierte unbewufite Fak-
toren) streben nach einer Entwicklung des menschlichen Bewuf3tseins
und nach einer Vereinigung desselben mit dem Unbewufiten. Die
Bemiihungen Bettys verfolgen eingestandenermaflen denselben Zweck.
Interessanterweise koinzidieren die Anfinge des amerikanischen (und
bald nach Europa verpflanzten) Spiritismus um die Mitte des
19. Jahrhunderts mit dem Aufblithen des Wissenschaftsmaterialismus.
Es kommt daher dem Spiritismus in allen seinen Formen eine kom-
pensatorische Bedeutung zu. Es ist von Belang, zu wissen, daf} eine
Reihe von Naturforschern, Aerzten und Philosophen, deren Kompe-
tenz unbestritten ist, sich fiir die Wahrheit der fraglichen Phinomene,
die eine hochst seltsame Wirkung der Psyche auf die Materie demon-
strieren, eingesetzt haben. Ich erwihne Friedrich Zollner, William
Crookes, Alfred Richet, Camille Flammarion, Giovanni Schiaparelli,
Sir Oliver Lodge und unsern Ziircher Psychiater Eugen Bleuler, ganz
abgesehen von einer groflen Zahl weniger bekannter Namen. Ich sel-
ber habe mich speziell auf diesem Gebiete durch keine originale For-
schung hervorgetan, stehe aber nicht an, zu erkliren, dafl ich geniigend
derartige Phinomene beobachtet habe, um von deren Realitit vollig

432



tiberzeugt zu sein. Sie sind mir unerklirlich, und ich kann mich daher
fiir keine der gewdhnlichen Deutungen derselben entscheiden.

Ich will dem Inhalt dieses Buches nicht vorgreifen, aber ich kann
¢s mir nicht versagen, einige Punkte desselben hervorzuheben. Vor
allem erscheint mir erwihnenswert — und dies in Ansehung des Um-
standes, dafl der Autor keinerlei Kenntnis von moderner Psychologie
hat —, daf} die «Unsichtbaren» eine energetische Auffassung der
Psyche prikonisieren, welche gewissen neuesten Anschauungen der
Psychologie nahekommen. Die Analogie liegt im Begriffe der «Fre-
Quenz». Hier liegt aber auch der nicht zu iibersehende Unterschied:
die Psychologie nimmt fiir das Bewufltsein eine hohere energetische
Spannung an als fiir das Unbewufite. Umgekehrt schreiben die «Un-
sichtbaren» dem Geiste eines Abgeschiedenen (also einem personifi-
zierten unbewuften Inhalt) eine hohere «Frequenz» zu als der leben-
den Psyche. Man darf allerdings dem Umstand, dafl beide Gebicte
sich einer energetischen Anschauung bedienen, nicht allzu grofle Be-
deutung zumessen, da der Energiebegriff sozusagen eine Kategorie des
modernen naturwissenschaftlichen Verstehens iiberhaupt darstellt.

Die «Unsichtbaren» erkliren des ferneren, daf unsere Bewufitseins-
welt mit dem «Jenseits» einen und denselben Kosmos bilde, so daf}
die Toten sich gewissermaflen nicht an einem anderen Orte befinden
als die Lebenden. Es besteht nur ein Unterschied in der «Frequenz»
der beiden Lebensformen, wie bei niederer Umdrehungszahl die
Fliige] eines Propellers deutlich sichtbar sind, bei hoher aber ver-
schwinden. Ins Psychologische iibersetzt, wiirde dies bedeuten, daf die
bewufite wie unbewufte Psyche eine und dieselbe sind, nur getrennt
durch einen verschiedenen Energiewert. Die Wissenschaft kann dieser
Aussage beipflichten, obschon sie den dem Unbewuften vindizierten
hoheren Energiewert, wenigstens fiir die durchschnittliche Erfahrung,
nicht akzeptieren kann.

Das «Jenseits» ist, nach den «Unsichtbaren», dieser Kosmos aber
ohne die Schranken, welche dem sterblichen Menschen durch Raum
und Zeit gesetzt sind, daher «the unobstructed universe». Das Dies-
seits ist sozusagen in dieser hoheren Ordnung enthalten und verdankt
seine Existenz wesentlich dem Umstand, dafl der im K&rper lebende
Mensch eine niedrige «Frequenz» hat, weshalb die einschrinkenden
Faktoren von Zeit und Raum wirksam werden. Die Welt ohne
Schranken wird von den «Unsichtbaren» «Orthos» genannt, also so-
Viel wie die «richtige» oder «cigentliche» Welt. Daraus geht mit
Deutlichkeit hervor, was fiir ein Bedeutungsakzent auf das «Jenseits»
gelegt wird, allerdings — man mufl dies gebithrend hervorheben —
nicht zuungunsten des Diesseits. Ich erinnere mich der philosophischen
Frage, die mein arabischer Dragoman an mich richtete, als ich die

= 433



Kalifengriber in Kairo besuchte. «Welcher Mann», fragte er, «ist der
kliigere, der, welcher sein Haus da baut, wo er die lingste Zeit sein
wird, oder der, der es dort baut, wo er nur voriibergehend weilt?»

Betty ist sich klar dariiber, daf} dieses Leben in der Beschrinktheit
so ganz wie nur moglich gelebt werden sollte, weil die Erreichung
einer hochstmoglichen Bewufitheit schon im Diesseits eine wesentliche
Vorbedingung fiir das kommende Leben im «Orthos» sei. Damit
stimmt sie nicht nur mit der allgemeinen Tendenz der spiritistischen
«Philosophie» iiberein, sondern auch mit Plato, der die Philosophie
als eine Einleitung zum Tode betrachtete. Die moderne Psychologie
kann bestitigen, dafy es — wenigstens fiir gewisse Menschen — ein
Problem der zweiten Lebenshilfte gibt, weil sich in ihr das Un-
bewuflte oft in sehr vernehmlicher Weise zum Worte meldet, und das
Unbewuflte ist laut dltester Auffassung das Traum- und zugleich das
Toten- und Ahnenland. Das Unbewuflte scheint in der Tat nach
allem, was wir dariiber wissen, eine Seinsform relativ unabhingig
von den Schranken von Raum und Zeit darzustellen; auch wire gegen
die Idee, dafl das Bewuftsein und seine Welt im Meere des Unbe-
wuflten gewissermaflen eingeschlossen seien, nichts einzuwenden. Die
unbewufite Psyche ist von unbekannter Erstreckung und moglicher-
weise von groflerer Bedeutung als das Bewufltsein. Wenigstens sind
wir iiberzeugt, dafl die Rolle, die das Bewufitsein im Leben der Pri-
mitiven oder der Primaten spielt, gegenuber dem Unbewufiten relativ
unbedeutend ist. Die Ereignisse in unserer modernen Welt — die
Menschheit, die blind und hilflos, ohne es zu wollen, von einer Kata-
strophe in die andere tappt — sind kaum dazu angetan, den Glauben
an den Wert unseres Bewufitseins und an die Freiheit unseres Willens
zu stirken. Gewifl — dem Bewufitsein sollte grofite Bedeutung zu-
kommen; denn es ist die einzige Garantie der Freiheit und der Mog-
lichkeit, Fatalititen zu vermeiden. Aber wie es scheint, bleibt es vor-
derhand bei dem frommen Wunsche.

Bettys und ihrer «Unsichtbaren» Streben geht dahin, das Bewuf3tsein
durch den Anschlufl desselben an den «Orthos» moglichst zu er-
weitern. Sie versuchen, das Bewufitsein dahin zu erzichen, daf es in
die Seele hineinzuhorchen lernt und damit eine Zusammenarbeit mit
den «Unsichtbaren» in die Wege leitet. Dieses Bestreben 148t sich der
analogen Bemiihung der modernen Psychotherapie vergleichen. Auch
diese versucht die Einseitigkeit, Enge und Beschrinktheit des Bewuft-
seins durch eine bessere Beziehung und Bekanntschaft mit dem Un-
bewnften zu kompensieren.

Die Achnlichkeit zwischen den Hauptvorstellungen dieses Buches
und gewissen grundsitzlichen Ansichten der Psychologie des Un-
bewufiten darf nun allerdings nicht iiber einen ebenso profunden

434



Unterschied hinwegtiuschen. Die Psychologie der «Betty Books»
unterscheidet sich prinzipiell nicht von der primitiven Weltanschau-
ung, in welcher die Inhalte des Unbewuflten alle auf Objekte der
Umwelt projiziert sind. Was auf primitiver Stufe als ein «Geist»
spukt, ist auf einem bewufiteren Niveau vielleicht ein abstrakter Ge-
danke; so wie ibrigens die antiken Gotter um die Wende unserer
Zeitrechnung sich in philosophische Ideen zu verwandeln anfingen.
Diese Projektion psychologischer Tatbestinde teilt der Spiritismus mit
der Theosophie unserer Tage. Der Vorteil der Projektion ist offen-
kundig: sie ist unmittelbar anschaulich und gegenstindlich und erhebt
keinerlei Anspriiche an das Denken und die Ueberlegung. Da sie aber
das Unbewufite doch einigermafen dem Bewufltsein niherbringt, so
st sie wenigstens besser als gar nichts. Whites Buch erhebt indes An-
spriiche an das Denken, aber nicht nur an das psychologische, sondern
vielmehr noch an das physikalische, was allerdings hinsichtlich der
Integration der projizierten Inhalte bedeutende Anspriiche stellt.

435



	Psychologie und Spiritismus

