
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1948-1949)

Heft: 7

Artikel: Psychologie und Spiritismus

Autor: Jung, C. G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759536

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759536
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PSYCHOLOGIE UND SPIRITISMUS

VON C. G. JUNG

Als Margaret Cameron im Frühling 1918 in ihrem Buche «The Seven Purposes»
(Harper & Brothers, 1918) Prophezeiungen veröffentlichte, die sich in der Folge
als richtig erwiesen, gingen ihre Warnungen in der Flut der damaligen
«Wahrsageliteratur» unter. Erst in den letzten Jahren, als Stewart Edward White in
Zusammenarbeit mit seinem Bruder die Ergebnisse seiner auf medialem Wege
durchgeführten Erforschung der Bewußtseinsgrenzen in den drei Büchern «Across
the Unknown», «The Betty-Book» und «The Unobstructed Universe» (Dutton
1937, 1939, 1940) veröffentlichte und damit nicht nur an M. Cameron erinnerte
und anknüpfte, sondern recht eigentlich von ihren Gedankengängen ausging,
wurde diese bisher nur im spiritistischen Lager bekannte Lehre in ein breiteres
und allgemeineres Blickfeld gerückt. «The Unobstructed Universe» (deutsch unter
dem Titel «Uneingeschränktes Weltall» soeben im Origo-Verlag, Zürich, erschienen,

mit einem Vorwort von C. G. Jung, das wir im folgenden wiedergeben)
versucht als letztes von Whites Büchern eine Synthese dieser Arbeiten auf einem

wenig bekannten Gebiet und bietet eine Philosophie des Diesseits-Jenseits-Bewußtseins,

eine Lehre, die nicht nur den Spiritisten, sondern auch den Psychologen,
den Naturwissenschaftler, Philosophen, ja den modernen Menschen überhaupt
anzuregen vermag.

Man lege dieses Buch nicht leichthin aus der Hand, wenn man
entdeckt, daß es von «Unsichtbaren» (invisibles), das heißt also von
Geistern handelt und daher in die Kategorie der spiritistischen
Literatur gehört. Man kann es nämlich auch ohne diese Hypothese oder
Theorie lesen, und zwar als einen psychologischen Tatsachenbericht
oder als eine fortlaufende Erzählung von Mitteilungen des Unbewußten

—denn um letzteres geht es in erster Linie. Sogar die Geister sind
zunächst psychische Phänomene, die ihre Begründung im Unbewußten
haben. Jedenfalls sind die «Unsichtbaren», welche die Informationsquellen

dieses Buches darstellen, schattenhafte Personifikationen
unbewußter Inhalte, entsprechend der Regel, daß aktivierte Teile des

Unbewußten, wenn sie sich der bewußten Wahrnehmung bemerkbar
machen, Persönlichkeitscharakter annehmen. Aus diesem Grunde
scheinen die Stimmen, welche Geisteskranke vernehmen, Persönlichkeiten,

die oft identifiziert werden, anzugehören oder es werden ihnen
persönliche Intentionen zugeschrieben. Wenn es dem Beobachter
gelingt — was nicht immer eine leichte Sache ist —, eine gewisse Anzahl
von halluzinierten Aussagen zu sammeln, so lassen sich in der Tat
etwas wie Motive und Absichten, die personalen Charakter haben,

430



darin erkennen. Das gleiche gilt in entsprechend vergrößertem Maßstab

bei den «controls» der spiritistischen Medien, welche «Kommunikationen»

vermitteln. Alles in unserer Psyche hat zunächst persönlichen

Charakter, und man muß seine Untersuchung schon sehr weit
treiben, bis man auf Elemente stößt, welche diesen Charakter nicht
aufweisen. Das «Ich» oder «Wir» der Kommunikationen hat bloß
grammatikalische Bedeutung und beweist niemals die Existenz eines Geistes,

sondern bloß das persönliche Vorhandensein des Mediums oder
der Medien. Handelt es sich aber um «Identitätsbeweise», wie sie in
diesem Buche vorkommen, so muß man sich daran erinnern, daß ein
solcher Beweis wenigstens theoretisch unmöglich zu sein scheint, wenn
man sich vergegenwärtigt, was für eine unabsehbare Reihe von
Fehlerquellen dabei in Betracht kommt. Wir wissen für sicher, daß
das Unbewußte subliminal wahrnimmt und den Schatz verlorener
Erinnerungen beherbergt. Es gibt, wie wir wissen, überdies genügend
experimentelle Beweise dafür, daß Raum und Zeit für das Unbewußte
relative Größen bedeuten, daß also mithin die unbewußte Wahrnehmung

nicht unbedingt durch die Sdiranken von Raum und Zeit
behindert wird, sondern Erwerbungen machen kann, die dem Bewußtsein

schlechterdings unzugänglich wären. Ich verweise in dieser Hinsicht

auf die an der Duke University und an andern Orten
durchgeführten Rhinesdien Experimente1. Bei dieser Sachlage scheint der
Identitätsbeweis, theoretisch wenigstens, eine hoffnungslose Sache zu
sein. Praktisch allerdings liegt die Sache insofern anders, als Fälle
nicht nur möglich sind, sondern tatsächlich vorkommen, welche
derartig überwältigend eindrucksvoll sind, daß sie auf die Betroffenen
unbedingt überzeugend wirken. Wenn schon einerseits unsere kritischen

Argumente jeden einzelnen Fall in Zweifel ziehen, so gibt es
doch andererseits kein einziges, welches die Nichtexistenz der Geister
beweisen könnte. Wir müssen uns daher wohl in dieser Hinsicht mit
einem «Non liquet» begnügen. Wer von der Wirklichkeit der Geister
überzeugt ist, möge wissen, daß es sich dabei um eine subjektive, aus
soundso vielen Gründen anfechtbare Entscheidung handelt. Wer
davon nicht überzeugt ist, der hüte sich vor der naiven Annahme, daß
damit aller Spuk erledigt sei und daß alle Manifestationen dieser Art
als schwindelhaft und sinnlos zu gelten hätten. Dem ist nämlich
keineswegs so. Die Phänomene bestehen, abgesehen von aller Deutung,
zu Recht, und es ist über allen Zweifel sicher, daß es sich um genuine
Manifestationen des Unbewußten handelt. Mitteilungen der «Geister»

1 J. B. Rhine: «New Frontiers of the Mind», 1937
G. B. Rhine: «The reach of the Mind», 1947
/. N. M.Tyrrell: «The Personality of Man», 1945

431



sind auf alle Fälle Aussagen über die unbewußte Psyche, vorausgesetzt,

daß sie wirklich spontan und nicht von einem betrügerischen
Bewußtsein zusammengeschwindelt sind. Das haben solche Aussagen
mit dem Träum gemeinsam: auch dieser sagt über das Unbewußte aus,
und deshalb benützt ihn auch die Psychotherapie als erstrangige
Informationsquelle.

Was also E. S. White in seinem Buche darstellt, dürfen wir als eine

umfängliche Auskunft über das Unbewußte und dessen Wesen
betrachten. Die Mitteilungen unterscheiden sich von der gewöhnlichen
spiritistischen Kommunikationsliteratur dadurch sehr vorteilhaft, daß
sie von aller Erbaulichkeit und banaler Phantasterei absehen und sich

dafür auf gewisse allgemeine Aspekte und Ideen konzentrieren. Diesen

ebenso wohltuenden wie bemerkenswerten Unterschied dürfen wir
wohl dem glücklichen Umstand zuschreiben, daß das eigentliche
Verdienst dieses Buches dem Medium Betty, der damals schon verstorbenen

Frau des Autors, zukommt. Es ist ihr «Geist», der in dem Buche
waltet. Wir kennen nämlich ihr Wirken und ihre Persönlichkeit aus
früheren Büchern Whites und wissen, wie groß der Einfluß ihrer
Persönlichkeit auf ihre Umgebung war, wie erzieherisch und
seelenbildend sie gewirkt und wie sehr sie damit im Unbewußten ihrer
Umgebung all das vorbereitet hat, was in den Mitteilungen dieses Buches

zutage tritt.
Die erzieherische Absicht der Tätigkeit Bettys unterscheidet sich

nicht von der allgemeinen Tendenz der spiritistischen
Kommunikationsliteratur: die «Geister» (oder personifizierte unbewußte
Faktoren) streben nach einer Entwicklung des menschlichen Bewußtseins
und nach einer Vereinigung desselben mit dem Unbewußten. Die
Bemühungen Bettys verfolgen eingestandenermaßen denselben Zweck.
Interessanterweise koinzidieren die Anfänge des amerikanischen (und
bald nach Europa verpflanzten) Spiritismus um die Mitte des

19. Jahrhunderts mit dem Aufblühen des Wissenschaftsmaterialismus.
Es kommt daher dem Spiritismus in allen seinen Formen eine
kompensatorische Bedeutung zu. Es ist von Belang, zu wissen, daß eine
Reihe von Naturforschern, Aerzten und Philosophen, deren Kompetenz

unbestritten ist, sich für die Wahrheit der fraglichen Phänomene,
die eine höchst seltsame Wirkung der Psyche auf die Materie
demonstrieren, eingesetzt haben. Ich erwähne Friedrich Zöllner, William
Crookes, Alfred Richet, Camille Flammarion, Giovanni Schiaparelli,
Sir Oliver Lodge und unsern Zürcher Psychiater Eugen Bleuler, ganz
abgesehen von einer großen Zahl weniger bekannter Namen. Ich selber

habe mich speziell auf diesem Gebiete durch keine originale
Forschung hervorgetan, stehe aber nicht an, zu erklären, daß ich genügend
derartige Phänomene beobachtet habe, um von deren Realität völlig

432



überzeugt zu sein. Sie sind mir unerklärlich, und ich kann midi daher
für keine der gewöhnlichen Deutungen derselben entscheiden.

Ich will dem Inhalt dieses Buches nicht vorgreifen, aber ich kann
es mir nicht versagen, einige Punkte desselben hervorzuheben. Vor
allem erscheint mir erwähnenswert — und dies in Ansehung des
Umlandes, daß der Autor keinerlei Kenntnis von moderner Psychologie
hat —, daß die «Unsichtbaren» eine energetische Auffassung der
Psyche präkonisieren, welche gewissen neuesten Anschauungen der
Psychologie nahekommen. Die Analogie liegt im Begriffe der
«Frequenz». Hier liegt aber auch der nicht zu übersehende Unterschied:
die Psychologie nimmt für das Bewußtsein eine höhere energetische
Spannung an als für das Unbewußte. Umgekehrt schreiben die
«Unsichtbaren» dem Geiste eines Abgeschiedenen (also einem personifizierten

unbewußten Inhalt) eine höhere «Frequenz» zu als der lebenden

Psyche. Man darf allerdings dem Umstand, daß beide Gebiete
sich einer energetischen Anschauung bedienen, nicht allzu große
Bedeutung zumessen, da der Energiebegriff sozusagen eine Kategorie des

modernen naturwissenschaftlichen Verstehens überhaupt darstellt.
Die «Unsichtbaren» erklären des ferneren, daß unsere Bewußtseinssvelt

mit dem «Jenseits» einen und denselben Kosmos bilde, so daß
die Toten sich gewissermaßen nicht an einem anderen Orte befinden
als die Lebenden. Es besteht nur ein Unterschied in der «Frequenz»
der beiden Lebensformen, wie bei niederer Umdrehungszahl die
Flügel eines Propellers deutlich sichtbar sind, bei hoher aber
verschwinden. Ins Psychologische übersetzt, würde dies bedeuten, daß die
bewußte wie unbewußte Psyche eine und dieselbe sind, nur getrennt
durch einen verschiedenen Energiewert. Die Wissenschaft kann dieser
Aussage beipflichten, obschon sie den dem Unbewußten vindizierten
höheren Energiewert, wenigstens für die durchschnittliche Erfahrung,
nicht akzeptieren kann.

Das «Jenseits» ist, nach den «Unsichtbaren», dieser Kosmos aber
ohne die Schranken, welche dem sterblichen Menschen durch Raum
und Zeit gesetzt sind, daher «the unobstructed universe». Das Diesseits

ist sozusagen in dieser höheren Ordnung enthalten und verdankt
seine Existenz wesentlich dem Umstand, daß der im Körper lebende
Mensch eine niedrige «Frequenz» hat, weshalb die einschränkenden
Faktoren von Zeit und Raum wirksam werden. Die Welt ohne
Schranken wird von den «Unsichtbaren» «Orthos» genannt, also so-
Vlel wie die «richtige» oder «eigentliche» Welt. Daraus geht mit
Deutlichkeit hervor, was für ein Bedeutungsakzent auf das «Jenseits»
gelegt wird, allerdings — man muß dies gebührend hervorheben —
nicht zuungunsten des Diesseits. Ich erinnere mich der philosophischen
Frage, die mein arabischer Dragoman an mich richtete, als ich die

28
433



Kalifengräber in Kairo besuchte. «Welcher Mann», fragte er, «ist der
klügere, der, welcher sein Haus da baut, wo er die längste Zeit sein

wird, oder der, der es dort baut, wo er nur vorübergehend weilt?»
Betty ist sich klar darüber, daß dieses Leben in der Beschränktheit

so ganz wie nur möglich gelebt werden sollte, weil die Erreichung
einer höchstmöglichen Bewußtheit schon im Diesseits eine wesentliche
Vorbedingung für das kommende Leben im «Orthos» sei. Damit
stimmt sie nicht nur mit der allgemeinen Tendenz der spiritistischen
«Philosophie» überein, sondern auch mit Plato, der die Philosophie
als eine Einleitung zum Tode betrachtete. Die moderne Psychologie
kann bestätigen, daß es — wenigstens für gewisse Menschen — ein
Problem der zweiten Lebenshälfte gibt, weil sich in ihr das
Unbewußte oft in sehr vernehmlicher Weise zum Worte meldet, und das

Unbewußte ist laut ältester Auffassung das Traum- und zugleich das

Toten- und Ahnenland. Das Unbewußte scheint in der Tat nach
allem, was wir darüber wissen, eine Seinsform relativ unabhängig
von den Schranken von Raum und Zeit darzustellen; auch wäre gegen
die Idee, daß das Bewußtsein und seine Welt im Meere des
Unbewußten gewissermaßen eingeschlossen seien, nichts einzuwenden. Die
unbewußte Psyche ist von unbekannter Erstreckung und möglicherweise

von größerer Bedeutung als das Bewußtsein. Wenigstens sind
wir überzeugt, daß die Rolle, die das Bewußtsein im Leben der
Primitiven oder der Primaten spielt, gegenüber dem Unbewußten relativ
unbedeutend ist. Die Ereignisse in unserer modernen Welt — die
Menschheit, die blind und hilflos, ohne es zu wollen, von einer
Katastrophe in die andere tappt — sind kaum dazu angetan, den Glauben
an den Wert unseres Bewußtseins und an die Freiheit unseres Willens
zu stärken. Gewiß — dem Bewußtsein sollte größte Bedeutung
zukommen; denn es ist die einzige Garantie der Freiheit und der
Möglichkeit, Fatalitäten zu vermeiden. Aber wie es scheint, bleibt es

vorderhand bei dem frommen Wunsche.
Bettys und ihrer «Unsichtbaren» Streben geht dahin, das Bewußtsein

durch den Anschluß desselben an den «Orthos» möglichst zu
erweitern. Sie versuchen, das Bewußtsein dahin zu erziehen, daß es in
die Seele hineinzuhorchen lernt und damit eine Zusammenarbeit mit
den «Unsichtbaren» in die Wege leitet. Dieses Bestreben läßt sich der
analogen Bemühung der modernen Psychotherapie vergleichen. Auch
diese versucht die Einseitigkeit, Enge und Beschränktheit des Bewußtseins

durch eine bessere Beziehung und Bekanntschaft mit dem
Unbewußten zu kompensieren.

Die Aehnlichkeit zwischen den Hauptvorstellungen dieses Buches
und gewissen grundsätzlichen Ansichten der Psychologie des
Unbewußten darf nun allerdings nicht über einen ebenso profunden

434



Unterschied hinwegtäuschen. Die Psychologie der «Betty Books»
unterscheidet sich prinzipiell nicht von der primitiven Weltanschauung,

in welcher die Inhalte des Unbewußten alle auf Objekte der
Umwelt projiziert sind. Was auf primitiver Stufe als ein «Geist»
spukt, ist auf einem bewußteren Niveau vielleicht ein abstrakter
Gedanke; so wie übrigens die antiken Götter um die Wende unserer
Zeitrechnung sich in philosophische Ideen zu verwandeln anfingen.
Diese Projektion psychologischer Tatbestände teilt der Spiritismus mit
der Theosophie unserer Tage. Der Vorteil der Projektion ist
offenkundig: sie ist unmittelbar anschaulich und gegenständlich und erhebt
keinerlei Ansprüche an das Denken und die Ueberlegung. Da sie aber
das Unbewußte doch einigermaßen dem Bewußtsein näherbringt, so
ist sie wenigstens besser als gar nichts. Whites Buch erhebt indes
Ansprüche an das Denken, aber nicht nur an das psychologische, sondern
vielmehr noch an das physikalische, was allerdings hinsichtlich der
Integration der projizierten Inhalte bedeutende Ansprüche stellt.

435


	Psychologie und Spiritismus

