
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1948-1949)

Heft: 7

Artikel: Gedanken ueber den Fortschritt

Autor: Huxley, Aldous

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759532

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759532
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GEDANKEN UEBER DEN FORTSCHRITT

VON ALDOUS HUXLEY

Ein Entwicklungswandel wird dann als fortschrittlich erachtet,
wenn er erhöhte Unabhängigkeit von der Umwelt erstrebt und deren
Beherrschung fördert. Nach diesem Kriterium beurteilt, ist die
Lebensgeschichte unserer Erdkugel keineswegs etwa eine einheitlich
fortschrittliche gewesen. Seit Anbeginn dieser Geschichte haben sich primitive

Formen beinahe unverändert bis auf den heutigen Tag erhalten.
Der Mensch ist Zeitgenosse einzelliger Organismen, die ihrer fast
vollständigen Abhängigkeit von der Umwelt zum Trotz mit großer
Wahrscheinlichkeit ihre fortschrittlicheren Rivalen überleben werden.
Ueberdies haben sich viele Organismen über eine lange Zeitspanne
hinweg fortschrittlichem Wandel unterzogen, doch nur, um als Schmarotzer

höherstehender Formen in eine neue und spezialisiertere Art
von Abhängigkeit zurückzufallen. Und schließlich sind selbst jene
Arten, die sich am fortschrittlichsten gewandelt haben, heute, am Ende
einer entwicklungsgeschichtlichen Sackgasse, durch ihre hohe
Spezialisierung dazu verdammt, entweder zu bleiben, was sie sind, oder,
falls sie eine Reihe beträchtlicher Mutationen durchmachen, wegen
ihrer Unfähigkeit, sich in der veränderten Form der Umwelt
anzupassen, aussterben zu müssen. Die Vermutung liegt nahe, alle existierenden

höheren Tiere seien lebende Fossile, dazu bestimmt, ohne große
Veränderungen weiterzuleben, oder auszusterben, falls doch eine
Umgestaltung eintreten sollte. Die evolutionelle Weiterentwicklung
scheint, mit Ausnahme der Gattung Mensch, am Ende angelangt zu
sein.

Die biologische Weiterentwicklung wird, wie jede andere Art ent-
wicklungsmäßiger Veränderung, durch Mutationen hervorgerufen,
deren Einfluß vererbt wird. Es wäre denkbar, daß sich der menschliche

Fortschritt immer noch auf diesem Wege entwickeln könnte, und
doch ist er, wenigstens seit historischer Zeit, nicht auf diese Weise
zustande gekommen. Da die große Mehrzahl der Mutationen nachteilig

ist, scheint es überdies unwahrscheinlich, daß zukünftige Wandlungen

im Keimplasma viel zur Verbesserung der Konstitution einer
Gattung beitragen werden, die das Ergebnis einer so langen evolutio-
nellen Entwicklung ist. (Daher die großen Gefahren, die einer Nutzung

der Zellteilung, selbst zu friedlichen Zwecken, innewohnen.
Mutationen können künstlich herbeigeführt werden durch jene Aus-

399



Strahlungen, die bei der Zellteilung eine Rolle spielen — und die
meisten Mutationen sind, wie wir bereits gesehen haben, schädlich.
Es wäre eine angemessene Bestrafung für die anmaßende Hybris des

Menschen, wenn das Endergebnis seiner Bemühungen, die Natur zu
unterwerfen, in der Zucht einer Rasse von hasenschartigen, sechs-

fingrigen Idioten gipfeln würde.) Soll die Gattung Mensch ererbbaren
Fortschritt erzielen, so wird er durch dieselbe Zuchtwahl zustande
kommen, welche auch die Gattungen der Haustiere veredelt hat. Es

liegt durchaus im Bereich des Möglichen, in ein paar Jahrhunderten
die Durchschnittsebene der menschlichen Intelligenz auf eine Stufe zu
heben, die weit über der heutigen liegt. Ob aber ein so ungeheures
eugenisches Experiment ohne den Druck einer Weltdiktatur
durchgeführt werden kann, und ob dessen Ergebnisse, sollte es wirklich zur
Ausführung gelangen, sozial gesehen sich als wünschenswert erweisen,
dies sind Fragen, die der Spekulation anheimgestellt bleiben. Es ist
indessen bemerkenswert, daß die Erbeigenschaften der zivilisierten
Menschen wahrscheinlich im Entarten begriffen sind. Dies rührt davon
her, daß Leute mit schwachem Körper und geringen geistigen Gaben
unter den modernen Bedingungen bessere Lebensmöglichkeiten finden,
als sie ihre Vorfahren unter den viel härteren Bedingungen der
Vergangenheit je angetroffen haben. Seit historischer Zeit unterscheidet
sich der menschliche vom biologischen Fortschritt dadurch, daß er nicht
eine Frage der Vererbung, sondern der Ueberlieferung ist. Diese
mündliche oder schriftliche Ueberlieferung war das Transportmittel,
womit die Errungenschaften außergewöhnlicher Individuen deren
Zeitgenossen und Nachfahren zugänglich gemacht und womit die
Entdeckungen der einen Generation weiterbefördert wurden, um
schließlich Gemeinplätze der nächsten Generation zu werden.

Viele und sehr verschiedene Kriterien sind schon verwendet worden,
um diesen menschlichen «Fortschritt-durch-die-Ueberlieferung» zu
beurteilen. Zuweilen wird er als Weiterentwicklung des biologischen
Fortschritts gewertet — als eine Verbesserung und Vergrößerung der
Kontrolle und Unabhängigkeit. Mit diesem Maßstab gemessen ist der
in den letzten Jahrhunderten von verschiedenen Zweigen der menschlichen

Rasse erzielte Fortschritt sehr groß. Zwar ist es richtig, daß er
nicht so groß gewesen ist, wie manche gerne glauben möchten. Noch
immer werden Tausende durch Erdbeben, Millionen durch Epidemien
hinweggerafft, während Hungersnöte infolge Dürre, Ueberschwem-

mungen, Insektenplagen oder Pflanzenkrankheiten die Menschen

langsam und schmerzlich zu Zehnmillionen verschlingen. Zudem
erweisen sich viele «Natureroberungen», die im Augenblick über-

schwänglich gepriesen werden, ein paar Jahre später als beträchtlich

weniger großartig und sehen, entgegen den ursprünglichen Erwar-

400



tungen, verdächtig nach einer Niederlage aus. Man betrachte einmal
den Fortschritt etwas genauer, der in der wichtigsten aller mensdh-
lichenTätigkeiten, in der Landwirtschaft, erzielt worden ist. Immer
neue Landstriche werden dem Pflug erschlossen, liefern eine Ernte,
die ein Anwachsen der Bevölkerung gestattet, und verwandeln sich
dann, fast von einem Tag auf den andern, in Staubwüsten und
zerfressene Hügellandschaften. Die neuen Chemikalien zur Bekämpfung
von Insekten, Viren und Pilzen scheinen fast Wunder zu wirken,
leider aber nur so lange, bis Mutation und natürliche Zuchtwahl neue
und resistentere Arten der alten Feinde hervorbringen. Künstliche
Düngemittel erzielen Rekordernten, töten aber zugleich den
unentbehrlichen Erdwurm und verringern, nach der Ansicht einer wachsenden

Zahl von Fachleuten, auf lange Sicht gesehen, die Fruchtbarkeit
des Bodens und schädigen den Nährgehalt der Pflanzen, die auf
diesem Boden gedeihen. Im Namen der «Tüchtigkeit» zerstören wir
das zarte Gleichgewicht der Natur. Indem wir einen Faktor dieses

ausbalancierten Mosaiks eliminieren oder einen weiteren hinzufügen,
erzielen wir zwar die gewünschte Produktionssteigerung, die empörte
Natur aber rächt sich nach einigen Jahren auf die unerwartetste und
beunruhigendste Art und Weise. Diese Aufzählung könnte ins
Unendliche erweitert werden. Die Menschen sind nie ganz so klug, als
sie sich wähnen.

Diese Kriterien, nach denen der biologische Fortschritt beurteilt
wird, sind aber zur Bewertung des menschlichen Fortschritts nicht
mehr geeignet. Denn der biologische Fortschritt kann einzig und allein
auf die Gattung als Ganzes angewendet werden, während man
unmöglich die Menschheit realistisch bewerten kann, ohne sowohl das
Individuum wie auch die Rasse, der dieses angehört, zu berücksichtigen.

Man kann sich mühelos einen Zustand vorstellen, worin die
Gattung Mensch ihren Fortschritt auf Kosten der einzelnen als
Persönlichkeiten betrachteten Individuen erzielt haben könnte. Nach
spezifisch menschlichen Maßstäben gewertet, wäre ein solcher
biologischer Fortschritt eigentlich ein Rückschritt in einen niedrigeren,
untermenschlichen Zustand.

Bei der Festlegung von Maßstäben zur Beurteilung des menschlichen
Fortschritts müssen wir jene Werte berücksichtigen, die nach dem
Urteil der individuellen Männer und Frauen das Leben lebenswert
machen. Und dies ist auch seit dem späten 17. Jahrhundert, als dieser
Gedanke erstmals wahrscheinlich schien, bis auf den heutigen Tag von
fast allen Theoretikern befolgt worden, die über den Fortschritt des
Menschen nachdachten. Während des 18. und 19. Jahrhunderts wurde
der biologische Fortschritt durch die Lehre einer aprioristischen
Harmonie mit dem menschlichen Fortschritt in Uebereinstimmung ge-

26 401



bracht. Man hielt es praktisch für selbstverständlich, daß Fortschritte
in der Beherrschung der Umwelt unweigerlich von entsprechenden
Fortschritten im individuellen Glück, der persönlichen und
gesellschaftlichen Moral und in Quantität und Qualität der schöpferischen
Tätigkeit im Bereich von Kunst und Wissenschaft begleitet würden.
Diejenigen unter uns, die alt genug sind, um noch in viktorianischer
Tradition erzogen worden zu sein, können sich (mit einer Mischung
von Belustigung und Melancholie) an die über alle Zweifel erhabenen

Grundvorstellungen dieser tröstlichen Weltanschauung erinnern.
Comte, Spencer und Buckle drückten sich in einer ehrwürdig
erhabenen Sprache aus, der Kernpunkt ihres Glaubens war aber einfach
der, daß Leute, die Zylinder trugen und in Eisenbahnen reisten, jener
Taten ganz einfach unfähig seien, welche die Türken den Armeniern
zufügten oder die unsere europäischen Vorfahren sich in den schlechten
alten Tagen vor der Dampfmaschine gegenseitig angetan. Fleute,
nach zwei Weltkriegen und drei größeren Revolutionen, wissen wir,
daß sich fortschrittliche Technik und fortschrittlidhe Moral nicht
unweigerlich bedingen müssen. Viele Primitive, deren Macht über die
Umwelt rudimentär ist, beanspruchen trotzdem, glücklich, anständig
und, innerhalb gewisser Grenzen, auch schöpferisch zu sein. Andrerseits

sind die Mitglieder zivilisierter Gesellschaften — besessen von den
technischen Hilfsmitteln, die ihnen eine beträchtliche Macht auf ihre
Umwelt auszuüben gestatten — oft ausgesprochen unglücklich, fehl
am Platz und unschöpferisch; und wenn auch die private Moral
einigermaßen gut ist, so ist doch das Kollektivbenehmen barbarisch
bis zur Bosheit. Auf dem Gebiet der internationalen Beziehungen
besteht der auffallendste Unterschied zwischen den Menschen des

20. Jahrhunderts und den alten Assyrern einzig darin, daß erstere
tauglichere Mittel zur Ausübung von Grausamkeiten besitzen und
imstande sind, auf breiterer Basis zu zerstören, zu tyrannisieren und
zu versklaven.

Die Wahrheit lautet: Alles, was eine vermehrte Kontrolle des

Menschen über seine Umwelt diesem bieten kann, ist eine bloße
Modifizierung der Lage, in welcher Individuen und Gruppen durch
außertechnische Mittel versuchen, spezifisch menschlichen Fortschritt
im Schöpferischen, in der Moral und im Glück zu erzielen. So mag
wohl der städtische Fabrikarbeiter, biologisch gesprochen, einer
fortschrittlicheren Gruppe angehören als der Bauer, doch folgt daraus
keineswegs, daß es ihm deshalb leichter fällt, glücklich, gut und
schöpferisch zu leben. Dem Bauern stellen sich bestimmte Hindernisse
und Nachteile entgegen, dem Industriearbeiter andere.

Technischer Fortschritt schafft keine Hindernisse beiseite, er
verändert bloß ihre Natur. Und dies trifft-selbst auf Fälle zu, wo der tech-

402



nische Fortschritt Leben und Person der Individuen unmittelbar
berührt. Die Hygiene, z. B., hat das Auftreten ansteckender Krankheiten
stark vermindert, die Kindersterblichkeit weitgehend herabgesetzt und
das durchschnittliche Lebensalter bedeutend verlängert. Auf den ersten
Blick könnte dieses Stück technischen Fortschritts zugleich auch als ein
Stück menschlichen Fortschritts erscheinen. Gehen wir der Sache aber
auf den Grund, so entdecken wir, daß selbst hier nichts anderes
stattgefunden hat, als eine bloße Veränderung der Bedingungen, um
menschlichen Fortschritt zu erreichen. Symptomatisch für diese
Veränderung sind der kürzlich erfolgte Aufstieg der Geriatrie (ein wichtiger

Zweig der Medizin), die Altersversicherungen und, in Ländern
mit niedrigen Geburtsziffern, der Ausgleich des Bevölkerungsdurchschnitts

durch die Verlängerung und Hebung des Durchschnittsalters.
Dank der Hygiene sind die Greise im Begriff, zu einer sozial wichtigen
Minderheit zu werden; und für diese bedeutsame Minderheit
gestalten sich die Probleme des menschlichen Fortschritts an Glück, Güte
und Produktivität ganz besonders verzwickt. Selbst auf medizinischem
Gebiet sind technischer Fortschritt und menschlicher Fortschritt niemals
dasselbe. Auch wenn wir vorbehaltlos zugeben, es sei eine "Wohltat,
wenn die Malaria vernichtet wird; die bloße Tatsache an sich, daß die
Opfer dieser Krankheit gesundheitlich gewinnen, vermag noch nicht
mehr als eine bloße Veränderung der Bedingungen zu erzielen, unter
welchen der menschliche Fortschritt erstrebt wird. Gesunde Menschen
sind nicht notwendigerweise auch schöpferisch, gut oder glücklich; sie
besitzen einzig bessere Möglichkeiten dazu als die Kranken.

Die fortschreitende Technik erhöht des Menschen Macht über seine

Umwelt, und diese wachsende Macht ist in dem Sinne vererbbar, daß
ihre Methoden durch Ueberlieferung von Generation an Generation
weitergegeben werden. Wie wir aber bereits gesehen haben, bewirkt
dieses Aequivalent des biologischen Fortschritts an sich noch keinen
spezifisch menschlichen Fortschritt. In der durch die fortschreitende
Technik sich beständig wandelnden Lage muß der Mensch versuchen,
einen spezifisch menschlichen Fortschritt zu erzielen, und dies mit
Mitteln, die anderer als technischer Natur sind — durch Politik und
Erziehung. Die Politik beschäftigt sich mit der Organisation rechtlicher
und wirtschaftlicher Beziehungen innerhalb einer gegebenen Gesellschaft

sowie den Beziehungen zwischen dieser und anderen
Gesellschaften. Die Erziehung, soweit sie außerberuflich ist, zielt auf eine
Versöhnung des Individuums mit sich selbst, mit Seinesgleichen, mit
der Gesellschaft als Ganzem, mit der Natur, von der es und diese
Gesellschaft nur Bruchteile sind, und schließlich mit dem immanenten
und transzendenten Geist ab, in dessen Bereich die Natur ihr Sein hat.

Der Unterschied zwischen einem guten und einem schlechten wirt-

403



schaftspolitischen Abkommen ist ganz einfach der, daß das gute
Abkommen die Zahl der gefährlichen Versuchungen vermindert, denen
die beteiligten Individuen und Gruppen ausgesetzt sind, während das
schlechte Abkommen diese Versuchungen noch vervielfacht. So ist eine

Diktatur, wie gut ihre Absichten auch immer sein mögen, immer
schädlich, weil sie eine Minderheit dazu verführt, im Machtrausch zu
schwelgen, und gleichzeitig die Mehrheit dazu zwingt, als
unverantwortliche und liebedienerische Empfänger der Befehle von oben zu
handeln. Wollen wir den Wert irgendeiner bestehenden oder noch
immer ideal erscheinenden Einrichtung bestimmen, sei sie nun
politischer, wirtschaftlicher oder kirchlicher Natur, so müssen wir mit der
einfachen Fragestellung beginnen: Welchen Versuchungen setzt sie uns
aus? Bringt sie die beteiligten Individuen und Gruppen in die Gefahr,
so bekannten, gefährlichen Leidenschaften, wie Stolz, Habgier,
Grausamkeit oder Machtrausch zu frönen, zwingt sie ganze Bevölkerungsschichten

zu Heuchelei, Unterwürfigkeit und unvernünftigem Gehorsam,

so ist die fragliche Einrichtung unerwünscht. Bietet sie aber im
Gegenteil wenig Spielraum zum Mißbrauch der Macht, belohnt sie
den Geiz nicht mit Prämien, sind ihre Satzungen derart, daß
Grausamkeit und Stolz auf Rang kaum auftreten können, fordert sie

keinen widersinnigen Gehorsam, sondern intelligente und
verantwortungsbewußte Zusammenarbeit — dann sollte unser Urteil günstig
ausfallen.

Bisher strauchelten die meisten politischen und wirtschaftlichen
Revolutionen an der Verwirklichung der geplanten Verbesserungen.
Wohl haben sie Einrichtungen beseitigt, die unerträglich geworden
waren, weil sie Individuen und Gruppen gefährlichen Versuchungen
aussetzten. Die neuen revolutionären Einrichtungen aber setzten andere
Individuen oder andere Gruppen Versuchungen aus, die entweder mit
den früheren identisch oder doch mindestens ebenso gefährlich waren.
Macht, zum Beispiel, wird mit derselben Gewißheit mißbraucht, werde
sie nun von Reichen vermöge ihres Reichtums, oder von Politikern
und Verwaltungsbeamten kraft ihrer Stellung in Regierung oder
kirchlicher Hierarchie ausgeübt.

Politische Umwälzungen großen Stils werden in erster Linie im
Interesse eines Individuums, einer Partei oder einer Klasse bewirkt.
Der mehr oder weniger aufrichtige Wunsch, spezifisch menschlichen
Fortschritt zu fördern, tritt oft erst als sekundäres Ziel hinzu. Inwieweit

können nun solche Veränderungen den in sie gesetzten
Hoffnungen gerecht werden? In welchem Ausmaß kann dauernder
Fortschritt in Glück, Güte und Produktivität durch Parlamentsbeschluß
erreicht werden? Es wäre unklug, hier von Produktivität auf höherer
Ebene zu sprechen. Weshalb eine große Anzahl von Genies in der

404



einen Epoche auftaucht, und warum andere Zeiten keine aufweisen,
dies ist ein tiefes Geheimnis. Anders aber steht es mit der Produktivität

auf den niedrigeren Stufen, der Schaffenskraft, wie sie in
Künsten und Gewerben des täglichen Lebens Ausdruck findet. Es ist
offensichtlich, daß in einer Gesellschaft, wo alle notwendigen Bedarfsartikel

in hochorganisierten Fabriken durch Maschinen hergestellt
werden, Künste und Kunstgewerbe keine hohen Blüten treiben. Die
Annehmlichkeiten der Massenproduktion müssen mit einer Verminderung

der schöpferischen Kräfte auf den niedrigeren Ebenen bezahlt
werden.

Güte und Glück sind schwer meßbar, wie allgemein bekannt ist.
Sind bestimmte politische und wirtschaftliche Zustände gegeben, so
können einzig bestimmte Versuchungen zum Bösen und gewisse
Ursachen des Elends ausgeschaltet werden. Eine tüchtige Polizei kann so
die Versuchungen zu Tätlichkeitsverbrechen mindern, und angemessene

Maßnahmen zur Lebensmittelversorgung können das den Hunger
begleitende Elend einschränken. Auch kann eine fürsorgliche Regierung

durch eine geeignete Gesetzgebung das durch zeitweilige
Arbeitslosigkeit verursachte Elend mildern. Unglücklicherweise ist in einer
industrialisierten Gesellschaft die wirtschaftliche Sicherheit bis heute
immer auf Kosten der persönlichen Freiheit errungen worden. Die
Mißstände der Furcht wurden mit den Mißständen der Abhängigkeit
bezahlt, die in einigen Ländern bis zur Sklaverei entartet ist. Wir
leben in einer Welt, wo keiner je etwas geschenkt bekommt. Vorteile
auf einem Gebiet müssen mit Nachteilen auf einem anderen bezahlt
werden. Das Schicksal verkauft nur; es schenkt niemals. Alles, was
wir tun können, ist, den bestmöglichen Handel abzuschließen. Sind
wir dazu bereit, unsere Intelligenz und unseren guten Willen
einzusetzen, statt unserer Verschlagenheit und unseres Machtgelüstes, so
können wir politische Abkommen schließen, die viele gefährliche
Versuchungen zum Bösen und viele Ursachen von Elend ausschalten
können, ohne dabei neue Schwierigkeiten zu schaffen, die ebenso

unerträglich sind, als die eben beseitigten.
Wir müssen uns indessen erinnern, daß die Beseitigung gewisser

gefährlicher Versuchungen und gewisser Ursachen von Uebelständen
durch politische Methoden an sich noch keinen allgemeinen Fortschritt
in Güte und Glück garantieren. Selbst unter den bestehenden
politischen und wirtschaftlichen Zuständen gibt es eine Minderheit von
Menschen, die gut, gesichert und unbesorgt lebt. Und doch: wie viele
dieser wenigen Begünstigten sind tiefunglücklich, und wie viele von
ihnen sind aktiv oder passiv schlecht! Innerhalb weiter Grenzen sind
Güte und Glück fast völlig unabhängig von den äußeren Umständen.
Sicherlich: ein hungerndes Kind kann nicht glücklich sein, und ein

405



unter Verbrechern erzogenes Kind ist auch aller Wahrscheinlichkeit
nach nicht gut. Doch dies sind extreme Fälle. Die großen Massen der
Bevölkerung leben in einer mittleren Region, die zwischen den Extremen

von Heiligkeit und Verworfenheit, Reichtum und Bedürftigkeit
liegt. Vorausgesetzt, sie bleiben in dieser mittleren Region der
Erfahrung, so können diese Individuen beträchtliche Wechselfälle des

Geschickes erleben, ohne entsprechende Veränderungen in der Richtung
der Tugend oder des Lasters, des Glücks oder Unglücks zu erfahren.
Das Privatleben ist in hohem Maße vom öffentlichen Leben und sogar
in gewissem Ausmaß von privaten Umständen unabhängig. Gewisse
Arten von Glück und sogar von Güte sind Früchte des Temperaments
und der Veranlagung. Es gibt Männer und Frauen, von denen man
sagen kann (zum Beispiel Bonaventura), sie seien «ohne Erbsünde
geboren». Es gibt Kinder, die von Geburt aus selbstlos sind, wie jener
Pippo buono, der zum St. Philipp Neri heranwuchs.

So ist der Stoff beschaffen, aus dem ein gut Teil unseres Glücks
gewirkt wird, und dieser Stoff bleibt zu allen Zeiten derselbe, ist
unter allen Verknüpfungen öffentlicher oder privater Umstände zu
erlangen. Glück aus solcher Quelle kann durch keine Parlamentsbeschlüsse,

auch nicht durch unsere eigenen Taten, oder die
Handlungen jener, mit denen wir in Berührung kommen, weder vermehrt
noch vermindert werden. Es hängt von unserer eigenen uns
angeborenen Reaktionsfähigkeit auf gewisse unwandelbare Elemente in
der Ordnung der Natur ab.

Die Fähigkeit, so zu reagieren, ist bis zu einem gewissen Grade
sowohl vom Alter wie auch von der individuellen Veranlagung
abhängig. Ein Jüngling, dem sich die Welt zum erstenmal erschließt, ist
in einer Art bebender Intensität glücklich, wie er es in seinen reiferen
Jahren nie wieder sein wird. Und dies führt uns zu einem wichtigen
Punkt: das Leben eines Menschen ist seinem Wesen nach nicht
progressiv, es schwingt sich vielmehr auf einen Gipfelpunkt, dauert eine
Weile auf reifer Stufe, um dann über das Alter zu Verfall und Tod
niederzusinken. Die Weltliteratur strotzt von Klagen über den
unvermeidlichen Verlust des Jugendglücks. Für einen Greis, der seine

Zeitgenossen überlebt hat und in eine zweite Kindheit eingeht, ist es

sinnwidrig, über den Verlauf menschlichen oder biologischen
Fortschritts zu sprechen. An seiner eigenen Natur kann er nur das Gegenteil

eines Fortschritts beobachten, weder Fortschritt durch erweiterte
Beherrschung seiner Umwelt, noch Fortschritt durch größeres Glück,
größere Güte oder größere Schaffenskraft. Und zu jeder beliebigen
Zeit, gleichgültig, wie fortschrittlich sie auch künftigen Geschichtsschreibern

vorkommen mag, wird ungefähr ein Drittel aller lebenden
Individuen den biologischen und menschlichen Rückschritt erleben, der

4 0 6



unweigerlich mit dem zunehmenden Altern verbunden ist. Das
Greisenalter war unter Perikles und unter Lorenzo il Magnifico ebenso

traurig, ebenso antifortschrittlich wie das Greisenalter unter Abdul
Hamid oder Chilperich. Es ist zwar richtig, daß auch die Greise noch
in der Lage sind, Fortschritte an Güte zu erzielen, sei es auch nur
deshalb, weil im späteren Leben viele Laster an Anziehungskraft
einbüßen, aber es fällt ihnen schwer, Fortschritte an Glück und
Schaffenskraft zu machen. Soll ein solcher spezifisch menschlicher
Fortschritt während einer beträchtlichen Zeitspanne erhalten werden, so
kann dies nur durch die Nachfolge junger und reifer Individuen
geschehen, deren Leben noch immer in seiner fortschrittlichen Phase steht.

"Wenn die Historiker ein bestimmtes Zeitalter als fortschrittlich
bezeichnen, so nehmen sie sich nie die Mühe, uns zu sagen, wer es

denn nun eigentlich sei, der diesen Fortschritt erlebt, noch vermögen
sie anzugeben, wie er erlebt wird. Alle modernen Geschichtsschreiber
sind sich zum Beispiel darin einig, das 13. Jahrhundert sei eine
fortschrittliche Zeit gewesen. Und doch beklagten jene Moralisten, die
während des 13. Jahrhunderts lebten, einstimmig die Dekadenz ihrer
Zeit. Lesen wir ein Dokument wie die Chronik von Salimbene, so

wundern wir uns darüber, in welchem Ausmaß die Schlüsse, die aus
der Heiligkeit des Heiligen Franz, der Architektur gothischer Kathedralen,

der Philosophie Thomas von Aquinos und der Dichtung
Dantes gezogen werden, auf däl rohe und völlig verderbte Leben der
großen Massen des Volkes anwendbar sind. Wenn dieses Zeitalter
tatsächlich fortschrittlich war, wer hat dann den Fortschritt erlebt? Und
wenn die meisten damals lebenden Menschen weder menschlichen noch
biologischen Fortschritt erlebten, ist es dann gerechtfertigt, von einem
fortschrittlichen Zeitalter zu sprechen? Oder ist eine Zeit wahrhaft
fortschrittlich, einfach weil spätere Geschichtsschreiber, die mit den
Maßstäben ihrer eigenen Erfahrung messen, sie so beurteilen?

In der langen und wechselvollen Entwicklungsgeschichte ist der
biologische Fortschritt auf die oberen Stufen der vegetabilischen und
animalischen Bevölkerung beschränkt geblieben. Analog dazu ist es
wohl möglich, daß der spezifisch menschliche Fortschritt ein Privileg
der ausnahmsweise Glücklichen und außergewöhnlich Begabten ist.
Während sich also das elisabethanisdhe Drama von Kyd bis Shakespeare

entwickelte, litt eine große Anzahl enteigneter Bauern unter
starker Unterernährung, und die Fälle von Rachitis und Skorbut
wuchsen bedrohlich an. Mit andern Worten: Wohl gab es für einige
wenige auf bestimmten Gebieten einen menschlichen Fortschritt, auf
anderen Gebieten aber und unter den zahlreichen Notleidenden fand
biologisch und menschlich ein Rückschritt statt. Und doch zählen wir
heute das elisabethanische Zeitalter zu den fortschrittlichen.

407



Das Erlebnis technischen und menschlichen Fortschritts ist selten

beständig und dauernd. Die Menschen verfügen über eine unglaubliche
Fähigkeit, die Dinge als selbstverständlich anzusehen. Schon nach ein

paar Monaten oder Jahren werden neuerfundene Vorrichtungen und
neue politische oder wirtschaftliche Vorteile bereits als Teile einer
bestehenden Ordnung der Dinge angesehen. Jede lang ersehnte Sprosse
wird, ist sie einmal erklommen, zum gewöhnlichen Fußboden. Wir
vergeuden unsere Zeit nicht mit einem Vergleich zwischen
gegenwärtigem Glück und vergangenem Unglück, lieber sehen wir in jenem
unser gutes Recht und grollen bitterlich, wenn es uns einmal vorübergehend

entzogen wird. Da wir nun einmal so beschaffen sind, erleben
wir den Fortschritt nicht als etwas Dauerndes, sondern nur stoß- und
ruckweise, dann und wann, während der ersten Phasen irgendeines
neuen Fortschritts.

Von der Politik als Mittel zum menschlichen Fortschritt gehen wir
nun auf die Erziehung über. Der Gegenstand ist fast unerschöpflich;
in unserem besonderen Falle aber ist glücklicherweise nur ein einziger
Aspekt von Belang. Denn Glück, Güte und Produktivität sind, soweit
nicht vom Temperament oder glücklichen Zufällen abhängig,
Ergebnisse der Lebensphilosophie des einzelnen Individuums. Wie wir
glauben, so sind wir. Und was wir glauben, hängt davon ab, was uns
gelehrt worden ist — von Eltern und Lehrern; Büchern und
Zeitungen, die wir gelesen; von Ueberlieftrungen, klar formulierten oder
unausgesprochenen; von der wirtschaftlichen, politischen und kirchlichen

Organisation, der wir angehören. Soll es einen echten menschlichen

Fortschritt geben, müssen Glück, Güte und Produktivität von
den Individuen der einander folgenden Generationen aufrechterhalten
werden, auch durch ganze Lebensspannen hindurch, die von Natur
aus nicht fortschrittlich sind, und trotz oft ungünstiger Umstände. Von
den grundlegenden Lebensphilosophien, durch die ein Individuum
geprägt wird, oder die es sich selbst aneignet, begünstigen die einen
die Förderung von Glück, Güte und Schaffenskraft, andere wieder
sind dazu offenbar untauglich.

Der Hedonismus, zum Beispiel, ist eine untaugliche Philosophie.
Unsere Natur und die Welt sind so beschaffen, daß wir — ist das
Glück unser Ziel — dies nicht erreichen werden. Die im modernen
Insertionswesen zutage tretende Philosophie (die Quelle, aus der heute
Millionen von Menschen ihre Weltanschauung schöpfen) ist eine
besondere Form des Hedonismus. Glück, so lehren uns die Inserenten,
soll als Ziel für sich erstrebt werden, es gibt kein Glück außer jenem,
das von außen zu uns kommt, als Ergebnis eines Kaufs eines jener
Produkte der fortschreitenden Technik. Dieser Hedonismus ist mit
dem Glauben des 19. Jahrhunderts verknüpft, technischer Fortschritt

408



gehe notwendigerweise mit menschlichem Fortschritt Hand in Hand.
Wer in Seidenstrümpfen sein Glück erblickt, um wieviel glücklicher
muß er erst mit Nylonstrümpfen sein, die doch das Produkt einer
noch weiter fortgeschrittenen Technik sind! Unglücklicherweise arbeitet

der menschliche Geist aber nicht so. Infolgedessen fällt es denen,
die bewußt oder unbewußt jene Inserentenphilosophie nachbeten, sehr

schwer, auch nur Glück, geschweige denn Güte oder schöpferische
Kraft zu finden.

Geeigneter sind jene politischen Philosophien, die für viele Millionen
unserer Zeitgenossen an die Stelle der traditionellen Religionen
getreten sind. In diesen politischen Philosophien wird ein starker
Nationalismus mit einer Staats- und Wirtschaftslehre verbunden. Wer solche

Philosophien akzeptiert, sei es aus dem eigenen freien Willen heraus,
oder weil er von Kindsbeinen an einer unerbittlichen Propaganda
ausgeliefert war, der wird in vielen Fällen zu einem Leben bewogen,
das einer nationalen und ideologischen Sache gewidmet ist. Dadurch
wird eine Art Glück und Güte erreicht. Leider geht aber oft eine
hochstehende private Moral Hand in Hand mit der grausamsten
öffentlichen Verderbtheit; denn Nation und Partei sind Gottheiten,
in deren Dienst der Adept alles, sei es auch noch so gemein, zu tun
berechtigt ist, das die geheiligte Sache zu fördern scheint. Und selbst
das Glück, das aus dem Dienen an einer Sache erwächst, die größer
ist als wir, ist in diesen Fällen zweifelhafter Natur. Denn: wo schlechte

Mittel zur Erreichung eines würdigen Zieles angewendet werden, ist
das tatsächlich erreichte Ziel nie das ursprünglich ersehnte, sondern
einzig und allein die unabwendbare Folge der Anwendung schlechter
Mittel. Aus diesem Grunde muß das Glück, das aus der Aufopferung
für politische Ziele erwächst, immer durch die Enttäuschung geschmälert

sein, die aus dem ständigen Versagen entspringt, das lang ersehnte
Ideal zu verwirklichen.

In frommen Religionen, wie in bestimmten Formen des Christentums,

des Buddhismus und der Hindureligion, ist die Sache, der sich
der Jünger widmet, übersinnlicher Natur, und die restlose Verwirklichung

seines Ideals ist «nicht von dieser Welt». Deshalb besitzen
deren Anhänger eine bessere Möglichkeit, das Glück zu erjagen und
kommen, mit Ausnahme jener Fälle, wo sich rivalisierende Sekten die
Macht streitig machen, weniger leicht in Versuchung, öffentliches
Unrecht zu begehen, als die Anhänger politischer Religionen.

Der Stoizismus bestand schon vor den Stoikern und hat sie auch
überlebt. Er ist der Name, mit welchem wir den Versuch des Menschen

belegen, statt durch Mutation, Zuchtwahl oder (auf der menschlichen

Ebene) eine immer vollkommenere Technik Unabhängigkeit
von der Umwelt und Macht über diese zu erlangen, all dies mit

409



psychologischen Mitteln zu erreichen. Weil aber der Stoizismus
hauptsächlich vom oberflächlichen Willen abhängig ist, und weil dieser
äußerliche Wille, wie stark und geschult er auch immer sein mag, den
Umständen nicht gewachsen ist, hat der reine Stoiker nie sein Ideal:
Glück durch Unabhängigkeit und Güte durch freiwilligen Verzicht,
völlig verwirklichen können.

Die Ziele des Stoizismus werden nicht von Stoikern, sondern von
jenen Menschen restlos verwirklicht, die sich durch Kontemplation
oder Andacht der «Gnade», dem «Logos», dem «Tao», dem «Atman-
Brahman», dem «inneren Licht» öffnen. Spezifisch menschlicher
Fortschritt in Glück, Güte und Produktivität und sein psychologisches
Aequivalent des biologischen Fortschritts in Unabhängigkeit und
Macht über die Umwelt, werden am besten durch die Verfolgung des

Endzieles des Menschen erreicht. Durch das Streben nach der
Verwirklichung des Ewigen sind wir imstande, das Beste — und das Beste
ist ein dauernder Fortschritt — aus unserem Leben in der Zeit
herauszuholen.

Aus: «Vedanta and the West», Vol. X, Nr. 1. Mit freundlicher Erlaubnis des

International Literary Pool, Unesco.

410


	Gedanken ueber den Fortschritt

