
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1948-1949)

Heft: 5

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

DAS EUROPÄISCHE VOLKSMÄRCHEN

Innerhalb der weitschichtigen und durch das Thema immer wieder fesselnden
Literatur über das Volksmärchen wirkt die Studie von Max Lüthi, «Form und
Wesen» des europäischen Volksmärchens untersuchend (A. Francke Verlag, Bern
1947), auf köstliche Weise neu, anregend und gewissermaßen erregend, insofern
sie, der vorangehenden Forschung zwar verpflichtet, zu einer Betrachtung ausholt,
die über das Bisherige hinaus zur Vereinfachung führt. Vereinfachung ist Gefahr,
endigt sie nicht wie bei Lüthi in Einfachheit, das heißt in der sicheren Aufdeckung
klarer Linien. Für Lüthi, der das Märchen als ein Geschenk seherischer Dichter an
das Volk betrachtet — das Volk ist also nicht Schöpfer, sondern Träger und
Pfleger des Märchens —, für ihn handelt es sich um die Erkenntnis der Wesensart

des europäischen Volksmärchens und um die Erkenntnis von dessen Funktion,
zuletzt also um die Auffindung einer Grundform, die allen Märchen eigen ist,
auch wenn Gestalter und Zeit große Verschiedenheiten hervorgerufen haben. Lüthi
auf diesem Wege zu folgen, ist ein Genuß, dessen jeder teilhaftig werden kann,
der das Märchen als ein Unvergängliches liebt. Der Gedankengang des Verfassers
ist in Kürze der folgende.

Nicht die Motive bergen das Geheimnis des Märchens, sondern die Gestalt.
Es gilt also, das zu sehen, was das Märchen zum Märchen macht. Ein erstes ist
die «Eindimensionalität», das ist, im Gegensatz zur Sage, die eindeutige, unmittelbare

Beziehung der Märchengestalten zu den Jenseitigen, der Mangel des Abstands
zwischen diesen und jenen. Deswegen vollzieht sich die Begegnung zwischen beiden
nicht auf dem Ausgang des Staunens. Sondern «der Märchenheld handelt und hat
weder Zeit noch Anlage, sich über Seltsames zu verwundern». Mit andern Worten:
das Wunderbare gehört zum Alltäglichen; «die örtliche Ferne ist dem Märchen
offenbar das einzige legitime Mittel, das geistig andere auszudrücken». Aus der
Eindimensionalität folgt zwingend die «Flächenhaftigkeit» als eine besondere
Form des Darstellungsstils. Sie ist Ergebnis des Verzichts auf seelische
Tiefengliederung, indem äußere Ursachen an Stelle seelischer Erregungen das Vorwärtsschreiten

der Handlung bedingen. Es ist die Handlung, die das Wesentliche trägt,
nicht das Vorhandensein bestimmter Eigenschaften oder sichtbar werdender
Gefühle der Figuren. «Märchenfiguren handeln im Grunde immer kühl»; es fehlt
ihnen die Innenwelt, so daß beispielsweise zwischen den einzelnen Gestalten
dauernde Beziehungen ausbleiben. Auch den Mangel der Zeitdimension fügt Lüthi
in diesen Zusammenhang, mit dem besonders feinen Hinweis darauf, daß es im
Märchen wohl junge und alte Menschen gibt, aber keine alternden, wie denn im
«Dornröschen» nach hundert Jahren Schlaf die Prinzessin und ihre ganze Umwelt
gänzlich unverändert aufwachen. Das Wort «alt» erscheint fast immer in seiner

Grundform, selten in Steigerungen.
Aus der Flächenhaftigkeit leitet Lüthi die Wirklichkeitsferne ab. Als

Stilmerkmal erkennt er die «Einheit des Beiworts», die «echt epische Technik der
bloßen Benennung», über welche die Brüder Grimm allerdings hinausgegangen
sind. Mit den Hinweisen auf die Benützung von starren Formeln (Zahlen zum
Beispiel von fester Prägung), Sprüchen und formelhaften Anfängen wie Schluß-

3 1 8



setzen, auf die Einsträngigkeit der Handlung neben der Mehrzahl der Episoden
belegt Lüthi den «abstrakten Stil» des Märchens überzeugend, als dessen letzte
Spitze, ausgehend von der Vorliebe des Märchens für das Extreme, er das Wunder
erkennt. «Die abstrakte Stilisierung gibt dem Märchen Helligkeit und Bestimmtheit.

Sie ist nicht Armut oder Nichtkönnen, sondern hohe Formkraft.» Der
abstrakte Stil isoliert das Einzelne aus dem Zusammenhang heraus, verhindert die
Schilderung, nennt im Ablauf der Handlung nur die Hauptlinie, über der sich
kein Raum bilden kann. Ein Merkmal der Isolation ist im Sprachlichen die
Wiederholung. In wacher Aufmerksamkeit aber scheidet Lüthi zwischen der
inneren und äußeren Isolation; denn wenn für Auge und Ohr jeder Teil eines
durch Wiederholung charakterisierten Märchens Selbständigkeit besitzt, so ist
doch der Formwille entscheidend, der von innen her das Märchen bestimmt und
jede einzelne Episode als in sich selber geschlossen erscheinen läßt. Und ferner
Wirken unter den Figuren als besonders isoliert jene Auserwählten, welche die
begnadeten sind und in eigentümlichstem Zusammenhang mit den großen Mächten

der Welt stehen. Sie bezeugen eine «Allverbundenheit», die vorzugsweise den
Märchenhelden auszeichnet; er ist ihr eigentlicher Träger. So schließt sich Lüthis
Kapitel «Isolation und Allverbundenheit» zu einem Ganzen, das, behutsam Beleg
auf Beleg häufend, das Endergebnis einer Stiluntersuchung wird, die unter dem
Titel «Sublimation und Welthaltigkeit» ihren Gipfelpunkt scheinbar mühelos
erreicht. Das Sublimierende gibt sich vielleicht am besten dadurch zu erkennen,
daß das Märchen keine Typen schafft, die, wie Lüthi bemerkt, immer noch, das
heißt im Vergleich zu individuellen Gestalten, realitätsbezogen sind; sondern es

arbeitet mit Figuren. «Die sublimierende Kraft des Märchens schenkt ihm die
Möglichkeit, die Welt in sich aufzunehmen. Das Märchen ist welthaltig.» Und
daraus folgert Lüthi zu Recht, daß das Märchen nicht von einer besondern Art
Von Motiven lebt, wie die Forschung es teilweise angenommen hat, sondern von
der besondern Art der Gestaltung, wobei wohl gewisse Motive bevorzugt worden
sind, weil sie sich dem Märchenstil in eigenster Weise unterordnen ließen.

Es bedeutet wesentlichen Gewinn, nach der Lektüre von fünf intensiv geform-
ten Kapiteln sich dem Schluß des vorbildlich knapp gehaltenen Buches
zuzuwenden, worin nun «Funktion und Bedeutung des Märchens» klar umschrieben
werden. Man kann auch sagen, daß die feinen Untersuchungen Lüthis, die so
schlicht vorgetragen werden, in wohltuender Sachlichkeit münden, so, wenn es
beißt: «Das Märchen fordert gar nichts. Es deutet und erklärt nichts, es schaut
uur und stellt dar.» Es erzeugt so seine eigene Welt, die das Gegenbild dynamischer
Wirklichkeit ist. Aber Lüthi wehrt sich dagegen, das Märchen als die Dichtung
d« Seinsollens anzunehmen (so soll die Welt sein als Gegensatz zur Realität);
e? bilde kein Ideal. «Es stellt mit wirklicher Gläubigkeit die Welt so dar, wie
Sle sich seinem Blicke offenbart.» Demgemäß stammt die Verklärung der Welt
ganz von innen her, und auch das Dunkle erhält darin, der Ordnung gemäß,
seine unverrückbare Stelle. Konsequenterweise lehnt Lüthi die Ethik des Handelns
a_b, also auch die Gerechtigkeit im Geschehen; er spricht von der «Richtigkeit des

Geschehens», die jenseits von Kategorien des Sittlichen steht.
Gegen das Ende hin bemerkt Lüthi, daß jede einseitige Märchendeutung

willkürlich sei, woraus aber nicht folgen dürfe, daß die Wissenschaft überhaupt auf
Märchendeutung zu verzichten habe. Es ist der Reiz von Lüthis schöner Studie,
daß sie sich mit keinen Willkürlichkeiten aufdrängt. Sie hat ein ruhiges Gleichmaß

im wissenschaftlichen Vorgehen und seinem sprachlichen Ausdruck, hinter
dem der suchende Geist des Verfassers wirkt, der die einzige erlaubte Willkür

ennt, die seines strengen Gewissens.
CARL HELBLING

3 1 9


	Kleine Rundschau

