
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1948-1949)

Heft: 5

Artikel: Die ewige Mission : ein Versuch über Russland

Autor: Kohn, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759518

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759518
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE EWIGE MISSION
Ein Versuch über Rußland

VON HANS KOHN

«Das Problem Rußland, ist in jeder Hinsicht zweifellos
das einzige wirklich weltumfassende Problem unserer Zeit.»

A. S. Khomjakow, in einem Brief an Samarin. 23. Juni 1845.

Friedrich Gentz schrieb im Jahre 1815: «Napoleons Niederlage war
für Rußland ein reiner und uneingeschränkter Vorteil; für das übrige
Europa, und ganz besonders für die Nachbarstaaten Rußlands, wurde
dieser Vorteil weitgehend aufgehoben durch die wachsende Macht, die
Rußland auf Kosten des allgemeinen Gleichgewichtes für sich selbst
beanspruchte. Für diese Großmacht gibt es tatsächlich keine ernstliche
Bedrohung mehr; greift sie selbst ihre Nachbarn an, so läuft sie einzig
Gefahr, daß ihre Pläne scheitern und sie den Versuch auf einen
günstigeren Zeitpunkt verschieben muß. Die Schwierigkeit, in Rußlands
Inneres vorzudringen, wird nun so allgemein gewürdigt, daß einzig
Wahnsinn und Verzweiflung zum Entschluß führen könnten, dieses

große Reich zu bekämpfen. Während sich die andern Staaten Europas
im Kampf gegen Napoleon erschöpften, verstand es Rußland, das sich

mit ihm verbündete, sich aus diesem kurzlebigen Bündnis die
handgreiflichsten Vorteile zu sichern. Es würde Rußland leicht fallen, über
seine Nachbarstaaten herzufallen, denn es besitzt so zahlreiche gewinnsüchtige

und ehrgeizige Gründe dafür, diesen Versuch zu wagen, und,
man gestatte den Ausdruck, so mächtige ausgefallene Gepflogenheiten,
daß ein Krieg, den andere als notwendiges Uebel ansehen, für die
Russen immer eine Frage der Wahl, der Gefühlswallung und der
Spekulation sein wird.»

Damals wie heute trug die Unermeßlichkeit des russischen Reiches,
die außergewöhnliche Mühsal des russischen Winters und die
Ausdauer und Widerstandskraft des russischen Volkes über die
Welteroberer den Sieg davon. Napoleon war ein weit überlegenerer Gegner
als Plitler: ein großes militärisches Genie, das über sechzehn Jahre
lang seine Fähigkeiten unter Beweis gestellt und Truppenkader von
unübertroffener Größe angeführt hatte. Im Jahre 1812 wurde Rußland

nicht durch Nachschub und Kanonen unterstützt: aus eigener
Kraft jagte es den stolzen Feind aus dem Land. Als Rußlands Soldaten
mit ihren neuen Verbündeten in Paris einmarschierten, stand es auf

259



dem Gipfel des Ruhmes, unterstützt von seiner riesigen Armee und
gestärkt durch seine Rolle als «Retter Europas». Europa erzitterte vor
den neuen Machthabern. Seine Befürchtungen erwiesen sich aber als

unbegründet: die damaligen russischen Autokraten waren keine Männer

aus Stahl; die russischen Staatsmänner des neunzehnten
Jahrhunderts wandelten konservative Wege; die russische Gesellschaft sah

in Europa das «Land der heiligen Wunder»; die russischen Massen

waren noch nicht zum Bewußtsein ihrer elementaren Kraft erwacht.
Es war auch nicht das erstemal, als Rußland im Jahre 1815 weit

nach Europa vordrang. Schon zu Beginn des achtzehnten Jahrhunderts
unternahm Peter I. angestrengte Versuche, Montenegro in einen
russischen Stützpunkt am Adriatischen Meer zu verwandeln; 1711 bis
1918 besetzten russische Truppen zehnmal Rumänien; 1735 und 1747
standen sie am Rhein; 1760 plünderten sie Berlin, und Kaiserin
Elisabeth versuchte, Ostpreußen zu annektieren; 1797 nahm Zar Paul
die Großherrschaft über die Insel Malta an und 1798 vertrieb General
Suworow, von seinem dankbaren Herrscher zum Prinzen von Italien
ernannt, die französischen Truppen aus Mailand und Turin.

Im Jahre 1815 umfaßte das Reich alle Länder und Völker von der
Vistula bis nach Alaska. Die meisten Russen gingen mit ihrem
Geschichtsschreiber Nikolai Michailowitsch Karamasin dahin einig, «daß

unser Geist bei der Betrachtung der Unermeßlichkeit dieser Monarchie
überwältigt wird. Nie erreichte uns Rom an Größe». Der ruhmreiche
Sieg über Napoleon und die wachsende Berührung mit Europa rückten
mit ausgesprochener Hartnäckigkeit die Frage nach dem Wesen und
Schicksal Rußlands in den Vordergrund — ein riesiges Gebiet,
abgeschlossen und unerforscht wie kein anderes in Europa, und doch,
seit dem sechzehnten Jahrhundert, von seiner weltumfassenden Mission
für den wahren Fortschritt der Menschheit überzeugt; ein Volk mit
rasch anwachsender Bevölkerung, primitiv und rückständig, dessen

dynamische Kraft sich aber doch in einem beinahe ununterbrochenen
Fluß seit Jahrhunderten nach allen Richtungen ausdehnte und immer
neue Länder kolonisierte.

Wie sollten sich nun die Beziehungen dieses Reiches und Volkes zu

Europa gestalten, nachdem der gemeinsame Kampf gegen Napoleon
die beiden so unerwartet zusammengebracht hatte? Nur wenige
Russen (unter ihnen auch der Zar) erblickten in diesem Kriege ein

gemeinschaftliches europäisches Unternehmen und fühlten sich Europa
irgendwie verpflichtet. Für die überwältigende Mehrzahl der Russen

war Napoleon Symbol für Europa gewesen: ihr Sieg über Napoleon
war ein Sieg über den gottlosen Westen. Sie waren überzeugt, Europa
als Ganzes hasse und verachte Rußland und habe sich gegen es

verbündet. Rußland und Europa standen sich als zwei verschiedene Wel-

260



ten ohne gemeinsame Uëberlieferungen und ohne gemeinsames
Gedankengut gegenüber.

Das moderne Rußland wurde wie das moderne Europa im
sechzehnten Jahrhundert geschaffen: Europa durch die Saatzeit des

Individualismus, das Aufkommen der städtischen Klassen, der rationalen
Wissenschaft und das Wachstum der politischen Freiheit; Rußland
durch das genaue Gegenteil.

Das mittelalterliche Rußland, vom Baltischen und Schwarzen Meer
begrenzt und um die Handelsstädte Kiew und Nowgorod geschart,
richtete seinen Blick auf Byzanz, das ihm seine Kirche schenkte,
und auf Skandinavien, das ihm die Dynastie brachte. Als Kiew der
mongolischen Invasion zum Opfer fiel, wurde das moderne Rußland
durch den Willen und die rückhaltlose Verschlagenheit der großen
Fürsten aus der Umgebung Moskaus geschaffen. Die neue Hauptstadt
blühte, wie die östlich der Elbe gegründeten deutschen Städte, weit
von den alten Kulturzentren des Westens entfernt, auf einem erst vor
kurzem erschlossenen Boden auf, wo die überlieferten städtischen
Freiheiten unbekannt waren. Ihre Bevölkerung bestand nicht mehr
aus Slawen vom Dnjepr, sondern aus einer neuen Rasse, in der sich

slawisches, finnisches und mongolisches Blut ungehindert mischte. Von
Moskau führten keine Straßen nach Westen; die Flüsse wiesen auf die
Steppen und Wüsten Asiens hin; die politischen, wirtschaftlichen und
kulturellen Bande verknüpften sie mit dem großen Reich der
Tataren, dem sie Untertan waren.

Obgleich die Moskauer Kirche die Glaubensgemeinschaft mit
Byzanz aufrechterhielt, wurden die Bindungen doch langsam lockerer.
Die Kirche Moskaus wurde rein russisch. Ihre slawische Liturgie
trennte sie sowohl von Byzanz wie auch von der Zivilisation der alten
Welt; nicht nur Virgil und Cicero, sondern auch Plato und Aristoteles
blieben in Rußland völlig unbekannt, bis sie durch die Berührung mit
dem Westen im achtzehnten Jahrhundert auch hier eingeführt wurden.

Diese nationale Kirche war sich ihrer weltumfassenden Mission
bewußt. Sie beherrschte das ganze Leben.

Moskau fühlte sich als eine Gemeinschaft des wahren Glaubens.
Sein Kampf gegen die Tataren hatte weder rassische noch kulturelle
Ursachen. Die Griechen bekämpften die Perser, um ihre politische
Freiheit und höherstehende Zivilisation zu verteidigen; die Moskowiter

empfingen Zivilisation und politische Ordnung von den Tataren.
Die Griechen rühmten sich ihrer rassischen Ueberlegenheit; die Russen
waren eines solchen Gefühles bar. Der getaufte Tatare wurde
ungeachtet seiner Rasse als Gleichberechtigter in die gemeinsame Brüderschaft

des wahren Glaubens aufgenommen. Dieser Charakterzug des

26 1



Kampfes hat sich erhalten: die Polen im siebzehnten Jahrhundert,
Napoleon zweihundert Jahre später, die Kapitalisten heute, immer
waren sie nicht bloße politische Feinde, sondern «Glaubensfeinde»,
ungeachtet ihrer Dogmen. Der größte Haß ist seit eh und je für die

Abweichungen in der Auslegung des Dogmas (sei es des christlichen
oder marxistischen) aufgespart worden, weil dadurch die Einheit des

Glaubens gefährdet wird, welche das Heil verbürgt.
Der orthodoxe Glaube kam aus Byzanz, doch die Russen ließen sich

überzeugen, daß einzig Moskau diesen Glauben in unverfälschter
Reinheit bewahrt habe. Hatten sich nicht die Byzantiner vor den
römischen Ungläubigen erniedrigt, als sie hart von den Türken
bedrängt wurden? Hatten sie nicht auf dem Konzil von Florenz das

Bündnis mit Rom und die Vorherrschaft des Papstes angenommen?
Moskau aber wies das Bündnis zurück und blieb dem "Westen
kompromißlos feindselig gesinnt. Den Russen schien der Fall Konstantinopels,

seit elf Jahrhunderten Hauptstadt des weltumspannenden
Reiches und der weltumfassenden Kirche, eine Strafe Gottes für die
Abtrünnigkeit der byzantinischen Kirche zu sein. Moskau allein war
nun Hüter des Glaubens. Gott hatte offensichtlich das Rom des

Augustus und das neue Rom Konstantins als unwürdig zurückgewiesen,
unwürdig der Aufgabe, die Welt zu ordnen und dem wahren Glauben
zuzuführen. «Ein neues und drittes Rom ist im Norden entstanden
und erleuchtet die ganze Welt wie eine Sonne», schrieb der Mönch
Philotheus. «Das dritte Rom wird bis zum Ende der Geschichte
bestehen, denn es ist das letzte Rom. Moskau hat keinen Nachfolger,
ein viertes Rom ist undenkbar.» Rußland wurde zum heiligen Land,
Moskau zum Nachfolger in der weltumfassenden Mission Roms. Als
in der Mitte des sechzehnten Jahrhunderts der letzte Stützpunkt des

tatarischen Reiches, Kasan an der unteren Wolga und Astrachan am
Kaspischen Meer, von den Russen genommen wurde, und somit der
Weg ins Innere Asiens freilag, fügte Moskau seiner Weltmission das

mongolische Erbgut hinzu. Der neue Caesar, oder Zar, übernahm das

Vermächtnis der byzantinischen Herrscher und der tatarischen Khans:
«die verschiedenen Nationen in Ost und West zu einem organischen
Ganzen zu vereinigen».

Diese geheiligte Vormundschaft über den wahren Glauben
verstärkte noch die primitiven Haltungen des Mißtrauens und der
Isolierung. Sie wurden sogar gegenüber den griechischen Orthodoxen
angewendet. Moskaus Vorherrschaft über Byzanz wurde eifersüchtig
bewacht. Als die Reformationsbewegung des siebzehnten Jahrhunderts
versuchte, einige griechische Sitten in der russischen Kirche
einzuführen, setzten sich die russischen Massen kräftig und spontan zur
Wehr. Die sogenannten Altgläubigen «waren dazu bereit, bis aufs

262



Blut ihren Glauben zu verteidigen, der russischen Kirche sei von
Christus eine besondere Verantwortung dafür übertragen worden, die
vom Westen verlorenen und von den Griechen verratenen echten
apostolischen Traditionen zu bewahren». Für sie «besaß der russische
Glaube und die russische Religion oberste und weltumfassende
Autorität».

Naturgemäß war ein halbes Jahrhundert später, als Zar Peter die
Verwestlichung und Verweltlichung des heiligen Rußland versuchte
und es in «babylonische Gefangenschaft» führte, der Widerstand noch
wesentlich größer. Moskau wurde seines stolzen Sitzes beraubt, Petersburg

wurde zur Hauptstadt eines neuen Weltreichs, das scheinbar alle
Bande zur Vergangenheit zerriß. Mit seiner rücksichtslosen und
meisterhaften Energie, die keinerlei Rechte respektierte, zerstörte Peter
scheinbar alle Grundlagen des nationalen Lebens; in Tat und Wahrheit

vollbrachte er unter riesigen Opfern eine nationale Großtat: er
schenkte der Nation die unentbehrliche neue Rüstung zur Erfüllung
ihrer überlieferten Mission. Menschliche Werte und individuelle
Würde scherten ihn nicht. Er hielt zu seiner Unterstützung nach einer
neugeschaffenen Elite Ausschau, die ihm und seiner Arbeit treu
ergeben sei.

Aber die Nation war auf diese plötzliche Umgestaltung nicht
vorbereitet. Peters heftige Methoden vermochten nicht einmal bei der
Elite das Verständnis für die Grundlagen der westlichen Zivilisation
— für die Achtung vor dem Recht des Einzelnen und für die Objektivität

der Wahrheit — zu wecken.

Die dem Sieg über Napoleon folgenden Jahrzehnte brachten Rußland

zum Bewußtsein seiner Macht und Kraft wie nie zuvor. Und
doch hatte es aufgehört, eine Nation mit einem Glauben zu sein. Zwei
Nationen standen sich nun gegenüber — einerseits die gebildeten
Klassen, eine winzige Minderheit, die leichter französisch sprach und
schrieb als russisch und sich begierig auf alles stürzte, was aus Europa
kam; und anderseits die Bauern und Geschäftsleute, welche die
europäischen Sitten, sowohl in der Regierung wie auch in der Literatur,
als Teufelswerk verdammten. Der Petersburger Hof, von beiden
deutlich getrennt, mißtraute den gebildeten Schichten und verachtete
die Massen. Er wandte westliche, oder besser gesagt deutsche Methoden
an, um seinen Staatsapparat zu stärken, der wohl an Umfang, kaum
aber an Tüchtigkeit zunahm; er wies den westlichen Geist und die
Freiheit des Westens zurück. Der Hof besaß die Macht, das Volk die
Triebkraft; zwischen beiden war die geistige Oberschicht mit all ihrem
Ideenreichtum und ihren Idealen, mit all ihrer Ueberfülle an Eifer
und Treue, völlig machtlos. Die russische Literatur, von Puschkins

263



«Eugen Onegin» bis Tschechows «Iwanow», stellte den hilflosen Helden,

den überflüssigen Menschen und die enttäuschte Generation dar.
Diesen dürftig vorbereiteten Boden überfluteten nun die verschiedensten

und verwegensten europäischen Ideen ganz unerwartet:
Revolution und Romantik, Mystik und Materialismus, Hegels Lehren
und Sozialismus — alle jene sich widerstreitenden und turbulenten
Strömungen aus der ersten Hälfte des neunzehnten Jahrhunderts. Von
ihrem sozialen Hintergrund und ihrer geistigen Ueberlieferung
losgelöst, mußten sie natürlich noch verwirrender und noch extremer
anmuten. Sie forderten die russische Intelligenz zu immer neuen
Mutmaßungen über Rußlands Beziehungen zu Europa heraus. Sollte
Rußland dem europäischen Beispiel folgen? Oder benötigte Europa in
seiner Verwirrung und Krise Hilfe durch Rußlands Führung? Die
Antworten wichen voneinander ab. Die einen lehnten Peters Reform
ab und wollten zur alten Ordnung Moskaus zurückkehren, den
anderen war der Kontakt mit Europa willkommen, da sie unter
Rußlands Rückständigkeit litten; die einen bereiteten sich darauf vor,
den revolutionären Sozialismus Europas noch zu übertreffen, andere
glaubten, einzig Rußland könne das wahre Christentum retten.

Fast jedermann aber glaubte an Rußlands Mission, und die meisten
begannen an Europa zu verzweifeln. Die beiden größten Schriftsteller
russischen Bodens, zwei weltanschaulich so verschiedene Geister wie
Dostojewskij und Tolstoj, lehnten mit einmütiger Heftigkeit und
restloser Endgültigkeit die westliche Zivilisation ab, da sie diese für
ungeeignet hielten, um die letzten Fragen beantworten zu können.
Kants Kritik und das englische Denken fanden in Rußland fast keine
Nachbeter: ihre vorsichtige Methodik, ihr Sinn für Verantwortlichkeit
und Grenzen konnten einem russischen Extremismus nicht zusagen,
der in der Glaubensausübung ebenso heftig und ungestüm war wie
in der Glaubensverfolgung.

Und doch brachte dieser erste Kontakt zwischen Rußland und
Europa, gehindert zwar durch die Autokratie und mit Mißtrauen
betrachtet vom Volk, Rußland zum erstenmal die Freiheit des Geistes
und die Größe der Literatur zum Bewußtsein, während Puschkin und
Lermontow, Gogol und Turgenjew, Dostojewskij und Tolstoj Europa
eine neue Welt von faszinierender Tiefe und Anziehungskraft
erschlossen. Weniger bekannt als diese glänzende Versammlung
schöpferischer Riesen, Europas Aufmerksamkeit aber dennoch nicht weniger
würdig, sind sechs andere russische Denker und Essayisten des
neunzehnten Jahrhunderts.

Peter Jakowlewitsch Tschaadajew (1794—1856) und Alexej Stepa-
nowitsch Khomjakow (1804—1860), Vissarion Grigorjewitsch Be-

linski (1811—1848), Alexander Iwanowitsch Herzen (1812—1870),

264



Michael Bakunin (1814—1876) und Konstantin Nikölajewitsch
Leontjew (1831—1891) waren ehrliche und hochstrebende Geister.
Sie alle waren Geschichtsphilosophen, wenn auch nicht im fachlichen
Sinne dieses Wortes. Ihre Gedanken kreisten unablässig um die
Geschicke Rußlands und der Menschheit; für sie waren beide eines. Trotz
aller ihrer Unterschiedlichkeiten wurden sie durch ihren Glauben an
Rußland und ihr Mißtrauen gegenüber der europäischen Zivilisation
derMittelschichten, deren verborgene sozialeWirklichkeiten und geistige
Einstellungen ihnen unverständlich blieben, miteinander verbunden.
Ihre Gespräche und Diskussionen, ihre Freundschaften und Streitigkeiten,

dieses gesamte pulsierende intellektuelle Leben mit seinen
endlosen Gesprächen und gewichtigen Artikeln — Bücher und Taten
waren gleichermaßen selten — hellten das Antlitz Rußlands auf,
während es durch die Berührung mit der fremden Welt Europas um
sein Eigenbewußtsein kämpfte.

Dieser Abschnitt fand mit dem Ende des neunzehnten Jahrhunderts
seinen Abschluß. Gerade als die letzten «überflüssigen Menschen» —
diese bleichen Erben Petschorins, Oblomows und Rudins — in Tschechows

Theaterstücken wimmernd starben, war ein neuer Typ im
Entstehen begriffen. Kapitalismus und Unternehmungslust begannen das

Land zu durchdringen; Verständnis für die Wirklichkeit und
Verantwortlichkeit erwachte; Kampf um die Freiheit unter Gesetzen und
die Erziehung zu gesetzlichen Begriffen und Rechten wurden ernstlich
in Angriff genommen. Der freie Flug der Einbildungskraft, mit seinen
bestechenden Phantasien über eine legendäre Vergangenheit und
utopische Zukunft, wurde geschult. Es wurden große Fortschritte erzielt.
Aber die Bemühungen der gébildeten Schichten waren zwischen den
Mühlsteinen der unglaublichen Dummheit der korrupten Regierung
und der dumpfen, rückständigen Trägheit der Massen zum Scheitern
verurteilt. Die russisch-europäische Durchblutung, die den Geist des

Westens mit neuem Forschungseifer hätte durchtränken können, wurde
im Jahre 1917, ausgerechnet in dem Jahre, da dieses Ziel erreicht zu
sein schien, plötzlich unterbrochen.

Lenins völlige Ablehnung und verächtliche Verunglimpfung der
europäischen «Bourgeoiszivilisation» rührte in Herzen und Traditionen

der russischen Massen an eine verwandte Saite. Sein glühender
Glaube und seine utopischen Versicherungen waren ihnen nicht fremd.
Es stimmt zwar, daß das Dogma von außen kam, aber der Marxismus
wurde wie die byzantinische Orthodoxie bald nationalisiert und zu
einer russischen Kirche.

Der Marxismus selbst verband liberale Ideen englischen Ursprungs
(das «Welken» des Staates) mit einer antiwestlichen Methode
revolutionärer Soziologie, durch die allein das «Ideal» verwirklicht und

2 6 5



diese völlig korrupte Welt gerettet werden konnte. Während der
Marxismus in England und den Vereinigten Staaten nie großen Einfluß

ausübte, erlangte er in Deutschland und Rußland führende
Stellung. In Deutschland lösten sich seine Grundelemente bald auf: die
deutschen Sozialdemokraten betonten mehr und mehr die westlichen
Elemente und entkleideten sie ihrer utopischen Absolutheit; die
russischen Kommunisten vervollkommneten diese Methoden und
statteten sie noch mit der leidenschaftlichen Ankündigung eines

apokalyptischen Kampfes aus.
In der dogmatischen Utopie des Marxismus fanden die russischen

Massen etwas ihrem eignen Glauben Verwandtes. Der Marxismus
besaß Anziehungskraft, weil er in Uebereinstimmung mit den
Lehrsätzen der Wissenschaft und durch die Mittel der Technik das Heil
versprach. Er rief das Volk von dem passiven Gemeindewesen des

alten Glaubens weg und forderte es zur Kollektivtätigkeit an einem
stolzen Bau auf. Und Rußland wurde wiederum eine in sich
geschlossene und abgeschlossene Gesellschaft, die sorgsam vor der
Berührung mit der ketzerischen Außenwelt ferngehalten wurde. Gerade
in jenem Augenblick, als sich Rußland wie nie zuvor an die ganze
Welt zu wenden schien, zog es sich mit einer noch nie dagewesenen
Unbarmherzigkeit in sich selbst zurück. Aus der maritimen Peripherie,
die Peter geschaffen hatte, kehrte es zu seinem heiligen Mittelpunkt
im Kreml zurück. Moskau wurde wieder aus seinem zweitrangigen
Platz emporgehoben, zu welchem es das verweltlichte Petersburger
Reich verdammt hatte. Rußland, einmal mehr das heilige Land, sollte
die Menschheit dem Heil zuführen.

Aber der Kontakt mit Europa, das kurze Zwischenspiel zwischen
der alten und der neuen Sicherheit, war, obschon es so schnell zu Ende
ging, für Rußland wie für Europa eine sehr fruchtbare Zeit gewesen.
Das Studium ihrer intensiven Beschäftigung mit allen Fragen
Rußlands und Europas kann zu einem gründlicheren Verständnis beider
führen.

Tschaadajew war der erste, der Rußlands Vergangenheit und
Gegenwart im Lichte einer Philosophie der Weltgeschichte beleuchtete,
obgleich er niemals über die Einleitung hinauskam, die er in mehreren
«philosophischen» Briefen formulierte.

Wie die meisten russischen Intellektuellen seiner Generation, hatte

er als Gardeoffizier gedient und an den Schlachten gegen Napoleon
teilgenommen. Sein starkes Unabhängigkeitsgefühl trieb ihn zur Aufgabe

seines Dienstes; er verbrachte den Rest seines Lebens als einsamer
und düsterer Schöngeist am Rande der Moskauer Gesellschaft. Plötzlich

wurde im Jahre 1836 die Stille seines Lebens gebrochen, als sein

266



«Lettre philosophique écrite à une dame» (geschrieben 1829) in einer
Moskauer Zeitschrift veröffentlicht wurde.

Seine Wirkung auf das Rußland jener Zeit ist von Herzen
folgendermaßen beschrieben worden: «Es war wie ein Schuß, der in dunkler
Nacht widerhallte, er weckte alle auf. Was, mag man sich fragen,
mögen denn zwei oder drei in einer Monatsschrift veröffentlichte
Seiten schon bedeuten? Und doch, derart stark ist die Kraft einer
Aeußerung, derart groß die Macht des gesprochenen Wortes in einem
Land des Schweigens, das der freien Rede entwöhnt ist, daß Tschaa-
dajews Brief das gesamte denkende Rußland erschütterte.» Inmitten
des überbordenden Nationalstolzes beschrieb eine mutige Stimme die
Vergangenheit — die Einöde der russischen Vergangenheit, die Starre
des russischen Lebens. Die Zeitschrift wurde unverzüglich verboten;
der Zensor, der den fraglichen Artikel durchgehen ließ, wurde
entlassen; der Herausgeber in die Verbannung geschickt; der Verfasser
auf Befehl des Zaren für wahnsinnig erklärt. Tschaadajews wenige
verbleibende Artikel und Briefe, alle in französischer Sprache verfaßt,
konnten erst nach seinem Tode veröffentlicht werden.

Und doch war Tschaadajew kein Revolutionär, forderte weder den
Sturz der Regierung noch liberale Reformen. Er zweifelte nur an der
allgemeinen Ueberzeugung von der Vorherrschaft und Ueberlegenheit
Rußlands und der orthodoxen Kirche. Er erklärte Rußlands
Rückständigkeit mit dem Abfall von der Weltkirche Roms. Rußland hatte
das Christentum vom «dekadenten und korrupten» Byzanz empfangen

und war dahinvegetiert — unberührt von den zivilisierenden
Einflüssen der Antike, des Mittelalters und der Neuzeit. «Wir haben
gleichsam außerhalb der Geschichte gelebt und sind von der universellen

Erziehung der menschlichen Rasse ausgeschlossen gewesen
Die geschichtliche Erfahrung existiert für uns nicht; Generationen und
Jahrhunderte sind unverwertet an uns vorübergezogen. Man könnte
von uns behaupten, die allgemeinen Gesetze der Menschheit ließen
sich nicht auf uns anwenden. Von der Welt abgeschlossen, haben wir
der Welt nichts gegeben und sie nichts gelehrt; wir haben der Summe
menschlicher Gedanken keine neuen hinzugefügt, wir haben in keiner
Weise am Fortschritt der Vernunft mitgearbeitet und haben alles

entstellt, was von diesem Fortschritt bis zu uns gedrungen ist. Schon

von den Uranfängen unserer sozialen Existenz an haben wir nichts
für das Gemeinwohl getan; kein einziger Gedanke gedieh auf dem
unfruchtbaren Boden unseres Landes; keine große Wahrheit stammt
aus unserer Mitte; wir machten keine Anstrengungen, selbständig zu
denken, und wir haben aus dem Gedankengut anderer nur täuschende
Oberfläche und sinnloses Beiwerk übernommen.»

Tschaadajew war die Diskrepanz zwischen der großen Macht-

267



Stellung Rußlands und der politischen und kulturellen Unreife seines

Volkes aufgefallen. Das Antlitz der russischen Massen war
nichtssagend und spiegelte eine innere Leere wider. Die Ideen bürgerlicher
Rechte und Pflichten, individueller Würde und Freiheit, alles Ideen,
von denen die Luft, welche die westlichen Menschen atmeten, trächtig
war, blieben Rußland fremd. «Die Geschichte anderer Nationen ist
die Geschichte ihrer Emanzipation. Die russische Geschichte ist eine

Entwicklung der Sklaverei und Autokratie.» Wie kann also Rußland,
eine Nation, die keinerlei Beiträge zur Zivilisation geleistet hatte, eine
Mission für sich beanspruchen? Rußland muß zuerst seine Isolierung
zerbrechen, von Europa lernen, seinen Glauben im Kontakt mit der
westlichen Kirche läutern und in den gemeinsamen Strom europäischer
Einheit münden; dazu dient ihm das katholische Mittelalter als Vorbild.

Natürlich billigte Tschaadajew Peters Reformen durchaus. «Peter
der Große fand nur eine saubere Schiefertafel vor. Mit kräftiger
Handschrift schrieb er die Worte drauf: Europa und der Westen.»
Tschaadajew wich nie von seiner Ueberzeugung ab, Rußland müsse
sich dem Westen anschließen. Er zog Europas Führerstellung nie in
Zweifel. Nie idealisierte er Rußlands Schwächen, noch überschätzte er
dessen Kraft. Zu Beginn des Krimkrieges riet er den Russen, so rasch

wie möglich um Frieden nachzusuchen — er teilte den allgemeinen
Glauben an den Sieg seines Landes nicht.

Doch dann änderte er seine Einschätzung von Rußlands Rolle und
Aussichten. Gerade die Tatsache der russischen Isolation und
Rückständigkeit könnte es Rußland gestatten, von Europa zwar zu lernen,
dabei aber die Fehler Europas zu vermeiden und als Erbe der
gesammelten Erfahrung des Westens diesen noch zu überbieten. Weil
es jungfräulicher Boden sei, ohne eine Vergangenheit und ohne geistige
Ueberlieferung, genieße Rußland den Vorteil, ohne Vorurteil
beurteilen und wählen zu können. Es könnte, so schrieb er am
15. Januar 1845 «das wahre göttliche Volk der Neuzeit» werden. Es
könnte alle jene Fragen beantworten, die Europa spalteten, und das

Rätsel der Geschichte lösen — nicht durch zeitraubende und mühevolle
Forschungsarbeit, sondern durch einen kräftigen «élan», der es in einem
einzigen plötzlichen Ausbruch auf eine nie zuvor erreichte Höhe tragen
werde. «Einst wird der Tag kommen, da es im geistigen Leben Europas

denselben Platz einnehmen wird, den es nun in dessen politischem
Leben innehat. Es hat so lange in der Abgeschiedenheit gelebt, weil
alles Große in Einsamkeit und Stille reift.»

In diesem seinem Glauben stimmte Tschaadajew mit den Slawo-

philen überein, in jeder andern Hinsicht gingen die beiden nicht einig.
Die Slawophilen idealisierten die russische Vergangenheit und sahen

268



die einzige Hoffnung auf das Heil in einer Rückkehr zu dieser
Vergangenheit. Sie hielten Europas vergangene Entwicklung für minderwertig

und erblickten in dessen gegenwärtigem Zustand einen völligen
Zerfall. Sie verurteilten Peter den Großen, weil er das russische Volk
den Einflüssen einer fremden Welt ausgesetzt habe. Sie lehnten seine

Reformen als erkünstelt ab und verurteilten die Petersburger Regierung

als seelenlos und dem Volke entfremdet, das ihnen als die einzige
wahre Quelle nationaler Kraft galt. Sie forderten die gebildeten
Schichten Rußlands auf, zu ihrem Volk und Glauben zurückzukehren.

Trotz aller Feindseligkeit gegenüber dem europäischen Denken,
wurden sie doch stark davon beeinflußt. Als sie die wahre organische
Gemeinschaft der frührussischen Gesellschaft den Parteikämpfen und
dem Geschäftsgeist der modernen europäischen Zivilisation vorzogen,
wandelten sie in den Spuren der deutschen Romantik. Herder war der

erste, der unter Rousseaus Einfluß das Bild einer primitiven, friedlichen

slawischen «Demokratie», ein Idyll ländlicher Freiheit und
harmonischen Lebens malte und, wenn auch undeutlich und kurz, dem
Slawentum eine große Zukunft weissagte. Vom Anbruch dieses

Slawentages in der Geschichte waren die Slawophilen fest überzeugt.
Sie kehrten den europäischen Gedanken der Romantik gegen Europa:
die romantischen Träume Europas konnten ihrer Meinung nach einzig
in Rußland verwirklicht werden.

Fichte sah in den Deutschen das Urvolk und wies mit Stolz auf die
Ursprünglichkeit der deutschen Sprache hin. Den Slawophilen schien
Rußland das mit einer unvergleichlichen Sprache begabte Urvolk zu
sein. Rußland müsse seine eigene Art und sein eigenes Wesen betonen
und auf streng nationaler Grundlage eine selbständige Zivilisation
entwickeln. Es könne nur schöpferisch werden, wenn es sich selbst
verwirkliche. Um der Menschheit willen müsse es diese Aufgabe auf
sich nehmen. Iwan Vassiljewitsch Kirejewski schrieb im Jahre 1829,
der Okzident habe seine Rolle ausgespielt, Rußland müsse nun die
brennende Fackel übernehmen und zum Sitz der Zivilisation werden.
«Wenn wir alle diese Güter erlangt haben, werden wir sie mit Europa
teilen und ihm unsere Schuld hundertfach zurückzahlen.»

Die Slawophilen waren Gegner des Hofes und der Regierung von
St. Petersburg, weil sie nicht russisch und national genug waren. Und
in ihrer Opposition zur Regierung waren die frühen Slawophilen auf
ihre Art «Demokraten». Sie standen dem Rußland ihrer Zeit nicht
unkritisch gegenüber. Khomjakow, ein berühmter Polemiker und
aufrichtiger Menschenfreund, kämpfte tapfer für eine freie geistige
Entwicklung und für die Sklavenbefreiung durch Landverteilung. Die
Slawophilen hatten einen tiefen Glauben an die dunklen Massen des

269



Volkes, einige kleideten sich sogar, wie die Teutschtümler im benachbarten

Deutschland, wie Bauern und erschienen in Gesellschaft mit
phantastischen Kostümen, um so die geliebten Sitten des alten
Rußlands wieder zum Leben zu erwecken. Mit einer Verspätung von einem

Jahrhundert idealisierten die intellektuellen Slawophilen Rußlands
die Natur, das Landleben und die Bauern, wie schon lange vor ihnen
Rousseau und die Physiokraten. (Auf ähnliche "Weise und mit
derselben Verspätung sollte dann das Rußland des zwanzigsten
Jahrhunderts den technischen Fortschritt und den Industriearbeiter
verherrlichen, wie es in Europa im neunzehnten Jahrhundert der Fall
war.)

Europa war die Schöpfung römischer und teutonischer Eroberungen,
des katholischen Rationalismus und des protestantischen Individualismus.

Alle diese Elemente führten zu einem inneren Kampf, zur
Auflösung der Gemeinschaft und zum Glaubenszerfall durch Zweifel.
Rußland aber, so glaubten die Slawophilen, befinde sich in einem
organischen Wachstum, vom Gefühl der Einigkeit und geistigen
Integrität durchdrungen und deshalb von keiner wesentlichen Spaltung
bedroht.

Dank dieser Glaubenseinheit brauche Rußland nicht jene gesetzlichen

und formalistischen Sicherheitsvorrichtungen der europäischen
Demokratie: es besitze ja selbst die wahre Demokratie. Mehrheitsbeschlüsse

waren nach Khomjakows Ansicht nur «Ausdruck einer
plumpen materiellen Ueberlegenheit»; die russische traditionelle Idee
aber war ein Beschluß durch Einstimmigkeit und «Ausdruck einer
hohen geistigen Einigkeit». «Keine privaten, schwankenden und
willkürlichen Vorstellungen, die von Natur aus zur Auflösung neigen,
sind die Grundlagen (in der russischen Tradition), sondern die alten
Sitten —: für alle Russen dieselben, und das göttliche Gesetz —: für
alle Orthodoxen dasselbe.»

Das Ideal einer wahren Gemeinschaft bestand für die Slawophilen
in der russischen Gemeinde, dem agrarischen «Mir» und dem
industriellen «Artel» — in Gemeinschaften also, die auf dem russischen
Glauben der Brüderschaft fußten. Gesetzliche Garantien würden nur
in Staaten benötigt, die auf Eroberungen gründeten und vom Klassen-
und Rassenkampf bedroht wurden; in einem Rußland aber, mit seiner
Harmonie unter den Klassen und Freundschaft zwischen den Rassen,
seien sie überflüssig. Eine Gesellschaft nach westlichem Vorbild, von
Unstimmigkeiten zerrissen und von Schwächen entstellt, widerspreche
schon dem eigenen Wesen Rußlands. Rußland müsse zur vollkommensten

Gesellschaft werden — oder es könne überhaupt nicht bestehen.
Wenn sich auch einige kritische Geister unter den frühen Slawophilen
schmerzlich bewußt waren, wie weit von aller Vollkommenheit Ruß-

270



land in Wirklichkeit entfernt war, waren sie doch dazu bereit, die
unbestrittene «fundamentale» Vollkommenheit Rußlands als
Tatsache ungeprüft hinzunehmen. Sie verglichen die Idee Rußlands, wie
sie sie auffaßten, mit der Wirklichkeit Europas und gelangten,
verständlicherweise, zu Schlüssen, die ihnen schmeichelten.

Die Slawophilen sahen in der europäischen Machtpolitik ein Erbe
des gierigen und eroberungssüchtigen Roms. Für Rußland aber war
die Macht nicht ein Ziel oder stolzes Recht wie für andere Nationen,
vielmehr eine Last und Pflicht, ein Mittel zu einem hohen Zweck.
Denn Rußland hatte nicht den Wunsch zu regieren, sondern zu dienen.
Auf ihm lastete die schreckliche Verantwortung für das geistige und
soziale Schicksal der Menschheit. Die russische Tradition war nach der
Meinung der Slawophilen nicht eng nationalistisch, sondern vielmehr,
wie Dostojewskij später in seiner berühmten Rede über Puschkin
forderte: panhuman, gesamtmenschlich.

Dostojewskijs Rede mutet wie ein Echo von Khomjakows Worten
an: «Wenn die Russen sich finden, so werden sie ein so klares
Verständnis für die gesamte Welt erlangen, daß selbst die Deutschen es

begreifen können.» Für die Slawophilen verkörperte sich der russische
Geist im russischen Glauben. Sie wünschten nicht, im Gegensatz zur
Regierung aus St. Petersburg, die Religion den Interessen des russischen

Staates zu unterwerfen, sie wollten mit Hilfe Rußlands, ihres
ersten Dieners, den Triumph des wahren Glaubens herbeiführen. Der
Geist des orthodoxen Glaubens war für sie im liturgischen Verse
ausgedrückt: «Lasset uns einander lieben, auf daß wir uns alle in einem
gemeinsamen Gedanken dem Vater, dem Sohne und dem Heiligen
Geiste bekennen.» In diesem Geiste der Vereinigung allein erblickte
die russische Kirche ihre Wesensgleichheit mit Freiheit und Einigkeit
und dadurch auch mit der wahren Gesellschaft. Die russische Kirche
allein. Denn der Katholizismus opferte die Freiheit der Einigkeit und
führte zum Despotismus; der Protestantismus opferte die Einigkeit
und führte zum Anarchismus.

Die Slawophilen hielten sich für Konservative. Die revolutionären
Drohungen ihrer Lehre aber wurden von einem russischen Diplomaten,
Prinz Iwan Sergejewitsch Garagin, dem Vetter Juri Fjodorowitsch
Samarins, Khomjakows hervorragendstem Schüler, durchschaut. Garagin

trat zur katholischen Kirche über, wurde Jesuitenpriester und griff
den Slawophilismus in seinem Pamphlet: «La Russie, sera-t-elle
catholique?» (1856) an. Ihm kam diese Lehre als «la formule russe
nationale de l'idée révolutionnaire» vor, weil sie die nationalen
Leidenschaften und politischen Interessen mit der Religion verknüpfte.
«In ihrer Innenpolitik», schrieb er von den Slawophilen, «wollen sie
eine völlige religiöse, politische und nationale Gleichschaltung er-

2 71



richten. In ihrer Außenpolitik wollen sie alle orthodoxen Christen,
ungeachtet ihrer Nationalität, und alle Slawen, ungeachtet ihrer
Religion, in einem einzigen, großen slawischen und orthodoxen Weltreich

vereinigen. Diese fragwürdigen Christen setzen sich vor allem
eine Hegemonie zum Ziel, die ihre Kirche in der Welt ausüben soll.
Ich bezweifle, daß die Revolutionäre des Okzidents je etwas
vorgeschlagen haben, das besser geeignet gewesen wäre, auf die Massen

zu wirken.»

Khomjakow faßte die russische Führerstellung vor allem geistig
auf: Rußland war auserwählt worden, weil es arm und bescheiden,
einfach wie ein Kind und aufopfernd wie ein Liebhaber war. Bald
aber wurde diese hochstrebende Botschaft des Heils und des Dienens
unter dem Deckmantel des gemeinsamen Glaubens und der Befreiung
der Brüder zur Rechtfertigung von Expansion und Eroberung
mißbraucht.

Im Jahre 1838 sah Michail Petrowitsch Pogodin, Professor für
russische Geschichte an der Universität Moskau, in seiner für den

späteren Zaren Alexander II. geschriebenen Geschichte ein Rußland
voraus, das bald hundert Millionen Einwohner zählen würde. Mit
den anderen Slawen, die trotz ihrer allgemein üblichen politischen
Absonderung rassisch und sprachlich mit Rußland eins waren, sollte
das riesige Weltreich einen Neuntel der gesamten Menschheit
umfassen. «Ist nicht das politische Schicksal Europas, und damit auch der
Welt, in unseren Händen? Kaiser Nikolaus, der ruhig in Tsarskoje
Selo sitzt, steht der Verwirklichung der Träume Karls V. und Napoleons

von einem weltumspannenden Reiche näher als je diese beiden
auf dem Gipfel ihres Ruhmes. Aber eine weitere und erstrebenswertere

Ehre steht Rußland bevor. Die Zeit der europäischen Nationen
ist vorüber, ihre Kraft verliert sich. Sie können in Religion, Recht,
Wissenschaft oder Kunst nichts Höheres mehr schaffen, noch haben
sie die Menschheit ihrem geistigen Ziele zugeführt. Jetzt gehört die
Zukunft den Slawen, die der Menschheit dienen werden. Rußland
wird in seiner Eigenschaft als Vertreter der slawischen Rasse die alte
und neue Zivilisation miteinander verschmelzen, Herz und Geist
miteinander versöhnen, überall Recht und Friede verbreiten und
beweisen, daß das Ziel der Menschheit nicht nur in Freiheit, Kunst,
Wissenschaft, Industrie und Reichtum, sondern in etwas Höherem —
in der wahren Erleuchtung im Geiste des Christentums besteht, in der

Nachfolge von Gottes Wort, das alles Glück verbürgt.»
Im Jahre 1840, als Pogodin von einer offiziellen Mission aus

Oesterreich zurückkehrte, sagte er den Aufstieg eines slawischen
Reiches voraus, das sich vom Pazifischen Ozean bis zum Adriatischen

272



Meere erstrecken werde, ein Reich ohnegleichen in der Geschichte,
das die ganze übrige Welt beherrschen werde. Während des
Krimkrieges, als Rußland isoliert zu sein schien und ganz Europa (mit
Ausnahme Preußens) zu Gegnern hatte, wiederholte er sein Programm
mehrfach. Rußlands einzige verläßliche Verbündete, behauptete er,
seien die Slawen Oesterreichs und des Balkans. Rußland müsse sie

unter einer danubischen Föderation mit Konstantinopel als Hauptstadt

vereinigen, nicht aus Ehrgeiz oder territorialer Gewinnsucht,
sondern weil eine solche Entwicklung unvermeidlich sei. Griechenland
und Ungarn, Rumänien und die asiatische Türkei würden sich,
obgleich sie nicht slawisch seien, aus geographischen Erwägungen
angliedern; die Föderation werde ihnen eine selbständige Regierung
gestatten und ihnen Schutz und Stärke garantieren. Ein solcher Plan
setzte natürlich eine Versöhnung der beiden führenden slawischen

Nationen, Rußland und Polen, voraus. Pogodin forderte ein geeinigtes
Polen, das sich mit Rußland verbünde. Polen sollte seine preußischen
und österreichischen Ländereien wiedergewinnen, müßte aber seine

Ostprovinzen mit überwiegend russischer Majorität abtreten. Dies
gereiche beiden Ländern zum Vorteil: Polen könne nur in einer
slawischen Föderation unter russischem Schutz sicher leben, und Rußland
könne sich hinter einem dauernden Wall freundlich gesinnter slawischer

Nationen sicher entwickeln. (Dies wurde, wie man sich erinnern
wird, im Jahre 1840 geschrieben.)

Die polnische Frage war für die panslawischen Projekte des
neunzehnten Jahrhunderts das Haupthindernis; sie war auch ein Brennpunkt

in Rußlands Beziehungen zu Europa. Die meisten Russen
betrachteten die Polen als Lanzenspitze der westlichen Aggression, als

Abtrünnige des Slawentums und wahren Glaubens. Tjutschew, der
seine Hoffnungen auf die katholischen Tschechen, die Hussiten, setzte,
schimpfte die Polen Judasse, die «vom Kuß der Feinde des Slawentums

gezeichnet» seien.

Unter -den Polen gab es immer einige, die aus realpolitischen Gründen

nach einem Bündnis mit Rußland Ausschau hielten. Um die
Jahrhundertmitte folgte Graf Alexander Wielopolski dem Rate
Stanislaw Staszics an die Polen: «Vereinigt euch mit den Russen und
bildet euch!» Ein halbes Jahrhundert später beschäftigte sich Roman
Dmowski, der Führer der rechtsextremsten Nationalisten, in seinem
Buch «Nienfcy, Rossya i kwestija polska» («Die Deutschen, Rußland
und die polnische Frage», 1908) mit den Gefahren, die aus Deutschland

drohten. Er war sogar dazu bereit, Polens östliche Landstriche
gegen einen stärkeren Halt an der Vistula und im Baltikum zu
verschachern, das Polen den Deutschen wieder abgewinnen müßte. Die
meisten Polen aber setzten der russischen Tradition der Autokratie

18 273



den polnischen Freiheitsbegriff entgegen. Sie glaubten an eine slawische

Zivilisation und an eine slawische Mission außerhalb Rußlands — sie

sollte aber nicht aggressiv und halb asiatisch, sondern friedlich und
europäisch sein. Von allen Slawen hatten die Polen am meisten
gelitten und der europäischen Zivilisation am besten gedient, sollten sie

also nicht die kleineren slawischen Nationen anführen, die von der

Expansion Rußlands ebenso bedroht waren wie die anderen
europäischen Völker?

Einige europäische Liberale, unter anderen auch Mazzini, schlugen
eine Föderation der kleineren slawischen Nationen zur Abwehr
sowohl des deutschen wie auch des russischen Expansionsdranges vor.
Die österreichischen Slawen hofften, die Monarchie in einen vorwiegend

slawischen Staat zu verwandeln, in ein Zentrum einer freien
und europäischen slawischen Zivilisation. Der slowenische Gelehrte
Bartholomäus Kopitar und der tschechische Historiker Palacky
unterstützten diesen Plan, und im Jahre 1848 wurde zu dessen Verwirklichung

der Slawenkongreß in Prag einberufen. Die ungarnfreundliche
Politik der Habsburger zerstörte ihn aber im Jahre 1867. Im selben

Jahr wurde in Moskau ein Slawenkongreß abgehalten; diesmal führten
die Tschechen den Pilgerzug nach Moskau an, aber die Polen fehlten.

Einigen Russen aber war der Glaube wichtiger als der «Schrei nach

Blut»; Konstantinopel wesentlicher als Krakau oder Prag. Drei
Monate vor Ausbruch der Revolution im Jahre 1917 versprach der
russische Premierminister, Rußland werde in diesem Weltkrieg den

«ewigen und heiligen Traum des russischen Volkes», den Besitz
Konstantinopels, verwirklichen. Im neunzehnten Jahrhundert hatten sich
die russischen Armeen viermal Konstantinopel genähert, ohne je das
Ziel ganz zu erreichen. Als sie 1811 in Bulgarien einmarschierten,
plante Napoleon bereits den Feldzug von 1812, nicht nur, um die
polnische Frage zu «lösen», sondern auch, um Konstantinopel «den
Schlüsselpunkt zur Weltherrschaft» zu «schützen».

Deutschlands Einigung schien den russischen Panslawisten den
unvermeidlichen Kampf zwischen Europa und Rußland, der sich um
Konstantinopel drehte, zu beschleunigen. Die deutschen Liberalen und
Radikalen wandten sich offen gegen Rußland. Während des Krimkriegs

kritisierte Marx die Engländer heftig wegen ihrer zögernden
Unentschlossenheit, gegen die Russen zu kämpfen. Ferdinand Lassalle
billigte Karl Rodbertus-Jagetzows Hoffnungen, daß die Deutschen die
Türkei erben und deutscheTruppen am Bosporus Wache stehenwürden.

Nikolai Jakowlewitsch Danilewski nahm in seinem Buch «Rußland
und Europa» (1871) Spenglers Geschichtsinterpretation und
apokalyptische Visionen vorweg. Er sagte eine Föderation unter russischer

274



Führung als Ergebnis eines großen und langen Krieges zwischen
Europa und Rußland voraus. Die Zusammensetzung sollte aus Rußland

(mit Galizien, der Nordbukowina und der Karpatho-Ukraine),
Jugoslawien (mit Istrien und Triest), Rumänien, derTschechoslowakei,
Ungarn, Bulgarien, Griechenland, Konstantinopel und Teilen der
asiatischen Türkei bestehen. Wie die meisten russischen Nationalisten
(und darin unterscheiden sie sich von den Deutschen) bemäntelte er
seinen Kampfaufruf durch eine Sprache des Friedens und der Liebe

— zwei Eigenschaften, die seines Erachtens typisch russisch waren.
Dostojewskij und Fjodor Iwanowitsch Tjutschew (1803—1873)
unterstützten diesen Plan begeistert, aus vollem Herzen und mit der ganzen
Macht ihrer Worte.

Tjutschew, den Turgenjew und Tolstoj als den größten lebenden
Dichter ihrer Zeit bezeichneten, brachte zwanzig Jahre als russischer

Diplomat im Ausland zu. Seine beiden Gattinnen waren
Ausländerinnen. Obgleich er einige der schönsten russischen Gedichte schrieb,
sprach er französisch und schrieb auch seine politischen Artikel in
dieser Sprache. Im Jahre 1849 sah er visionär den apokalyptischen
Kampf zwischen Europa und Rußland voraus. «Der Okzident stirbt,
alles zerbröckelt, alles geht im allgemeinen Zusammenbruch zugrunde,
sowohl das Europa Karls des Großen wie auch das Europa von 1815,
die römische Papstherrschaft und alle Throne des Okzidents,
Katholizismus und Protestantismus, der längst verlorene Glaube und die
Vernunft wird zur Absurdität verzerrt. Ueber diesem riesigen Schiffbruch

erscheint wie eine Bundeslade das russische Reich, größer als je.»
Wenn Rußland Osteuropa organisiert hat, wird es das «wahre Reich
des Ostens wieder aufbauen; das erste Reich — von Byzanz — war
nur ein schwacher und unvollkommener Abklatsch.»

Konstantinopel, die Russen nennen es die Stadt des Zaren, war das

Ziel von Tjutschews Hoffnungen; einmal in seinem Besitz, konnte das

auserwählte Volk Rußlands die Weltherrschaft errichten. Wie Dante,
träumte auch Tjutschew von einer Weltmonarchie, doch konnte diese
nicht in einer heidnischen Hauptstadt herrschen, sondern einzig in
Konstantinopel, wohin der Sitz des Reiches verlegt werden sollte,
sobald es einmal christianisiert war. Rußland würde dann das

endgültige christliche Weltreich wiederherstellen, während der Okzident,
durch Papsttum, Reformation und Revolution immer mehr verfalle.
«Das russische Volk», schrieb Tjutschew, «ist nicht nur durch die
Orthodoxie seines Glaubens, sondern durch etwas viel Innigeres
christlich. Es ist christlich dank seiner Entsagungs- und Opferfähigkeit,
die der Grundstein seines geistigen Wesens ist.»

Mit kühnem Glauben umriß Tjutschew die Zukunft. Nach der
Eroberung Konstantinopels werde das neue Reich die alten Reichs-

275



länder Italien und Deutschland unter seinen Schutz stellen und die
Kirchen vereinigen: der orthodoxe Herrscher in Konstantinopel werde
Rom beschützen. Moskau, Rom und Konstantinopel würden die drei
Hauptstädte eines Reiches bilden, das alle Länder vom Nil bis zur
Newa, von der Elbe bis nach China, von der Wolga zum Euphrat,
vom Ganges zur Donau umfasse. Und dieses russische Reich werde
ewig dauern. «Aber», schrieb Tjutschew an Tschaadajew, «es wird ein
vom heutigen Rußland wesentlich verschiedenes Rußland sein. Es wird
es selbst geworden sein, und doch wird es mit so vielen anderen
Elementen Verbindungen eingehen, die es ergänzen und verwandeln,
daß sogar sein Name ändern wird. Es wird nicht mehr ein Reich, es

wird eine Welt sein.»

Dazu aber müsse die russische Regierung nationaler werden und
engere Bande zum Volk knüpfen. Tjutschew, damals selbst Zensor
der Regierung, betonte die Notwendigkeit, daß die Regierung eine
lebhafte öffentliche Meinung schaffe. Prohibitivzensur sei ungenügend,
es sei eine bewußte Führung der Geister angebracht. Nur mit Hilfe
erwachter Volkskräfte könne die Regierung ihre Aufgabe bewältigen.
Je nationaler die russische Autokratie werde, um so autokratischer
werde die Nation. Dieser auf den Glauben gegründete russische
Absolutismus weiche vom westlichen Absolutismus ab, er werde eine
moralische Kraft sein, während der westliche Absolutismus die Leugnung

der Moral darstelle.

Von ähnlichen apokalyptischen Visionen war auch Leontjew
heimgesucht, der wie Tjutschew seine früheren Lebensjahre als Diplomat
im Ausland (im nahen Osten) verbrachte. Er teilte Tjutschews Glaube
an Rußlands Mission und seinen Haß auf den europäischen Bourgeois.
Aber er war kein Slawophile, auch kein Christ wie Khomjakow oder
Dostojewskij. Dieser einsame Leontjew erlebte wie Baudelaire die
überwältigende Macht der weltlichen Schönheit und die Schrecknisse
der fleischlichen Verdammung. Wie Rimbaud wollte er der Langeweile

und Vulgarität des Bourgeoiseuropa in exotische Ekstasen
entfliehen. Wie Nietzsche bewunderte er aristokratische Werte und haßte
die Herdenmoral. Er lebte in Furcht vor dem unvermeidlichen Zeitalter

der Massen, das durch Gleichschaltung und Menschenfreundlichkeit
die Zivilisation zerstören werde. Er glaubte nicht an den Mann

von der Straße oder ans russische Volk. Für ihn zählten weder
Nationen noch Rassenmissionen. Er glaubte an eine allumfassende
Idee; an Nationen aber nur insoweit, als sie von dieser Idee —
Byzantinertum — geschult waren und ihr dienten. Er erblickte in
Rußland keine Schöpfung slawischer Originalität: Rußland schuldete
seine Macht und seinen Wert Byzanz.

276



Im Gegensatz zu den Slawophilen liebte Leontjew das alte Europa,
die Minnezeit des Mittelalters, die Aristokratie der Renaissance. Er
haßte die Mittelschichten und die Demokratie. Wie Wagner und
Nietzsche, bekämpfte er das neunzehnte Jahrhundert und seinen
Liberalismus. Er erwartete im zwanzigsten Jahrhundert eine
Katastrophe, die eine neue Gesellschaft hervorbringen werde, welche «nicht
mehr auf «liberaler Grundlage, sondern, im Gegenteil, auf einem
Prinzip großer Beschränkungen und des Zwangs aller Art gründen
wird. Es ist möglich, daß eine neue Art von Sklaverei erstehen wird.
Sie wird wahrscheinlich die grausamsten Formen der Herrschaft
annehmen, welche die Gemeinschaft dem Individuum und der Staat
der Gemeinschaft auferlegen kann.» Leontjew nahm den Sozialismus
an, weil er glaubte, dieser werde antiliberal sein und neue und höhere
Formen der Autorität, der Disziplin und des Schreckens einführen.
Leontjew hieß die Gewalt willkommen, solange sie das Wachstum
der Idee und ihrer Macht förderte.

Er freute sich am Gedanken, daß der Liberalismus in Rußland
keine Zukunft besitze. «Wenn die monarchische Autorität in Rußland
ihre absolute Bedeutung verlöre, wenn das Volk lernen würde, daß
es nicht mehr von Monarchen, sondern von Vertretern regiert wird,
die nach einem Wahlsystem gewählt werden, das in ihren Augen
bedeutungslos ist, würde es zweifellos einsehen, daß es gar keinen
Sinn mehr hat, zu gehorchen.» Rußland schien für die Freiheit ein
unfruchtbarer Boden zu sein. «Es ist keine untergeordnete Angelegenheit,

unserem Volk den Geist des Rechtes zu lehren; eine solche

Belehrung könnte ein volles Jahrhundert beanspruchen. Unglücklicherweise

werden die großen Ereignisse aber nicht so lange warten. Unser
Volk liebt die Autorität mehr als das Recht und versteht sie besser.
Ein militärischer Führer ist ihm vorbildlicher und sympathischer als
der Artikel eines Gesetzbuches. Eine Verfassung, welche die Autorität
in Rußland schwächen würde, hätte keine Zeit, dem Volke jene
Hingebung zu lehren, wie sie die Engländer ihrer Gesetzgebung
entgegenbringen. Sei dem wie es wolle, unser Volk hat recht. Nur eine
starke monarchische Autorität, einzig von ihrem Gewissen begrenzt
und vom Glauben geheiligt, kann das Gegenwartsproblem lösen, das

uns unlösbar erscheint — die Versöhnung von Kapital und Arbeit.
Wir müssen Europa im Problem der Arbeit überflügeln und müssen
ein Exempel statuieren. Was der Westen für Genie der Zerstörung
hält, muß bei uns schöpferische Arbeit werden. Unser Volk braucht
bejahenden Glauben und materielle Sicherheit mehr als Rechte und
wahre Wissenschaft.»

Leontjew wußte, daß Rußland seine Form noch nicht gefunden und
sein Wort noch nicht gesprochen hatte. Der wahre russische Gedanke,

277



schrieb er, werde gleichzeitig fortschrittlich und konservativ sein,

dynamisch und reaktionär. In bestimmten Richtungen werde er weit
fortschreiten, aber nur mit Hilfe einer starken Autorität, die immer
dazu bereit sei, Gewalt anzuwenden.

Im Jahre 1890 schrieb er an Anatol Alexandrow: «Manchmal sehe

ich einen russischen Zaren an der Spitze der russischen Regierung (des
revolutionären Sozialismus), der sie organisiert wie Kaiser Konstantin
die Christenheit organisierte. "Was aber bedeutet eine solche Organisation?

Nichts anderes als Zwang, aufgeklärter Despotismus,
Legitimierung chronischer Gewalt, in angemessenen und klugen Dosen
verabreicht, einer Gewalt, die den persönlichen Willen der Bürger unterwirft.

Es ist kaum wahrscheinlich, daß man diese neue und ziemlich
komplexe Sklaverei organisieren und ihr Dauer verleihen könnte, ohne
einen mystischen Glauben. Wenn in Rußland, nach der Annexion
Konstantinopels, eine außergewöhnliche Konzentration der orthodoxen

kirchlichen Bürokratie mit der Entwicklung des mystischen
Glaubens und der unvermeidlichen Arbeiterbewegung zusammentreffen

würde, so könnte man die politischen und wirtschaftlichen
Grundlagen des Staates auf lange Zeit hinaus garantieren.» Das war
er nun im Jahre 1890 — ein russischer Autokrat, der von Konstantinopel

aus den Weltsozialismus organisieren wollte, mit dem Segen
der orthodoxen Kirche, im Namen der wirtschaftlichen und politischen
Sicherheit und mit den Mitteln des traditionellen Despotismus.

Leontjew hatte für die westlichen Slawen keine Verwendung, die
(besonders die Tschechen) hoffnungslos an die Mittelschichtsdemokratie

verloren zu sein schienen. Auch wollte er die Balkanslawen
nicht «befreien», er lobte das türkische «Joch», das sie vor der
Europäisierung schützte. Er liebte die Türken und den Islam.

Der größte der russischen Freunde des Westens war Belinski. Aber
selbst er entrichtete jener Verzauberung durch «historische Notwendigkeit»

Tribut, die einen Großteil des deutschen und russischen Denkens
in ihrem Banne hält.

Im Jahre 1837 entdeckten er und Bakunin Hegels «Vernunft der
Wirklichkeit». «Im Laufe des Sommers lasen wir zusammen Hegel,
und eine neue Welt öffnete sich vor uns — Macht ist Recht und Recht
ist Macht! Nein, ich kann dir nicht beschreiben, mit welch innerer
Erregung ich diese Worte vernahm — es war eine Befreiung. Ich
verstand den Gedanken des Untergangs der Staaten, der Legitimierung

der Eroberung, ich begriff, daß es da keine wilde materielle
Kraft, keine Herrschaft des Schwertes und Bajonettes, keine despotische

Willkür und keine Zufälligkeiten gibt — und meine Angst vor
dem Schicksal der Menschheit war zu Ende, und die Bedeutung meines

278



Vaterlandes erschien mir in neuem Gewand. Das "Wort Wirklichkeit
wurde für mich zu einem Synonym des Wortes Gott. Der Mensch
kann leben: alles ist in ihm, jeder Augenblick seines Lebens ist groß,
wahr und gesund.» Zu jener Zeit schrieb er in einem Zeitungsartikel
zur Feier der Schlacht von Borodino: «Das Wort Zar verkörpert auf
wunderbare Weise das Bewußtsein des russischen Volkes, für dieses

Volk ist es voll Poesie und versteckter Bedeutung. Es ist kein Zufall,
sondern eine höchst vernünftige Notwendigkeit, die sich in der
Geschichte des russischen Volkes enthüllt. Sein Lauf ist demjenigen
Europas entgegengesetzt. Bei" uns marschierte die Regierung immer
dem Volk voraus und war immer sein Leitstern auf der Straße zum
hohen Endziel.» Und doch bedauerte Belinski ein Jahr später diesen
Artikel: sein Denken hatte vom deutschen Historismus zum
französischen Individualismus übergewechselt.

Belinski starb jung, überarbeitet und durch Armut und Krankheit
erschöpft. Er hinterließ ganze Bände von Artikeln und kritischen
Studien: ein einzigartiges Unterfangen nationaler Erziehung. Mehr
als irgendeiner stärkte er den russischen Geist und führte ihn zur
Reife. Er liebte die Gedankenfreiheit und haßte alle Hindernisse, die
sie beschränkten. Er war überzeugt, die Krankheit Rußlands «wurzle
im Mangel an persönlicher Unabhängigkeit. Folglich respektierte die
Regierung das Individuum nicht, und das Individuum setzte sich nicht
gegen die Regierung zur Wehr. Dem Zynismus der Behörden stand
die Geduld des Volkes gegenüber. Rußlands Zukunft wird eine große
Gefahr für Europa und voller Unglück für Rußland selbst, wenn
keine Emanzipation der individuellen Rechte stattfindet. Ein weiteres
Jahrhundert des Despotismus wird alle guten Eigenschaften des russischen

Volkes zerstören.»
In seinen reiferen Jahren ordnete Belinski niemals die ethischen

Erwägungen den «Forderungen» der Geschichte unter. Kein Zweck
konnte die Mittel heiligen, die das Individuum oder die Gegenwart
aufopferten. Er beharrte, fast als einziger in ganz Rußland, auf der
aufbauenden Bedeutung der Mittelklassen für die intellektuelle und
politische Entwicklung Rußlands. Denn Rußland brauchte keinen
Glauben oder Mystizismus, sondern Achtung vor den Gesetzen und
individuellen Rechten. Er hätte das Echo zu den Worten des Dezem-
bristen Nikita Michailowitsch Murawjew sein können, der in einer
Kritik über Karamzins Geschichte schrieb: «Wehe dem Land, in
welchem alle einig sind. Kann man dort noch kulturellen Fortschritt
erwarten? Es schlafen die intellektuellen Kräfte; die Wahrheit, die
wie der Ruhm durch Anstrengung und ständige Arbeit erworben sein
will, ist dort wertlos. Wer wagt es, Ordnung durch Gewalt
herzustellen? Gewalttätige Mittel sind ebenso gesetzwidrig wie verderblich,

279



denn höhere Politik und höhere Moral sind eins.» Einige Monate vor
seinem Tode wies Belinski in einem berühmten Brief an Gogol darauf
hin, das russische Volk müsse wieder zum Gefühl der Menschenwürde
erwachen, das schon seit so manchen Jahrhunderten im Kot verlorengegangen

sei, es brauche Rechte und Gesetze, die mit Gerechtigkeit und
gesundem Menschenverstand in Einklang stünden.

Belinskis Revolutionsfreunde Bakunin und Herzen, die ihn beide

um etwa fünfundzwanzig Jahre überlebten, bezahlten dem russischen
Messianismus einen weit höheren Tribut. MichaelBakunin verließ Rußland

im Jahre 1842. Zwei Jahre später vérôffentlichte er in Deutschland
unter einem französischen Pseudonym einen Artikel: «Die Reaktion
in Deutschland», der voller apokalyptischer Vorahnungen war. «Jeder,
dessen lebenswichtige Organe nicht paralysiert sind, blickt mit zitternder

Erwartung auf die nahende Zukunft, die das Wort des Heils
sprechen wird. Selbst in Rußland, in jenem riesigen schneebedeckten

Reich, von dem wir so wenig wissen, und das vielleicht zu einer
großen Zukunft auserkoren ist, sammeln sich dunkle Gewitterwolken
am Horizont. Die Luft ist schwül und sturmesträchtig... Die Liebe
zur Zerstörung ist ebenfalls eine schöpferische Lust.»

Im Jahre 1847 folgte Herzen Bakunin nach Europa. Er reiste mit
einem mystischen Glauben an die bevorstehende Revolution als ihr
Bote nach dem Westen ab. Aber die Ereignisse von 1848 ernüchterten

ihn: Europa erfüllte seine revolutionären Erwartungen nicht.
«Despotismus oder Sozialismus — es gibt keine andere Alternative»,
schrieb er 1854, und nahm damit das berüchtigte Dilemma «Faschismus

oder Kommunismus» vorweg. «Europa hat eine überraschende

Unfähigkeit zur sozialen Revolution bewiesen. Wir glauben, daß
Rußland nicht so unfähig ist, und darin gehen wir mit den Slawo-
philen einig.» Er verzweifelte an Europa und haßte den Liberalismus
— «Rußland wird niemals das juste milieu sein». Herzen unterlag der
Verlockung des russischen Messianismus. Ebenso Bakunin.

Der Streit zwischen ihm und Marx, der die «Internationale
Arbeiterbewegung» zerstörte, rührte teilweise vom Zusammenstoß zwischen
dem panslawischen Messianismus und der deutschen Slawenverachtung
her. Auf dem Slawenkongreß in Prag, im Jahre 1848, forderte Bakunin,

der einzige anwesende Russe, eine große slawische Föderation
unter Führung Rußlands, während die anderen damals in Prag
anwesenden Slawen die Führung dem Westen und dem Liberalismus
übertragen wollten.

Nach dem Kongreß wurde der revolutionäre Anarchist Bakunin
verhaftet und Rußland ausgeliefert. 1851 schrieb er im Gefängnis eine
Beichte an den Zaren. Als reuiger Sünder flehte er den Zaren an, zum
wahren nationalen Führer, zum Oberhaupt der panslawischen Be-

280



wegung zu werden. «Trotz meiner demokratischen Ueberzeugungen,
habe ich Sie in den letzten Jahren, gleichsam gegen meinen eigenen
Willen, tief verehrt. Und nicht ich allein, sondern viele andere, Polen
und Europäer im allgemeinen, haben wie ich begriffen, daß Sie der
einzige führende Kopf unserer Zeit sind, der den Glauben an seine

Weltsendung bewahrt hat.» Nach Bakunins Ansicht hielt ein Autokrat
den Vergleich mit den schwächlichen Liberalen Europas wohl aus.
«In Europa sieht man, wohin man sich auch wendet, Dekadenz,
Unglaube und moralische Korruption, die Folge des Unglaubens.»
Bakunin hoffte, Kaiser Nikolaus werde seine Ideen über die
Volksdiktatur zu den eigenen machen. «Rußland braucht eine starke
diktatorische Macht, die sich mit der Hebung und Aufklärung der Massen
beschäftigt, eine Macht, die tendenzlos und freien Geistes, aber ohne
parlamentarische Form, ist; eine Macht, die Bücher frei drucken läßt,
ohne aber die Pressefreiheit einzuführen, eine Macht, die von der
freien Zusammenarbeit Gleichgesinnter umgeben, beraten und
unterstützt, von niemandem und nichts aber eingeengt wird.»

Bakunin wurde 1857 nach Sibirien verbannt, wo er General Nikolai

Murawjew-Amursky, einen der größten russischen Eroberer traf,
der China das linke Ufer des Amur und das Gebiet des Ussuriflusses
entrissen hatte. In einem langen Brief an Herzen, geschrieben in
Irkutsk am 17. November 1860, gab Bakunin seiner Begeisterung für
Murawjew Ausdruck. «Er ist bedingungslos einer der unseren, und
Rußland kann sein Heil von ihm erwarten.» Der kaiserliche
Generalgouverneur und der exilierte Anarchist besaßen eine gemeinsame
Verachtung für Parlamentsverfassungen und liberale Intellektuelle.
Murawjew hoffte, «die Bauernaxt werde St. Petersburg zum Rechten
zwingen und dort eine nationale Diktatur ermöglichen, die allein
Rußland retten kann. Diese Diktatur ist auch notwendig, um
Rußlands Macht in Europa zu begründen und um diese Macht zur
Befreiung der Slawen von Oesterreich und der Türkei einzusetzen.»

Herzen folgte Bakunins wilden Ekstasen nicht nach. Zwanzig Jahre
lang, bis fast zu seinen letzten Tagen, war sein Geist ein Schlachtfeld,
worauf sich Rußland und Europa, Hoffnung und Verzweiflung,
realistische Kritik und messianischer Rausch bekämpften. Ihm schien,
Europa sei unfähig, das Ideal zu begreifen; die Bourgeoisie sei die
endgültige Form der europäischen Zivilisation; Europas Leben setze
sich nach vielen Stürmen in aller Stille zur Ruhe. Also hielt Herzen
außerhalb Europas Umschau — und er fand zwei Länder, die sich

kräftig entwickelten und voller Lebenskraft waren: Amerika und
Rußland. Die russischen Bauern und amerikanischen Siedler säuberten
riesige unbewohnte Landstriche und machten sie urbar. Aber «Amerika
stellt kein neues Element dar, es ist eine Weiterentwicklung des

281



protestantischen Europa, befreit von seiner historischen Vergangenheit,
und anderen Lebensbedingungen unterstellt. Die große Idee, die sich

dort entwickelt, ist rein angelsächsischen Ursprungs; eine Idee der
Selbstregierung, das heißt: ein starkes Volk mit einer schwachen
Regierung, Selbstverwaltung jeden Landstrichs, ohne Zentralisation, ohne
Bürokratie, zusammengehalten durch eine innere geistige Einigkeit.»

Im Gegensatz dazu war Rußland keine Weiterentwicklung des

westlichen Europas, sondern eine ganz eigene Welt, frei von allen
Verpflichtungen gegenüber Europas Vergangenheit. Rußlands
Gegenwart war zwar dunkel. Aber, so hoffte Herzen, «gerade in der
natürlichen Einfachheit unseres Bauernlebens, in unseren unsicheren
und ungeordneten Wirtschafts- und Rechtsvorstellungen, in unserem
unklaren Sinn für Eigentum, in unserem Mangel an einer starken
Mittelklasse und in unserer außergewöhnlichen Fähigkeit, fremde
Ideen zu verarbeiten, besitzen wir einen Vorteil über jene Nationen,
die völlig durchorganisiert und erschöpft sind.» Herzen teilte die
Illusion der Slawophilen und machte hoffnungsfroh aus einer
tatsächlichen Schwäche eine mächtige nationale Stärke. Er sagte den

Europäern: «Wir teilen eure Zweifel, aber euer Glaube sagt uns nichts.
Wir können eure Ehrfurcht vor dem Erbe eurer Väter nicht begreifen.
Wir sind allzu tief niedergetreten, allzu unglücklich, um uns mit einer
halben Wahrheit zu begnügen. Ihr seid von Skrupeln behindert und
von Gedankenvorbehalten gefesselt. Wir kennen weder Vorbehalte
noch Skrupeln. Es fehlt uns einzig an Kraft.»

Jetzt besitzen sie diese Kraft. Für das Jahr 1948 ist, wiederum in
Prag, ein panslawischer Kongreß einberufen worden. Die Jahrhundertfeier

wird Bakunins Traum von 1848 in seinen wesentlichsten
Zügen erfüllt sehen. Viel mehr noch als Rußland und Orthodoxie im
neunzehnten, oder Spanien und Katholizismus im sechzehnten
Jahrhundert sind heute Rußland und Kommunismus untrennbar eins
geworden. Der weltrevolutionäre Kommunismus hat sich mit dem russischen

messianischen Nationalismus verschmolzen. Der eine unterstützt
den anderen in der Annahme der Autokratie, im Mißtrauen gegenüber
dem Westen, im Glauben, Rußland allein sei der Träger der wahren
Religion und der einzig guten sozialen Ordnung, und in der Gewißheit,

eine feindselige Welt werde schließlich von Streit und Untergang
durch Rußlands Glaube und Eintracht gerettet werden.

(Zuerst erschienen in «The Rewiew of Politics», herausgegeben von der University
of Notre Dame, Indiana, U. S. A.)

282


	Die ewige Mission : ein Versuch über Russland

