Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 16 (1948-1949)

Heft: 4

Artikel: Satze

Autor: Strauss, Ludwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-759517

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-759517
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SATZE

VON LUDWIG STRAUSS

Es diirstet den Trank nach dem Munde des Trinkenden.

Haben wir mehr zu leiden als die Menschen anderer Zeiten, so
mogen wir darin den Wink erkennen, dafy von den vielen Boten, die
Gott in die Welt sendet, uns eben die Leiden vor allem seine Bot-
schaften zutragen. Wollen wir diese Botschaften rein empfangen und
erwidern, so gilt es, zwei zeitliufige Versuchungen zu bestehen. Die
erste lockt, das Leiden zu bejahen, ohne ihm abhelfen zu wollen; das
hiefe, sein eigentiimliches Wesen verfilschen und eine irre Lust aus
thm machen. Die zweite lodkt, es fortzuschaffen, ohne es nur genau
angehort zu haben; das hiefle, seine Sendung verleugnen und eine
dumpfe Tatsache aus ihm machen. Leiden will aber geheilt sein, und
geheilt wird es einzig aus dem Grunde und der Fiille des ihm ein-
wohnenden Sinnes. '

Warum bist du wie erleichtert, wenn man dich tadelt, und gibst so
gern einen Fehler zu? — Vorher war ich bedriickt vom unendlichen
Gefijhl meiner Fehlhaftigkeit. Nun zeigst du mir einen bestimmten
Fehler, der zu erkennen, vielleicht zu meiden ist. Ich bin erleichtert
wie der Kranke, wenn man sein geheimnisvolles Leiden diagnostiziert,
— aber nur fiir kurze Zeit! Dann iiberwichst das Wissen um die
éllzllgemeine Gebrechlichkeit meines Wesens wieder jeden Namen und

rweis.

Gegen deine eigenen Fehler enthilt deine Natur Gegengifte; ver-
fillst du in die Fehler anderer, so bleibst du heillos verlassen.

Wie es wunderbar ist, daf} der Liebende, seinem Verlangen folgend,
dem Geliebten nach dessen Verlangen tut, so ist es wunderbar, daf}
d@e Natur aus eigenem Drang die Bildungen hervortreibt, die dem
Sinn des Menschen schon erscheinen.

Jede grofle geschichtliche Bewegung will der Geschichte ein Ziel
setzen, und das heifdt: sie autheben.

Im Reich Gottes geht alles Leben auf, alle Geschichte unter.

245



Dem gldubigen Menschen wird ein blofles Nein zum Falschen oder
Hemmenden oder Zerstérenden nie geniigen. Er wird Auftrag auch
in ihm suchen, wird das Nein zu ihm iiberwolben mit dem groflen Ja
zu Gottes Welt, in deren Sinn es webt. Laflt er aber in diesem Ja das
Nein verlorengehen und eint sich mit dem Feindlichen anders als im
Kampf, so wird er untreu seinem eigenen Wesen als dem eines auch
zum Nein geschaffenen Geschopfes und zugleich dem Wesen des von
ihm zu verneinenden Dinges. Er hat das Ja zu lernen, das auch das
Nein in sich bewahrend hiitet, das Ja, das ein Ding auch eben als zu
verneinendes bejahen kann. Nur dann kann er sich redlich auch aufs
Negative beziehen. Vernichtung alles Nein im Ja, sie wird zum
Frevel, solange die Welt nicht erl8st und damit dem Nein sein Gegen-
stand genommen ist.

«Kampflust» heiflt es, aber «Friedensliebe». Sollte nicht die Sprache
mit diesem Unterschied in der Wendung auf einen Unterschied im
Range deuten?

Wen es nicht manchmal zwingt, fiir den Gegner zu argumentieren,
der steht noch nicht ganz im Gesprich.

Nur wer den Gegner aus den Stoffen der eigenen Seele sich dar-
zustellen vermag, wird wirklich 7hn bekdmpfen und nicht sein wesen-
loses Zerrbild. Der wahre Kampf beruht auf der erfahrenen Gemein-
samkeit des Lebens wie der wahre Frieden.

Wie die Gottheit 146t die Kunst alles Echte in ihrem Bereich leben
und gelten. Verlange keine Parteinahme von ihr, sondern freue dich,
in ihr den echten Freund treffen, den echten Feind stellen zu kénnen.
In ihr, das heift: in dir.

Um deine Liebe zu den Menschen mufit du kidmpfen, gegen die
Menschen und gegen dich selber. Nur die in solchem Kampf gerettete
Liebe hat Bestand.

Gewifl, Liebe 148t sich nicht fordern, sowenig wie sie sich machen
l1ift. Eins aber wird von dir gefordert: stehe zu dem, was an Liebe
in dir lebt! |

Von diesem wie von jenem sichst du mich ergriffen und verlangst
von mir Entscheidung. Gibt es denn nur Entscheidung fiir dies oder
jenes und nicht auch dafiir, der Spannung zwischen diesem und jenem
sich zum Raum zu geben?

246



Heute gilt einzig, was sein Widerspiel nicht scheut. Was hat uns
eine kriegerische Gesinnung noch zu sagen, die nicht die Heiligkeit
wahren Friedens und das ganze Grauen des mechanisierten Krieges,
was eine friedliche, die nicht die Grofle echten Kriegertums und alle
innere und Auflere Gefahr der Gewaltlosigkeit wider sich aufgeboten
und ertragen hat?

Einer iiber den allzu wendigen Dritten zum andern: «Er hat aber
doch die besten Absichten!» — Der andere: «Da er alle Absichten hat,
hat er auch die besten.»

Was fiir ein kluger Mensch! — Ja, er ist klug, aber nicht klug
genug, um nicht zu klug zu sein.

Ein Mensch, dem es immer wichtiger bleibt, wie er lebt, als daf er
lebt, steht mit grofler Freiheit im Schicksal.

Wenn du dich auf einer Eitelkeit ertappst, nimm sie ja nicht
tragisch, sonst wirst du eitel auf deinen Kampf mit der Eitelkeit! Am
besten sich das Greuelchen ruhig an, dann wirst du nicht umhin
konnen zu lachen, und unterm Lachen verschwindet es. Ertappst du
dich aber nie auf einer Eitelkeit, so steht zu fiirchten, dafl du sehr
eitel bist.

Nichtnehmenwollen kann eine Form des Geizes sein wie Nicht-
gebenwollen: das Nehmen wiirde dich mehr Dankbarkeit kosten,
als du ausgeben willst.

Jeder Irrtum meint eine Wahrheit. Willst du dem Irrenden helfen,
so begniige dich nicht damit, thm die Fehler zu weisen, auf die sein
Irrtum gebaut war. Erkenne, welche Wahrheit er in der Gestalt seines
Irrtums liebte, und biete sie ihm! Nur um dieser Wahrheit willen
wird er seinen Irrtum aufzugeben bereit sein, und nur diese Wahr-
heit wird so ganz sein Besitz werden konnen, wie der Irrtum es war.

Das Auge ist nicht da, um zu sechen. Es ist da und sieht.

Der Sinn rechtfertigt den Zweck, nicht der Zweck den Sinn.

Uns winkt nicht wie den Alten Hoffnung auf magische Gewalt
tber ein Ding oder Wesen aus dem Wissen um seinen geheimen

Namen, aber eine neue Hoffnung aus der Kraft, seinen offenen
Namen in Wahrheit zu rufen. |

247



Glaube nicht, dal Namen das Benannte nicht zu indern vermdch-
ten! Der Name umreift und hile fest. Wer heimlich Wachsendes auf-
spiirt und benennt, ehe es dem Licht zugereift ist und nach dem Halt
des Namens tastet, der bannt es vorzeitig in Form und verwirrt, ver-
filscht, zerstort vielleicht sein Wachstum. Habe den Mut und die
Zartheit, mit Namenlosen zu leben!

Die Klugheit des Rationalisten ist die des Betrunkenen in der
Anekdote, der seinem Hut nicht auf der dunklen Straflenseite nach-
forscht, wo er ihn verloren hat, sondern auf der beleuchteten, wo er
ihn besser suchen kann.

Die Fliichtlinge vor dem Bewufltsein wollen uns einreden, daf} wer
die Augen schliefit, rascher schreite und sicherer greife.

Sagbares sagen auch die Worte des Gedichts. Aber sie miissen im
Tanze des Rhythmus gehen, um das Unsagbare zu feiern, das zwi-
schen ihnen auflebt und sie {iberwiltigt.

Es ist wahr, dafl der Kiinstler sein Werk unter dem Diktat einer
Macht schafft. Es ist wahr, daf} er es als denkender, planender, kon-
nender Arbeiter schafft. Es ist wahr, dafl er aus dem Grund seines
Wesens in Luft und Sonne der Zeit wichst wie eine Pflanze. —
Konnen denn diese widersprechenden Aussagen zugleich wahr sein? —
Nur zusammen haben sie Wahrheit.

Das Inspirative, das Technische, das Organische sind drei Aspekte
vom Werden des Kunstwerks, die sich erginzend erst ithren Gegen-
stand plastisch begreifen lassen. Der lebendige Keim entwichst dem
Boden, der Geist senkt ihm die Idee seiner Gestalt entgegen, der
Kiinstler lenkt das Werdende in die Linien der ewigen Form.

Weshalb lieben wir das Tier so? IThm ist die isolierte Vollkommen-
heit offen, die uns versagt ist.

Warum bist du gegen Menschen so viel duldsamer als gegen ihre
Werke? — Auch der abscheulichste Mensch besitzt das Geheimnis der
Verwandlung; das entstellte Ebenbild wohnt in thm wie ein gefallener
Engel, ein morgen vielleicht wieder aufsteigender. Das mifiratene
Werk ist unabinderlicher Zustand: die erstarrte Maske der Heil-
losigkeit.

Wer sich langweilt, hindert das Kommen der Erlésung.

2438



Die Holle ist der traurige Zeitvertreib der Leute, die sich im Para-
dies nicht zu beschiftigen wiifiten.

Wer die Wahrheit nicht wohl zu empfangen bereit ist, der wundere
sich nicht, wenn die Liige ihn heimsucht.

Wer die Wahrheit nicht recht zu horen wagt oder weiff, der ver-
filscht sie ebenso wie wer sie nicht recht zu sagen wagt oder weifl.
Beide zusammen, nicht der Sagende allein, machen die Liige.

Wirf dem politischen Taktiker vor, dafl er dich belogen hat, und
er wird um die Antwort nicht verlegen sein. Erstens hat er dir die
lautere: Wahrheit gesagt. Zweitens liigt die Gegenpartel noch viel
arger. Drittens ist es erlaubt und sogar geboten, zu ligen, wenn es
der guten Sache miitzt. Und also hast du ithm auch kiinftighin aufs
Wort zu glauben!

Dein Irrtum ist wahrer in deinem Munde als jede fremde Wahr-
heit, und sei es die Wahrheit Gottes.

Du magst iiber die optische Apparatur des Auges ganz genau Be-
scheid wissen — wenn dich sein Blick trifft, sicht dich kein Apparat
an, sondern ein Mensch. Die Welt diirfte ruhig durch und durch
wissenschaftlich erklirt sein — wenn dich ihr Blick trifft, sicht dich
kein System an, sondern der Schopfer.

Willst auch du einem Schopfer unterschieben, er dulde die Moglich-
keit zum Bosen um der Freiheit zum Guten willen? — Um weswillen
Gott so und nicht anders schafft, erfahre ich nicht. Von mir aber
erfahre ich: um meiner Freitheit zum Guten willen mufl ich ihm
danken, daff er die Moglichkeit zum Bosen mir schuf.

Reinstes Gottvertrauen ist inhaltslos: du vertraust nicht auf ihn,
dafl er... — Du vertraust auf ihn.

Dafl Gott uns nicht zwingt, das ist seine Hirte.

249



	Sätze

