
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1948-1949)

Heft: 4

Artikel: Sätze

Autor: Strauss, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759517

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759517
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SÄTZE

VON LUDWIG STRAUSS

Es dürstet den Trank nach dem Munde des Trinkenden.

Haben wir mehr zu leiden als die Menschen anderer Zeiten, so
mögen wir darin den Wink erkennen, daß von den vielen Boten, die
Gott in die Welt sendet, uns eben die Leiden vor allem seine
Botschaften zutragen. Wollen wir diese Botschaften ran empfangen und
erwidern, so gilt es, zwei zeitläufige Versuchungen zu bestehen. Die
erste lockt, das Leiden zu bejahen, ohne ihm abhelfen zu wollen; das
hieße, sein eigentümliches Wesen verfälschen und eine irre Lust aus
ihm machen. Die zweite lockt, es fortzuschaffen, ohne es nur genau
angehört zu haben; das hieße, seine Sendung verleugnen und eine
dumpfe Tatsache aus ihm machen. Leiden will aber geheilt sein, und
geheilt wird es einzig aus dem Grunde und der Fülle des ihm
einwohnenden Sinnes.

Warum bist du wie erleichtert, wenn man dich tadelt, und gibst so
gern einen Fehler zu? — Vorher war ich bedrückt vom unendlichen
Gefühl meiner Fehlhaftigkeit. Nun zeigst du mir einen bestimmten
Fehler, der zu erkennen, vielleicht zu meiden ist. Ich bin erleichtert
wie der Kranke, wenn man sein geheimnisvolles Leiden diagnostiziert,
— aber nur für kurze Zeit! Dann überwächst das Wissen um die
allgemeine Gebrechlichkeit meines Wesens wieder jeden Namen und
Erweis.

Gegen deine eigenen Fehler enthält deine Natur Gegengifte;
verfällst du in die Fehler anderer, so bleibst du heillos verlassen.

Wie es wunderbar ist, daß der Liebende, seinem Verlangen folgend,
dem Geliebten nach dessen Verlangen tut, so ist es wunderbar, daß
die Natur aus eigenem Drang die Bildungen hervortreibt, die dem
Sinn des Menschen schön erscheinen.

Jede große geschichtliche Bewegung will der Geschichte ein Ziel
setzen, und das heißt: sie aufheben.

Im Reich Gottes geht alles Leben auf, alle Geschichte unter.

245



Dem gläubigen Menschen wird ein bloßes Nein zum Falschen oder
Hemmenden oder Zerstörenden nie genügen. Er wird Auftrag auch

in ihm suchen, wird das Nein zu ihm überwölben mit dem großen Ja
zu Gottes "Welt, in deren Sinn es webt. Läßt er aber in diesem Ja das

Nein verlorengehen und eint sida mit dem Feindlichen anders als im
Kampf, so wird er untreu seinem eigenen Wesen als dem eines auch

zum Nein geschaffenen Geschöpfes und zugleich dem Wesen des von
ihm zu verneinenden Dinges. Er hat das Ja zu lernen, das auch das

Nein in sich bewahrend hütet, das Ja, das ein Ding audi eben als zu
verneinendes bejahen kann. Nur dann kann er sich redlich auch aufs

Negative beziehen. Vernichtung alles Nein im Ja, sie wird zum
Frevel, solange die Welt nicht erlöst und damit dem Nein sein Gegenstand

genommen ist.

«Kämpfest» heißt es, aber «Friedens/ie&e». Sollte nicht die Sprache
mit diesem Unterschied in der Wendung auf einen Unterschied im
Range deuten?

Wen es nicht manchmal zwingt, für den Gegner zu argumentieren,
der steht noch nicht ganz im Gespräch.

Nur wer den Gegner aus den Stoffen der eigenen Seele sich
darzustellen vermag, wird wirklich ihn bekämpfen und nicht sein wesenloses

Zerrbild. Der wahre Kampf beruht auf der erfahrenen Gemeinsamkeit

des Lebens wie der wahre Frieden.

Wie die Gottheit läßt die Kunst alles Echte in ihrem Bereich leben
und gelten. Verlange keine Parteinahme von ihr, sondern freue dich,
in ihr den echten Freund treffen, den echten Feind stellen zu können.
In ihr, das heißt: in dir.

Um deine Liebe zu den Menschen mußt du kämpfen, gegen die
Menschen und gegen dich selber. Nur die in solchem Kampf gerettete
Liebe hat Bestand.

Gewiß, Liebe läßt sich nicht fordern, sowenig wie sie sich machen
läßt. Eins aber wird von dir gefordert: stehe zu dem, was an Liebe
in dir lebt!

Von diesem wie von jenem siehst du mich ergriffen und verlangst
von mir Entscheidung. Gibt es denn nur Entscheidung für dies oder
jenes und nicht auch dafür, der Spannung zwischen diesem und jenem
sich zum Raum zu geben?

246



Heute gilt einzig, was sein Widerspiel nicht scheut. Was hat uns
eine kriegerische Gesinnung noch zu sagen, die nicht die Heiligkeit
wahren Friedens und das ganze Grauen des mechanisierten Krieges,
was eine friedliche, die nicht die Größe echten Kriegertums und alle
innere und äußere Gefahr der Gewaltlosigkeit wider sich aufgeboten
und ertragen hat?

Einer über den allzu wendigen Dritten zum andern: «Er hat aber
doch die besten Absichten!» — Der andere: «Da er alle Absichten hat,
hat er auch die besten.»

Was für ein kluger Mensch! — Ja, er ist klug, aber nicht klug
genug, um nicht zu klug zu sein.

Ein Mensch, dem es immer wichtiger bleibt, wie er lebt, als daß er
lebt, steht mit großer Freiheit im Schicksal.

Wenn du dich auf einer Eitelkeit ertappst, nimm sie ja nicht
tragisch, sonst wirst du eitel auf deinen Kampf mit der Eitelkeit! Am
besten sieh das Greuelchen ruhig an, dann wirst du nicht umhin
können zu lachen, und unterm Lachen verschwindet es. Ertappst du
dich aber nie auf einer Eitelkeit, so steht zu fürchten, daß du sehr
eitel bist.

Nichtnehmenwollen kann eine Form des Geizes sein wie
Nichtgebenwollen: das Nehmen würde dich mehr Dankbarkeit kosten,
als du ausgeben willst.

Jeder Irrtum meint eine Wahrheit. Willst du dem Irrenden helfen,
so begnüge dich nicht damit, ihm die Fehler zu weisen, auf die sein

Irrtum gebaut war. Erkenne, welche Wahrheit er in der Gestalt seines

Irrtums liebte, und biete sie ihm! Nur um dieser Wahrheit willen
wird er seinen Irrtum aufzugeben bereit sein, und nur diese Wahrheit

wird so ganz sein Besitz werden können, wie der Irrtum es war.

Das Auge ist nicht da, um zu sehen. Es ist da und sieht.

Der Sinn rechtfertigt den Zweck, nicht der Zweck den Sinn.

Uns winkt nicht wie den Alten Hoffnung auf magische Gewalt
über ein Ding oder Wesen aus dem Wissen um seinen geheimen
Namen, aber eine neue Hoffnung aus der Kraft, seinen offenen
Namen in Wahrheit zu rufen.

247



Glaube nicht, daß Namen das Benannte nicht zu ändern vermöchten!

Der Name umreißt und hält fest. Wer heimlich Wachsendes
aufspürt und benennt, ehe es dem Licht zugereift ist und nach dem Halt
des Namens tastet, der bannt es vorzeitig in Form und verwirrt,
verfälscht, zerstört vielleicht sein Wachstum. Habe den Mut und die
Zartheit, mit Namenlosen zu leben!

Die Klugheit des Rationalisten ist die des Betrunkenen in der
Anekdote, der seinem Hut nicht auf der dunklen Straßenseite
nachforscht, wo er ihn verloren hat, sondern auf der beleuchteten, wo er
ihn besser suchen kann.

Die Flüchtlinge vor dem Bewußtsein wollen uns einreden, daß wer
die Augen schließt, rascher schreite und sicherer greife.

Sagbares sagen auch die Worte des Gedichts. Aber sie müssen im
Tanze des Rhythmus gehen, um das Unsagbare zu feiern, das
zwischen ihnen auflebt und sie überwältigt.

Es ist wahr, daß der Künstler sein Werk unter dem Diktat einer
Macht schafft. Es ist wahr, daß er es als denkender, planender,
könnender Arbeiter schafft. Es ist wahr, daß er aus dem Grund seines

Wesens in Luft und Sonne der Zeit wächst wie eine Pflanze. —
Können denn diese widersprechenden Aussagen zugleich wahr sein? —
Nur zusammen haben sie Wahrheit.

Das Inspirative, das Technische, das Organische sind drei Aspekte
vom Werden des Kunstwerks, die sich ergänzend erst ihren Gegenstand

plastisch begreifen lassen. Der lebendige Keim entwächst dem
Boden, der Geist senkt ihm die Idee seiner Gestalt entgegen, der
Künstler lenkt das Werdende in die Linien der ewigen Form.

Weshalb lieben wir das Tier so? Ihm ist die isolierte Vollkommenheit

offen, die uns versagt ist.

Warum bist du gegen Menschen so viel duldsamer als gegen ihre
Werke? — Auch der abscheulichste Mensch besitzt das Geheimnis der
Verwandlung; das entstellte Ebenbild wohnt in ihm wie ein gefallener
Engel, ein morgen vielleicht wieder aufsteigender. Das mißratene
Werk ist unabänderlicher Zustand: die erstarrte Maske der Heil-
losigkeit.

Wer sich langweilt, hindert das Kommen der Erlösung.

248



Die Hölle ist der traurige Zeitvertreib der Leute, die sich im Paradies

nicht zu beschäftigen wüßten.

Wer die Wahrheit nicht wohl zu empfangen bereit ist, der wundere
sich nicht, wenn die Lüge ihn heimsucht.

Wer die Wahrheit nicht recht zu hören wagt oder weiß, der
verfälscht sie ebenso wie wer sie nicht recht zu sagen wagt oder weiß.
Beide zusammen, nicht der Sagende allein, machen die Lüge.

Wirf dem politischen Taktiker vor, daß er dich belogen hat, und
er wird um die Antwort nicht verlegen sein. Erstens hat er dir die
lautere Wahrheit gesagt. Zweitens lügt die Gegenpartei noch viel
ärger. Drittens ist es erlaubt und sogar geboten, zu lügen, wenn es
der guten Sache nützt. Und also hast du ihm auch künftighin aufs
Wort zu glauben!

Dein Irrtum ist wahrer in deinem Munde als jede fremde Wahrheit,

und sei es die Wahrheit Gottes.

Du magst über die optische Apparatur des Auges ganz genau
Bescheid wissen — wenn dich sein Blick trifft, sieht dich kein Apparat
an, sondern ein Mensch. Die Welt dürfte ruhig durch und durch
wissenschaftlich erklärt sein — wenn dich ihr Black trifft, sieht dich
kein System an, sondern der Schöpfer.

Willst auch du einem Schöpfer unterschieben, er dulde die Möglichkeit

zum Bösen um der Freiheit zum Guten willen? — Um weswillen
Gott so und nicht anders schafft, erfahre ich nicht. Von mir aber
erfahre ich: um meiner Freiheit zum Guten willen muß ich ihm
danken, daß er die Möglichkeit zum Bösen mir schuf.

Reinstes Gottvertrauen ist inhaltslos: du vertraust nicht auf ihn,
daß er — Du vertraust auf ihn.

Daß Gott uns nicht zwingt, das ist seine Härte.

249


	Sätze

