
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1948-1949)

Heft: 4

Artikel: Hamlets Geheimnis

Autor: Ellenberger, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759515

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759515
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HAMLETS GEHEIMNIS

VON H. ELLENBERGER

Das Problem «Hamlet» ist eines der Rätsel, auf die man immer
wieder zurückkommen muß. Warum nur zögert er die Durchführung
der ihm obliegenden, von ihm feierlich versprochenen Rache hinaus?
Weder dem Helden noch dem Zuschauer wird das klar, und doch
spürt man in seinen paradoxalen Handlungen, daß es einen inneren
Sinnzusammenhang für sie geben muß; auch sind seine Worte von
einem solchen herzergreifenden Pathos erfüllt, daß man darin das

innerste Leiden und tiefste Geheimnis des Dichters selbst erblicken
muß. Das ist das doppelte Problem, auf das zahlreiche Denker ihren
ganzen Scharfsinn verwandt haben und aus dem schließlich eine ganze
Bibliothek entstanden ist. Wie weit nun ist das Rätsel bisher seiner
Lösung näher gebracht worden?

Wie kann man überhaupt dieses mit sieben Siegeln versiegelte Buch
entziffern? Logischerweise nicht anders, als daß man die Dichtung
unter den verschiedensten Gesichtswinkeln und Beleuchtungsarten
anschaut und prüft, inwieweit eine jede etwas zur Lösung beitragen
kann.

In erster Linie halten wir uns an die Erforschung nach den Quellen.
Ein Schauspieler-Dichter verfügt über drei Arten von solchen: die
zeitgenössischen Ereignisse, literarische Vorbilder und sein eigenes Leben,
soweit es ihm bewußt ist. Wohlbekannt ist der historische Zusammenhang

von Shakespeares «Hamlet» mit der mißlungenen Verschwörung
des Grafen Essex, in die der Beschützer des Dichters, Southampton,
mit einbezogen war, und die diesen sicherlich bis in die Tiefen der
Seele erschüttert hat: ein mächtiger persönlicher Anstoß, der aber in
der Deutung des Stückes selber nicht sehr weit führt. — Bekanntlich
hat Shakespeare sein Thema nicht erfunden; er hat den «Hamlet»
v°n Richard Kyd frei bearbeitet, eine Dichtung, die uns leider
verloren ist. Hingegen ist ein Vergleich zwischen dem Meisterwerk
Shakespeares und der Urquelle, der 'mittelalterlichen Chronik des Saxo
Grammaticus, möglich uqd sehr lehrreich: der Ur-Hamlet war kein
Geistesgestörter, sondern ein äußerst raffinierter Simulant, welcher es

vorzüglich verstand, seine Feinde durch doppelsinnige, ihm den
Anschein des Irrsinns gebende Worte zu verspotten und scheinbar
unsinnige Handlungen klug zu berechnen, die, allen unsichtbar, seine

231



Rache vorbereiteten. In Unterschied zu Shakespeare mußte der
UrHamlet den Irrsinn simulieren, um sein eigenes Leben zu schützen.
Diese Taktik ist bewußt berechnet und konsequent durchgeführt, und
sie brachte ihm schließlich auch glänzenden Erfolg ein. Shakespeares
Hamlet äußert ebenfalls doppelsinnige "Worte und vollbringt
paradoxale Taten; doch hier bringen sie ihn — widersinnig wie sie von
Anfang an wirken — ins Verderben. Sie sind ihm selber unverständlich,

und es ist, als würde er von seinem bewußten Ziel weit abgelenkt
durch ein dunkles Geheimziel, das man Schicksal nennen muß.

Wir müssen also annehmen, daß Shakespeare sein Meisterwerk zu
einem Zeitpunkt seines Lebens gedichtet hat, da ihn das Problem des

menschlichen Schicksals aufs tiefste quälte, und das führt uns zu der

Frage: war es wirklich nur das traurige Schicksal von Essex und
seinem Freunde Southampton, das Shakespeare beunruhigte, hatte er
nicht einen anderen, viel persönlicheren Anlaß dazu? Leider ist uns
das Leben Shakespeares nur sehr mangelhaft bekannt. Immerhin
kennen wir noch einen weiteren chronologischen Zusammenhang: sein

Vater starb 1601, also kurz vor der Entstehung des «Hamlet». Der
Zusammenhang dieses Ereignisses mit der Dichtung wurde zuerst von
Georg Brandes erkannt und in seiner tieferen Bedeutung von Sigmund
Freud aufgehellt, und er gewinnt noch an Bedeutung, wenn man
bedenkt, daß Shakespeare selbst, wie es heißt, in der Uraufführung des

«Hamlet» die Rolle des Gespenstes — also des verstorbenen Vaters —
spielte.

Aber bevor wir auf die Psychologie des Helden eingehen, lohnt es

sich vielleicht, das Stück in seinem Sinnzusammenhang als Ganzes
anzuschauen. Man kann es in die Reihe der politischen Stücke
einordnen, in denen der Dichter große historische Ereignisse in Trauerspielen

verarbeitet hat; hierbei würden wir es nicht weit von «Macbeth»

einreihen, dem Drama der kriminellen Machtergreifung mit
ihren verhängnisvollen Folgen. Wie sieht nun in «Hamlet» die
politische Lage aus? Ein König ist unerwartet gestorben, die Erbfolge
wurde nicht zugunsten seines heranwachsenden Sohnes entschieden,
sondern zugunsten seines Bruders, der nun den Thron einnimmt und
die königliche Witwe heiratet. Des Königs Tod aber war ein
verstecktes Verbrechen seines Bruders. Der neue König hat nun allerlei
Sorgen: er fürchtet, daß die Wahrheit an den Tag kommt; er ist bei
seinen Untertanen unbeliebt; die äußere politische Lage ist ebenso
unklar wie die innere, denn ein ehrgeiziger Nachbar denkt an Krieg.
Wie reagiert der Thronräuber auf diese bedrohlichen Aspekte? Er
benützt zwei klassische Mittel der Politik: er zwingt den Sohn des

verstorbenen Königs am Hofe zu bleiben, wo man ihn unter Aufsicht
halten und mit Spionen umgeben kann, — und er intrigiert, mit der

232



Absicht, den drohenden Krieg auf ein anderes Land abzulenken. Nun
geschieht es aber, daß der Prinz die Wahrheit über den Tod seines
Vaters erfährt und schwört, ihn zu rächen. Die Lage erscheint eben

günstig für ihn: ist er doch beim Volke so beliebt, wie der König
unbeliebt ist, und verfügt beim Militär über Freunde, die ihm
aufrichtig zugetan sind. Wie leicht könnte er einen Putsch organisieren,
das Volk aufwiegeln, den Tyrann bestrafen und selbst den ererbten
Thron besteigen! Aber durch eine unverständliche Verzögerung wird
die Rache erst verwirklicht, nachdem Plamlet sich selbst und seine

ganze Umgebung in die Katastrophe hineingezogen hat. Die Betrachtung

des Stückes als Ganzes führt uns also zwingend dazu, das
Geheimnis des Dramas, den Schlüssel zu seinem Verständnis in der
psychischen Verfassung des Helden zu vermuten und darum seine

Psychologie zu analysieren.
Was sagt nun die klassische Psychiatrie über Hamlet? Seit mehr als

einem Jahrhundert hat man recht verschiedene Urteile gehört. Je nach
den Strömungen in der Geschichte der Psychiatrie haben ihn
distinguierte Psychiater als Melancholiker, Psychastheniker, Neurastheniker,
Hysteriker, Paranoiker oder Schizophrenen bezeichnet. Für andere
"wieder ist er nur ein Simulant — oder sogar einer, der anfangs simuliert,

um dann aber allmählich von der Krankheit befallen zu werden,
die er vorher simulierte. Nach der berühmten Würdigung Goethes
"wäre er ein für das praktische Leben unfähiger Idealist, ein durch
zuviel Grübeln zur Tat unfähig gewordener Mensch, wie der Deutsche
m Hölderlins Urteil «tatenarm und gedankenvoll», oder wie eine
frühe Ausprägung des Typus eines Kierkegaard oder Amiel. Daß aber
«n solches Urteil für Hamlet nicht zutrifft, wurde schon längst
nachgewiesen: der Mord an Polonius und seinen zwei Begleitern zeigt zur
Genüge, daß er zu vorbedachten sowie zu prompt durchgeführten
Handlungen durchaus fähig ist. Nach einer andern Auffassung wäre
er im Gegenteil ein hervorragender Mann, der jeder Aufgabe
gewachsen ist, hier aber sich vor eine in Wirklichkeit unlösbare Aufgabe
gestellt sieht. — Nach dieser langen und verwickelten Kontroverse
kann man sich doch schließlich über folgende Punkte einigen: 1. Hamlet

war ein von Natur aus nervöser, sensibler Mensch, der aber im
übrigen durchaus normal und lebenstüchtig anzusehen ist. — 2. Zu
Beginn des Stückes steht er unter der Wirkung einer reaktiven, durch
den Tod seines Vaters verursachten Depression und einer dunklen
Ahnung. — 3. Wie sein Vorbild, der Ur-Hamlet, simuliert er
Geistesstörungen, allerdings so, wie sich der Laie solche vorstellt — von
einem heutigen Psychiater wäre er schnell entlarvt. — 4. Der Grund
des Simulierens ist aber für die klassische Psychiatrie nicht ersichtlich,
ebensowenig ein Grund für seine paradoxalen Hemmungen und Ver-

233



zögerungen. Das führt uns mit Notwendigkeit zu der Annahme, daß
dieser Grund im unbewußten Leben liegt, und es erweist sich als

notwendig, das Licht der Tiefenpsychologie zur Aufhellung des Falles
heranzuziehen.

Es ist das große Verdienst der Psychoanalyse um die
Hamletforschung, daß sie zum erstenmal eine befriedigende Erklärung der
paradoxalen Einstellung und Handlungen des Helden geliefert hat.
Freud selber hat in einer Fußnote der «Traumdeutung» (2. Auflage,
1909, S. 187) den Fall Hamlet kurz gedeutet: durch seine Lehre des

Oedipus-Komplexes. In der natürlichen Entwicklung des Knaben gibt
es nämlich eine Periode, in der die ganze Liebe des Kindes auf die
Mutter gerichtet ist, während der Vater als gefürchteter und
unbeliebter Rivale angesehen wird. Später differenziert sich die Liebe,
indem die Zärtlichkeit auf die zukünftige Frau übertragen wird, während

der Mutter eine verehrungsvolle Ergebenheit zuteil wird.
Andererseits sucht sich der Heranwachsende die Autorität des Vaters und
seine Eigenschaften zu erwerben, um ihm dann als reifer Mann auf
gleicher Ebene zu begegnen. Es gibt nun aber Fälle, wo diese
Konfliktsituation keine befriedigende Lösung findet, wo eine unbewußte
«Fixierung» an die Mutter und eine Abneigung gegen den Vater
zurückbleiben, was eine tiefe Störung sowohl des Liebeslebens als
auch des sozialen Verhaltens zur Folge hat. — Als Erster hat Freud
selber kurz angedeutet, wie der Fall Hamlet durch die Lehre vom
OedipuvKomplex erhellt wird: «Hamlet kann alles, nur nicht die
Rache an dem Mann vollziehen, der seinen Vater beseitigt und bei
seiner Mutter dessen Stelle eingenommen hat, an dem Manne, der ihm
die Realisierung seiner verdrängten Kinderwünsche zeigt.» Im Jahre
1910 verfaßte der bekannte englische Psychoanalytiker Ernest Jones
eine sehr interessante Abhandlung: «Das Problem des Hamlet und
der Oedipus-Komplex», wo das Problem, Freud folgend, im Sinne
der Psychoanalyse ausführlich erörtert wird. Hamlet kann seinen
Oheim nicht töten, weil er sich dadurch seine eigenen verdrängten
Todes- und Inzestwünsche zum Bewußtsein bringen würde, was
unerträgliche Schuldgefühle zur Folge hätte. «Sein moralisches Schicksal
steht und fällt mit dem seines Oheims.» In diesem Zwiespalt findet
sich Hamlet hin- und hergerissen, daher seine paradoxale, für ihn
selbst unverständliche Haltung. Wir können hier Jones unmöglich in
seiner langen und überzeugenden Beweisführung folgen, die noch

anhand von Beispielen aus Legenden und Sagen, Parallelen der

Hamlet-Sage, bestätigt wird.
Ist aber damit schon alles gesagt, was zur Aufklärung von Hamlets

Seelenverfassung beigebracht werden könnte? Anscheinend doch nicht,
denn andere Psychoanalytiker fanden noch manches beizufügen. Viele

234



Züge an Hamlet können sich durch andere rein psychoanalytische
Begriffe erklären lassen. So kann man sich die Haltung Hamlets audi
dadurch verständlich machen, daß man bei ihm eine dauernd
ablehnend gebliebene Haltung seinem Vater gegenüber annimmt. Dieser
fordert ihn nun mit dem totalen Egoismus eines despotischen Vaters
auf zu einem höchst peinlichen und nicht ungefährlichen Racheakt.
Auch so befände sich Hamlet in einem Zwiespalt: sein Gewissen

zwingt ihn, dem Vater zu gehorchen, seine eigene unbewußte
Einstellung aber drängt zum Ungehorsam. Auch noch andere Momente
müssen mitwirken. Psychoanalytiker, etwa Th. Reik, haben die
geheimen Ursachen des Mißerfolges mit dem Begriff der Selbstbestrafung

erklärt: daß Hamlet nun seine Rache auf eine Weise verwirklicht,

die seinen eigenen Tod nach sich ziehen muß, deutet auf ein
solches Selbstbestrafungsverfahren, das in einem übermächtigen
Schuldgefühl begründet sein muß. Hamlet wird auch dadurch in einen
circulus vitiosus hineingetrieben, daß jede Verzögerung der Rache
das Schuldgefühl vergrößert. Warum aber führt er denn seine Rache
in solcher Weise aus, daß auch seine Mutter, seine Braut und manche
andere das Leben verlieren müssen? Diese letzte Frage nun könnte
man mit Hilfe der Auffassungen des späten Freud über den Gegensatz

von Libido und Todestrieb erklären; das Drama «Hamlet» wäre
dann ein besonders einleuchtendes Beispiel einer «Triebentmischung».

Diese Annahme führt uns zu der Frage, ob man eine Erklärung für
Hamlet nicht auch in der Richtung der existentialen oder daseinsanalytischen

Phänomenologie suchen kann, in dem Erlebnis nämlich, dem
Tod ins Angesicht zu schauen.

La Rochefoucauld hat es ausgesprochen: «Le soleil ni la mort ne
se peuvent regarder fixement.» Wenn man der Sonne ins Auge schaut,
so riskiert man eine Verbrennung der Netzhaut und Blindheit. Schaut
man aber dem Tod ins Auge, so riskiert man Störungen anderer, nicht
weniger gefährlicher Art. In was nun besteht dieses Erlebnis? Es hat
nichts zu tun mit dem Anblick einer Leiche auf dem Obduktionstisch,
nicht einmal mit dem eines Gemetzels auf dem Schlachtfeld. Es ist
vielmehr das Sehen eines Verstorbenen als solchen, gerade in der
Qualität seines Totseins. Schon beim Tischrücken kommt es zuweilen
vor, daß ein leichtgläubiger Spiritist in einen nervösen Angstzustand
geraten kann, wenn das Medium ihm den «Geist» seines Vaters oder
seiner Mutter erscheinen läßt. Noch tiefer reicht die Wirkung gewisser
Träume: nicht solcher, die uns einen Verstorbenen so zeigen, als wäre
er noch am Leben, sondern Träume, in denen er, aus dem Jenseits
auftauchend, sich als Bewohner des Totenreiches zu erkennen gibt,
sei es durch eine Mitteilung solcher Art oder durch vielleicht noch
unheimlicheres Schweigen. Solche Träume, die zum Glück selten sind,

235



gehören zu den entsetzlichsten, die es gibt. C. G. Jung hat auf sie und
ihre Bedeutung sehr treffend hingewiesen. Nun, stellen wir uns vor,
daß ein solches Erlebnis nicht im Traum, sondern in der "Wirklichkeit
vorkommen würde: es wäre ein unerhörtes psychisches Trauma, das

den Erlebenden tief und bis ins innerste Mark erschüttern müßte, ein
ungeheuer umstürzendes Erlebnis, unvereinbar mit einer normal
bleibenden seelischen Verhaltensweise.

Dies eben ist nun der Fall Hamlets. Man kann die ganze Entwicklung

im Drama auffassen als einen vergeblichen Versuch Hamlets,
mit dem Umstürzenden, völlig Unvereinbaren innerlich fertig zu
werden. Sehen wir nun zu, welches für Hamlet die natürlichen Folgen
seines Todeserlebnisses sind:

1. Eine völlige Umwertung aller Werte, die jetzt sämtlich mit dem

einzigen Maßstab des Todes bemessen werden. Alle Farben, Nuancen
und Schattierungen des Lebens verschwinden. Es bleibt nur der Gegensatz

der beiden Werte Tod und Leben übrig, ein düsteres Gebilde
in Schwarz und Weiß. Sämtliche Werte des Lebens verlieren ihre
Bedeutung, und das Leben selbst verliert seinen Sinn und wird zu einer
völlig entleerten, eitlen Sache. Daher Hamlets erstaunte Fragen: «Was
ist ihm Hekuba, was ist er ihr, — Daß er um sie soll weinen?» (II, 2).
— «Ich seh' indes beschämt — Den nahen Tod von zwanzigtausend
Mann, — Die für 'ne Grille, ein Phantom des Ruhms — Zu Grab
gehn wie ins Bett...» (IV, 4). Die Rache selbst verliert in dieser
unheimlichen Sicht ihre Bedeutung, wird eitel und sinnlos.

2. Aber das Leben ist nicht nur leer und eitel: wer dem Tod ins
Angesicht geschaut hat, gehört schon in den Tod, das heißt er trägt
den Tod in sich, den Gegensatz des Lebens. Er haßt das Leben. Daher
die Verspottung des Lebens, der bittere Galgenhumor bei Hamlet.
Haß auf das Leben taumelt sich mit Vorliebe im Bereich der Liebe,
da Liebe ja das intensivste Leben, der absolute Gegensatz zum Tod
ist. Hier liegt die Begründung für das peinliche Verhalten Hamlets
gegenüber Ophelia. Er stößt sie brutal zurück und hat nichts für sie
als «das Kloster», ebenfalls eine Form des Todes — ein Vorläufer
Schopenhauers, der zum Aussterbenlassen der Menschheit durch
Aufhören der Fortpflanzung rät. Aber dies ist noch zuwenig. Weil das
Leben für Hamlet keine Bedeutung mehr hat, macht es ihm auch
keine Bedenken, den Tod nach links und rechts auszuteilen: Polonius,
die zwei Begleiter, Laertes, Ophelia, die Mutter — er sät Tod um
sich her, wie ein Pestkranker den verderblichen Bazillus um sich

her sät.
3. Aber es ist dabei noch zu bemerken, daß Hamlet noch im Leben

ist. Er ist wohl ein Lebender, der den Tod in sich trägt, aber kein
Toter. Daraus entstehen gewisse Antinomien, die er nicht zu lösen

236



vermag. Zunächst eine vermehrte Angst vor dem Tode. Denn obwohl
ihm der Tod allgegenwärtig ist, ist er ihm doch das große
Unbekannte. Denn was ist eigentlich Tod? «Sein oder Nichtsein» jedenfalls

ist nicht genau dasselbe wie Leben und Tod: Leben ist mehr als
bloßes Sein und Tod mehr als bloßes Nichtsein. Der Tod ist eine
andere Form der Existenz, aber was' für eine? Da liegt die große
Frage. Da Hamlet Angst hat vor diesem Sein außerhalb des Lebens,
fühlt er sich verpflichtet, das Gebot aus dem Totenreiche zu erfüllen,
den König zu rächen. In sich selbst hat diese Sendung aber keinen
Sinn für ihn: denn wenn das Leben wertlos ist, so ist es wertlos für
den König wie für alle andern, die Hamlet so leichten Herzens tötet,
und Rache wäre in diesem Fall sinnlos, wenn nicht etwas Jenseitiges
ihr einen Sinn gibt: so erklärt sich, daß Hamlet den König nicht töten
will, als er ihn betend findet.

4. Kurz — die Handlungen und das Verhalten Hamlets lassen sich
leicht erklären, wenn man bedenkt, daß er, der noch Lebende, den
Tod in sich trägt, dem er aber noch nicht angehört. Ein chinesischer

Spruch sagt: «Das Leben versteht nicht den Tod, der Tod versteht
nicht das Leben.» Es kommt aber schließlich der Moment, wo Hamlet
sich endgültig dem Tod — seinem eigenen Tod — gegenübergestellt
findet: jetzt ist alles verändert. Von dem Augenblick an, da er den

vergifteten Todesstoß erhalten hat, gehört er unwiderruflich dem
Todesreich an. Damit ist er von einer unerträglichen Spannung erlöst
und dann wirkt sich sogleich in seinem ganzen Verhalten aus: hier,
nur hier erblicken wir den Hamlet, der er hätte werden können, den
Horatios Treue in ihm ahnt, Ophelias Liebe in ihm erkennt. Die
wenigen Minuten, die ihm noch bleiben, benützt er zu klaren, schlichten,

männlichen Worten, die er mit Ruhe ausspricht, und — «Der
Rest ist Schweigen».

Wenn wir nun vom Geheimnis «Hamlets» zu dem seines Dichters
übergehen, so bemerken wir zunächst, daß diese Dichtung mit ihren
Rätseln in den Kernpunkt seines Werkes und folglich auch seines
Lebens gehört. Schon das vorhergehende Stück, «Julius Caesar», hatte
einen Wechsel in der geistigen Einstellung des Dichters spüren lassen.
Aber im «Hamlet» ist es nun, als ob der Abgrund der Apokalypse
sich aufgetan hätte und die höllischen Mächte ihm entstiegen. Auf
«Hamlet» folgt dann die ganze Reihe der großen, schreckensvollen
Dramen: «Othello», «Lear», «Macbeth» usw. Was ist im Leben des

Dichters vor sich gegangen, das wir dafür verantwortlich machen
dürfen? Wirklich nur die zu früh entdeckte Verschwörung des Grafen
Essex? Der Tod seines Vaters, der einen unerledigten Oedipus-Kom-
plex des Sohnes neu belebte? Der Verrat der dunklen Lady der
Sonette, oder andere innere Dramen, von denen wir nie etwas wissen

237



werden? Oder ist es vielleicht die Gesamtheit solcher inneren
Vorgänge und Erlebnisse, die mit einem Schlage die Seele des Dichters
überfallen und überschwemmt hätten und die ihn die Nähe des Todes
nicht von der Außenwelt her, sondern aus den Abgründen des eigenen
Innern hätte fühlen lassen? Das einzig Sichere, das wir darüber
wissen, ist wiederum «Hamlet» und der Leidensschrei, der aus diesem
Stücke zu uns dringt.

«Hamlet» schildert das Erlebnis des Todes, wie «Macbeth» das des

Verbrechens, «Othello» das von Neid und Eifersucht, «Lear» das des
Wahnsinns. Und, wie es scheint, ist der Tod das tiefste aller dieser
Geheimnisse.

238


	Hamlets Geheimnis

