
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1948-1949)

Heft: 3

Artikel: Die Anpassung nach unten : zur Krise der heutigen Demokratie

Autor: Zbinden, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759509

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759509
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE ANPASSUNG NACH UNTEN
Zur Krise der heutigen Demokratie

VON HANS ZBINDEN

Kulturverluste kündigen sich wie mahnende Zeichen zuerst im
Niedergang der Vorbilder an, in der Auflösung der leitenden
Menschenbilder. Deren Entthronung und Entgeistung, ihre Angleichung
an eine immer dürftigere und beschränktere, einseitigere Vorstellung
der Person, als Einzelner und als Glied der Gemeinschaft, ist eine

der großen Revolutionen der modernen Welt. Langsam sinken die
Rangstufen geistiger Werte in sich zusammen, bis sie schließlich zu
ihrem eigenen Widerpart werden. Der Engel wird Luzifer. Von den
Hochbildern religiösen Gepräges, den Propheten und Weisen, den

Heiligen und ritterlichen Helden, geht die Wandlung zu den
säkularisierten Menschenbildern ,der Neuzeit. Sie sind zunächst noch ganz
von den sittlichen Begriffen der Antike und des Christentums
getragen: im Ideal des «Cortigiano» der Renaissance, das sich im
17. Jahrhundert zum Typus des «Honnête Homme», des «Gentleman»

erweitert, um im 18. Jahrhundert die Züge des «Homme de bon

sens», des «Esprit raisonnable et cosmopolite» anzunehmen. Auch
dieses Aufklärungsideal bleibt trotz seines betonten Rationalismus
und seiner diesseitigen Haltung, noch durchaus von einer geistig-sittlichen

Lebenslehre erfüllt. Bei aller Neigung zur illusionslosen Betrachtung

des Einzelmenschen ist ihm ein starker Optimismus hinsichtlich
des Menschengeschlechts als Ganzen eigen. Die Elite zeigt sich bemüht,
ihm vorbildgebend nachzuleben, als ihrem geistigen Adelsbrief, der
erst den Vorrechten des Standes und des Besitzes Sinn und ethischen

Anspruch verleiht.
Im 19. Jahrhundert erfahren diese Idealtypen eine weitere

Vereinfachung. Der «Citoyen», der Bürger, der sich in erster Linie als
Vertreter seines Standes und seines Volkes fühlt, und daraus seinen Wert
als Einzelner ableitet, und mit ihm ein rational und utilitär verengtes,
verblaßtes Surrogat des antiken «civis», tritt an die Stelle eines ganz
persönlich gestalteten und frei in der Gesamtpolis wurzelnden
Menschentums. Das politisch-nationale Merkmal verdrängt das
menschlich-individuelle; zugleich verblassen daraus auch die einstigen
religiösen und bald auch die sittlichen Begriffe. Das Ideal der
machtgeprägten Nation, der Volkseinheit wird zum Höchstwert, aus wel-

158



chem die Münzen des täglichen Gebrauchs wie auch die Goldmedaillen
für das Außerordentliche ihren geistigen Feingehalt erhalten. Das
Ideal des Patrioten empfing zuerst noch, an antike Formen
anknüpfend, vom romantisch-nationalen Messianismus das Antlitz
hohen Opfersinns und edler Freiheitsbegeisterung im Namen der
Menschheit. Bald aber drängen sich mit der Säkularisierung auch in
diesem Menschenbild banalere Züge vor. Die Gottesbindung weicht
dem pseudoreligiösen Glauben an die Auserwähltheit und an die

Weltsendung des eigenen Volkes, der eigenen Rasse, später der eigenen

Klasse. Bald verstummt auch dieser letzte Nachklang religiöser
Ursprünge, übertönt von den dröhnenden Massenchören materialistischer

und kollektivistischer Machtlehren. Das Klischee des
Nationalisten macht dem immerhin beseelteren Bild des Patrioten vollends
den Garaus. Und kurz ist nunmehr von da der verbleibende Wegrest
zum Typus des Chauvinisten, der durch Eigensinn, Anmaßung und
Enge ersetzt, was seinem Menschenbild an religiöser Weite und Tiefe
verloren gegangen ist.

Wo einst die Angesichter vergeistigter Menschlichkeit leuchteten,
da grinst uns jetzt die Larve des Kollektivfanatikers an, des

Fetischgläubigen irgendeines Volkstums, eines Standes, einer politischen
Sekte. Nicht mehr gilt einer durch das, was er als Person, als Einzelmensch

für sich darstellt, sondern durch die Gruppe, die er «vertritt»,
als einer, der alles und jedes in der Welt «repräsentiert», nur nicht
sich selbst. Und je mächtiger seine Gruppe nach Ziel und Ausbreitung,
desto mehr fühlt auch er sich an eigenem «Wert» steigen.

Nicht allein in den Ausbrüchen der nationalistischen Unduldsamkeit,

wo jeder diesen Gruppenfanatismus am Werke sehen kann,
sondern manchmal noch bezeichnender im sogenannten Internationalismus

können wir den Einfluß dieses Kollektivbildes auf das Denken
des modernen Menschen erkennen. Wo er sich davon am weitesten
entfernt glaubt, erliegt er oft am tückischsten und ahnungslosesten
diesem Einfluß. Die Menschen, die sich in internationalen Tagungen
oder Bewegungen begegnen, suchen und finden sich dort vor allem als

Repräsentanten ihrer Nation, nicht als Einzelmenschen. Da kommen
«die Engländer», «die Franzosen», «die Schweizer» usw. So wird auf
diese Weise das Denken in nationalen Schablonen ungewollt
verstärkt, der Einfluß des gleichmacherischen Kollektivgeistes gesteigert,
zugleich werden die Antriebe vermindert, die für das Verstehen
zwischen Mensch und Mensch grundlegend sind, nämlich der Sinn für das

Persönliche, Einmalige, das sich allem andern, auch dem Nationalen
überordnet, und das erst der Beziehung zwischen den Menschen, wie
auch den nationalen Merkmalen das Wertvollste zu geben vermag.
Kann es da überraschen, wenn so viele dieser «internationalen» Tref-

159



fen und Bemühungen, die sich nach dem ersten "Weltkriege in einem
wahren Rausche des Internationalismus austobten, so wenig
beizutragen vermochten zur Besiegung und Austilgung des Nationalismus,
des Klassen- und Rassenhasses? Die Verquickung nationaler
Schablonen mit einem abstrakten, nivellierten «Menschheitsschema» dient
in Wirklichkeit eher der Ausbreitung eines groben Massendenkens,
das wiederum den günstigen Boden für alle Formen des Gruppenwahnes

und der kollektiven Tyrannei bildet. Nur nebenbei aber und
allzudürftig kann das, worauf es vor allem ankommt, auf diese

Weise geweckt und gehegt werden: der Sinn für die Werte der
Persönlichkeit, die Kraft des individuellen Gewissens, der Instinkt für
die Gefahren, die von jedem nivellierten Gruppenideal drohen, also

gerade jene Fähigkeiten, an denen es in den internationalistischen
Demokratien zu Beginn der totalitären Entwicklung so verhängnisvoll

gefehlt hat. Auch dieses Mal dürfte nur zu bald offenkundig
werden, wie fragwürdig das wiedereinsetzende betriebsame Getue
dieser Art von «Inter-Nationalismus» ist für das "Werden eines wahrhaft

übernationalen, d. h. nicht von Gruppen, sondern von menschlich

persönlichen Werten geleiteten Geistes.1

Die hier skizzierte schrittweise Verflachung und geistige
Verarmung der tragenden Seelenbilder vollzog sich je nach Land und
Volk in sehr unterschiedlicher Art und Schnelligkeit. Kein Volk aber
blieb von ihr gänzlich verschont. Nach dem Okzident hat sie bekanntlich

auch die fernöstliche Welt erfaßt. Die Säkularisierung der
Vorbilder, die sich im Abendlande innerhalb von drei Jahrhunderten
vollzog, wird zurzeit im Osten, besonders in China und Japan, in
geistigen Gewaltmärschen nachgeholt und dürfte das okzidentale
«Niveau» bald erreicht, wenn nicht überholt haben.

Im abendländischen Bereich ist dieser Gang begünstigt und
beschleunigt worden durch eine Reihe geistiger Einflüsse, von denen
hier nur einige angedeutet seien: Psychologisch durch das Primat, das

die Romantik und später die moderne Seelenforschung, namentlich
in den psychoanalytischen Schulen, dem Instinktmäßigen, Triebhaften
in der menschlichen Seele zuerkannten. Damit ging einher die Be-

1 Zu diesem Bilde inter-nationalistischer Geschäftstätigkeit gehört es, daß es

vielfach Länder von stark nationalistischer, ja chauvinistischer Richtung
sind, die sich nicht genug tun können in Förderung und Veranstaltung
von internationalen Tagungen, Bestrebungen usw. Man erinnere sich an die

Bemühungen des III. Reiches in dieser Richtung oder sehe sich den
«internationalen» Ehrgeiz mancher heutiger Staaten an, die derlei Anlässe gerne
benützen, um ihre Kulturpropaganda im Dienste nationalistischen Denkens

oder einer politischen Ideologie betreiben zu können. So ist auch jetzt
wieder der Internationalismus zum willigen und oft ahnungslosen
Vorspann von Nationalismen aller Art geworden.

160



tonung des Willens, der Aktion, auf Kosten der Meditation und Ver-
innerlichung, gefördert durch philosophische Lehren wie diejenigen
Fichtes, Nietzsches und noch mehr durch den technisch-wirtschaftlichen

Aktivismus des 19. Jahrhunderts, der selbst einer Konvergenz
dieser Anschauungen und zugleich einer Flucht vor dem inneren
Vacuum, einer Angst vor sich selber entsprang.

Biologisch ward diese Entwicklung gestützt und gesteigert durch
die populären Vereinfachungen der Darwinschen Lehre, die aus der
biologischen «Geltung», ausgedrückt durch den Sieg im Daseinskampf,

den menschlich-geistigen Rang ableiten möchten. Tüchtig ist,
wer den Daseinskampf überlebt. Das Ueberleben, das sich Durchsetzen

bestätigt einen innewohnenden Wert. Je erfolgreicher, desto
nützlicher, desto «wertvoller». Tugend verflacht zu biologischer
Tüchtigkeit. Philosophisch ward dieser Pragmatismus sanktioniert
durch die Hegeische Formel, die das Wirkliche als das Vernünftige
und das Vernünftige als das Wirkliche deutet und rechtfertigt; die
ohnehin geschwächten traditionellen Maßstäbe des Sittlichen wurden
durch diesen Relativismus vollends erschüttert, um dann in
amerikanischen Lehren zur platten Erfolgsphilosophie zu werden und in
dieser Gestalt auf Europa zurückzuwirken. Diese Entwicklung wurde
endlich religiös gefördert durch den Auserwähltheitsglauben des Puri-
tanismus, dem die Bewährung auf Erden durch den Erfolg, zumeist
den materiellen und gesellschaftlichen, als ein Sichtbarwerden der
himmlischen Gnade und Bevorzugung erscheint.

Langsam formt sich derart, aus zahlreichen Einwirkungen als Leitbild

die Synthese eines nationalbewußten, geschäftigen und
erfolgsfreudigen Massentypus, der seine und seiner Gruppe Interessen
rücksichtslos als das Alleinmaßgebende verficht, und dem auch kulturelle
Und wissenschaftliche Ziele vor allem Mittel sind im Kampf um
Erfolg und Karriere. Alles wird ihm Handlanger und Werkzeug
wirtschaftlichen und sozialen Machtstrebens und sittliche und religiöse
Begriffe sind ihm kaum viel anderes als Vorwände für erlaubte
Täuschung im Kampf aller gegen alle.

Wie die meisten Leitbilder einer Epoche, lebt auch dieses größtenteils

unbewußt im Menschen. Je nach der Stärke der Traditionswerte
besteht es gleichzeitig neben früheren, geistigeren Bildern, die aber
vornehmlich als Schau- und Erinnerungsstücke den Seelenraum
bevölkern, ohne auf den Willen und die Lebensziele entscheidenden
Einfluß zu üben. In den breiten Schichten hauptsächlich auf
greifbarste Vorteile gerichtet, nimmt es in der sogenannten Kulturschicht
häufig die Züge eines kühlen Raffinements, intellektueller Berechnung
und Betriebsamkeit, eines hinter Fachlichkeit oder formalem Vir-
tuosentum kaum verhüllten Strebertums an. Man fährt zwar fort, in

11 161



Erziehung und Schule die Bildungsideale und Werke des klassischen
Idealismus zu lehren. Man preist die Menschlichkeit Nathans des

Weisen, die abgeklärte Verinnerlichung Spinozas, den Adel des

«Nachsommer». Aber die wirklich maßgebenden und befolgten
Vorbilder sind ganz anderer Art. Es sind die Prototypen des Erfolgs,
deren Kraft und Wert sich im materiellen Besitz, in gesellschaftlicher
Macht, in politischem Einfluß kundgibt. Die soziale Wechselwirkung
überträgt dieses Bild des Einzelmenschen auf das der Nationen, um
von diesem wieder verstärkt auf den Einzelnen zurückzuwirken. So

geht die Anbetung des persönlichen Erfolgs und die Verherrlichung
nationaler Macht nebeneinander her. Wechselseitig befestigen sie sich
immer tiefer im Geist des heutigen Menschen und geben dem modernen

Menschenbild das doppelgesichtige Profil.
War das nationale Ideal einst noch bestimmt durch religiöse

Vorstellungen, denen die Macht zu dienen suchte, oder wenigstens zu
dienen vorgab — schon das bedeutete an sich eine grundsätzliche
Anerkennung jener Werte —, so ist die nationale und politische Macht
heute zum eigentlichen und höchsten Ziel geworden, dem sich auch
das religiöse und kulturelle Leben unterzuordnen hat.

In unseren Tagen scheint nun der hier angeführte Weg zu einem
gewissen Abschluß geführt zu haben. Er mündet in eine Gestalt, die
als eigentlicher Maßstab das Wollen und Handeln, die Erkenntnis
und das Werten bei den Massen wie bei der Großzahl der «Führenden»

immer mehr bestimmt. Diese Gestalt ist der «Mann auf der
Straße», der «Mann aus dem Volk», der «man in the street», «uomo
qualunque», in Polen der «graue Mann» genannt. Er ist der eigentliche

«Held unserer Zeit». Er ist der wahre Mythos des 20.
Jahrhunderts.

Dieser Mythos vom Mann auf der Straße, der das allgemeine
Denken und Werten heute weithin beherrscht, das Gewissen und den
Glauben von Millionen und ihren Führern lenkt, ist so wenig wie ein
anderer Mythos vom Volk oder gar vom Mann auf der Straße selbst
erfunden worden. Er ist vielmehr die Schöpfung einer kleinen Schicht,
worunter Philosophen, Politiker, Soziologen, Propagandisten,
Journalisten, unter die sich auch Dichter und Schriftsteller mengen. Zu
seiner Entstehung haben auch Denker von «aristokratischer» Haltung
beigetragen; so hat Schopenhauers Wort von der «elenden Fabrikware

der Natur» im Gegensatz zu den Genies, und Nietzsches zum
Schlagwort gewordener Begriff von den «Vielzuvielen», die negative
Prägeform liefern helfen, aus der der Mythos des «Mannes auf der

162



Straße» gestanzt wurde. Das langsame Werden dieses Bildes läßt sich
m ungezählten Werken verfolgen; es wäre reizvoll, diesen Weg in
seinen Etappen näher zu schildern. Mancher wäre erstaunt, wenn er
sähe, wer alles beigetragen hat, in diesem Bilde das eine oder andere
Merkmal zu zeichnen und zu vertiefen.

Wie immer ein jeweils geglaubter und gelebter Mythos, ist natürlich

auch dieser den Zeitgenossen meist nicht als Mythos bewußt;
vielmehr bedeutet er ihnen eine Realität, etwas Selbstverständliches, an
dessen Evidenz zu rütteln völlig abwegig erschiene.

Und wie der Mythos nicht das Bild der Wirklichkeit gibt, sondern
ein Phantasiewerk, das der Mannigfaltigkeit des Lebens bestimmte
Merkmale entnimmt und viele geflissentlich beiseite läßt, so ist auch
das Bild des einfachen Mannes großenteils eine Fiktion. Dessen
Gestaltung entstammt der gleichen Anpassung nach unten, dem Zurückführen

auf das Einfachste, im Sinne des möglichst Gewöhnlichen und
Simplen, das der allgemeinen Richtung des Wertens in unserer Zeit
entspricht, und sich in diesen Bildern wie in einem Brennpunkt
sammelt.

Wer den sogenannten «einfachen Mann» auch nur ein wenig kennt,
weiß, daß dieser «Mann aus dem Volk» meist weder so simpel, so
banal, noch so kritik- und gedankenlos ist, wie die mythische
Konstruktion ihn uns darstellt. Weit eher spiegelt sich darin die schematische

und dürftige Vorstellung, die sich gewisse Vertreter der
Bildungsschicht vom sogenannten Durchschnittsmenschen und von der
«Masse» machen, eine Vorstellung, die großenteils auf grober
Verallgemeinerung, einseitiger Beobachtung und vorgefaßten Urteilen
beruht.

Das, was die Erfinder und Verbreiter dieses Zeitbildes sich unter
dem einfachen Manne vorstellen, ihre Auffassung dessen, was er will
und glaubt, was er haßt und liebt, fürchtet und hofft, denkt und
ersehnt, das fügen sie zu einem Konglomerat des Menschlich-Alltäglichen

zusammen, aus welchem alles Höhere und Reichere, wie es sich
selbstverständlich in fast jedem Wesen findet, abgeblendet ist.
Jegliche Eigenart, selbst die bescheidenste, ist hier ausretouchiert, und
nur das wird als «Realität» anerkannt, was als Letztes allen gemeinsam

bleibt — Hunger und Liebe. Der Mensch scheint so auf seine
rudimentärsten Funktionen, die ihn nur noch wenig vom Tiere
unterscheiden, reduziert.

Wie jeder Mythos hat nun aber auch dieser die Macht, die Menschen

nach seinem Bild zu formen. Die Wirklichkeit beginnt sich dem
Mythos anzupassen. Je suggestiver dem einfachen Mann dieses Zerrbild

seiner selbst vorgesetzt wird, je mehr sich Presse, Radio, Politik,
Staat und Parteileben von diesem Bild leiten lassen, und dem ein-

l 6 3



fachen Mann das zu geben trachten, was er jenem Scheinbild gemäß
angeblich wünscht, um so mehr beginnt der wirkliche Mann aus dem
Volke langsam die Züge jenes Mythos anzunehmen, sucht er sich dieser

«Synthese» des seelisch Armen, Platten und Primitiven
anzugleichen — glücklicherweise freilich meistens ohne vollen Erfolg. Am
ehesten scheint dies manchmal gewissen sogenannten Führenden zu
gelingen, die sich als Exponenten der Masse fühlen und ihr daher in
allen ihr zugeschriebenen Merkmalen «zuvorzukommen» suchen.2

Nun hat es zu allen Zeiten solche Tendenzen gegeben. Selten aber
ist die Anpassung an ein möglichst simples Niveau des Gefühls, der
Sitten, der Geselligkeit, des Geistes und sogar der Ausdrucksweise
mit solcher Konsequenz zu einem Ideal erhoben worden wie in der
Gegenwart. Und nie konnten derartige Leitbilder in so kurzer Zeit,
wie dies heute dank den technischen Mitteln möglich ist, so große
Räume mit Millionen von Menschen ergreifen. Rückwirkend
beeinflussen sie selbstverständlich den Geist, der die Anwendung der
technischen Mittel lenkt und sie mit dem Zerrbild seiner selbst erfüllt
und irreführt.

Damit aber ist die Demokratie an ihrer Wurzel bedroht: in der
Seelenverfassung und allgemeinen Denkweise des Volkes, in seinem
Wählen und Wollen. Es sieht vor sich eine verzogene, großenteils
imaginäre Spiegelung seines eigenen Wesens. Statt in sich und bei
andern, durch entsprechende Vorbilder angespornt, an die besten
Wünsche zu appellieren und dadurch Vertrauen zu seinen guten
Kräften und den oft kaum bewußten, geistigeren Aufschwüngen zu
gewinnen, wird es in einem menschlich armen, ja groben Bild von
sich selbst bestärkt. Vor diesem Maßstab erscheint jedes feinere, edlere
Wollen, jeder persönlichere Antrieb als wirklichkeitsfern, wertlos,
anmaßend oder einfach lächerlich. Greifbar wird dies besonders in der
Veränderung der Sprache und des Sprachideals. Kulturhistoriker werden

dereinst an der Zersetzung und Verarmung der Sprache anschaulicher

als an allem Uebrigen die Verkümmerung der kulturellen Welt
der Moderne und ihrer Menschenbilder erkennen und belegen können.
Zu allen Zeiten war der Schwund des Sprachsinnes und der Achtung
vor dem Wort untrügliches Zeichen des Niedergangs. Nichts verrät
die «Anpassung nach unten» so unverkennbar wie die Sprache, in
ihrer Anpassung an eine geistig und künstlerisch dürftigste Ausdrucksweise,

die sich dabei auf diesen «Verzicht» nicht wenig zugute tut

2 Aehnlich ist der Begriff der «Masse» von Gesellschaftstheoretikern erst als

Hilfsabstraktion formuliert worden, ehe er, zu einem Wert erhoben, die

wirkliche Massenbildung einleitete. In dem Grade als die Vorstellung des

Massentypus in das allgemeine Bewußtsein eindrang, erstand «Masse»

auch als Realität, erstarkte das «Massenbewußtsein».

164



und ihre Banalität als «Rückkehr zur Einfachheit» rühmt. Die
größtmögliche Anspruchslosigkeit des Sprachschatzes wird zum Vorbild
erkoren. Selbst berühmte Männer beginnen es als Fortschritt zu preisen,
daß der heutige Mensch mit 300 Worten auskommt und damit «alles

Nötige» zu sagen vermöge. Bekanntlich kommen Hunde und Krähen
mit noch weniger Lauten aus, und noch fortgeschrittener sind darin
Esel und Hühner. Die Eroberung des Romanes durch den Reportagestil,

der sich diesem Sprachideal anzunähern bemüht, ist eines der
Symptome, das den Roman selbst und seinen Verfall nicht weniger
kennzeichnet als den Zeitgeist.

Es bedurfte nicht erst des Eintretens der letzten Folgen dieser
Verwilderung, wie sie sich im Terror und seinen Greueln austobte, um
diese Gefahr zu wittern. Die Verderbnis der Sprache konnte dem
aufmerksamen Betrachter bereits lange vorher als untrügliches
Warnzeichen gelten. —

Das wirkliche Volk ist noch heute wesentlich besser und urteilsfähiger

als der Mythos vom einfachen Manne es hinstellt. Aber
morgen schon kann die Anpassung an den Mythos so weit gediehen
sein, daß dieser in vielem mit der Wirklichkeit übereinstimmt. Damit
aber wäre auch über die Zukunft der Demokratie das Urteil gesprochen.

Der Freiheitsstaat wiche dem Termitenstaat.

Diese Entwicklung, die heute kaum ein Volk unberührt läßt, ist
von kritischen Köpfen früh vorausgesehen worden. Vor mehr als
einem Jahrhundert schon stellte Prof. Lowell von Harvard, ein
Freund Emersons, fest: «Demokratie ist eine öde und flache Ebene,
auf welcher jeder Busch wie ein Baum erscheint». Sarkastischer noch
äußerte sich einige Jahrzehnte später Jacob Burckhardt: «Für das
Seltene hat die Demokratie keinen Sinn, und wo sie es nicht leugnen
oder vernichten kann, da haßt sie es von Herzen.» In seinen
«Fragmenten» notiert er: «... ob nicht die jetzige Demokratie dem
Ausgezeichneten in jeder Form und Richtung heimliches Mißtrauen und
unter Umständen offenen Haß widmet?»

Wieder einige Jahre später bekennt James Bryce, in seinem
grundlegenden Werk über die «Modernen Demokratien»: «Es ist
offenkundig, daß nirgends die Besten an Charakter und Talent in
genügender Zahl in jene demokratischen Körperschaften gelangen. Die
Erwartungen, die man vor 80 Jahren in dieser Hinsicht hegte, sind
unerfüllt geblieben.»

Es handelt sich hier um Tendenzen, die, wie der Schweizer Historiker
Richard Feller feststellt, bereits in der alten Genossenschaft, der

165



Keimzelle der Demokratie, in Erscheinung treten: «Einen eindeutigen
Vorbehalt gegen die Persönlichkeit machte die Genossenschaft. Sie

gebot Verheimlichung der ragenden Eigenschaften. Selten waren die
Augenblicke, da der Ungeist freigegeben wurde, aber eben so selten
die Sternstunden, da der Geist aufstrahlte und eine leuchtende
Spur hinterließ.» («Von der alten Eidgenossenschaft», Rektoratsrede.)

Nicht von Gegnern oder Verächtern der Volksherrschaft stammen
diese Urteile, sondern von deren sachlichsten Betrachtern, von
aufrichtigen Verehrern wahrer Freiheit. Gewiß ein Grund mehr, sich ihre
Erkenntnisse und Warnungen zu Herzen zu nehmen. Lauert doch in
der Angleichung an das Durchschnittliche, ohne das starke
Gegengewicht eines steten Einflusses der Besten und einer nie nachlassenden
Korrektur durch diese ein Keim tödlicher Lähmung. Denn es liegt in
der Natur der Anpassung nach unten, daß sie erst halt macht, wenn
sie auf der niedrigsten Stufe anlangt, wie es Paul Valéry einmal
formulierte: «Die Bedingungen des modernen Lebens drängen
unausweichlich, unerbittlich dahin, die Individuen, die Charaktere
einander anzugleichen. Und unglücklicher- und notwendigerweise ist es
der niedrigste Typus, dem der Durchschnitt sich anzupassen strebt.»

Ein versteckter, aber direkter Weg führt somit von der gleich-
macherischen Tendenz, die man als Erzeugnis scheindemokratischer
Entwicklung bezeichnen kann, zur Herrschaft des Massengeistes, von
der Diktatur des Durchschnittes zur Gewalt des Pöbels, um schließlich

beim Terror der Hefe zu enden. Daß diese zwangsläufige
Entwicklung oft lange verborgen bleibt und erst in ihren letzten Phasen
sichtbar wird, wo ein Entkommen kaum mehr möglich ist, erhöht
ihre Gefährlichkeit und Tücke. Die Entstehung und der Ausbruch der
totalitären Diktaturen haben uns die einzelnen Stufen dieser Entwicklung

anschaulich vor Augen geführt. Niemals aber wäre es einer Rotte
geistig mittelmäßiger und menschlich niedriger Naturen gelungen,
inmitten einer zivilisierten und aufgeklärten Welt verhältnismäßig so
leicht zur Macht zu gelangen, hätte nicht der nivellatorische Drude
innerhalb der modernen Gesellschaft die Dämme schon vorher
untergraben. Der Durchbruch erfolgte dann an der schwächsten Stelle.
Spät genug vermochte er die andern Völker des Westens zum Widerstand

im letzten Augenblick aufzuschrecken. Aus dem Dargelegten
geht jedoch hervor, daß die Unterwühlung beinahe überall
fortschreitet, und daß neue Einbrüche überall da erfolgen können, wo die

Anpassung nach unten genügend weit fortgeschritten ist. Gibt es eine

Nation die sich heute ganz gefeit fühlen dürfte gegen den Ausbruch
der Barbarei innerhalb ihrer eigenen Grenzen? Jederzeit können
schwere soziale oder politische Krisen, die ein Land bis auf den Grund
erschüttern, die Gefahren akut werden lassen. Daher ist mit dem

166



militärischen Niederringen einer Pöbelherrschaft noch nichts Entscheidendes

erreicht, solange dem allgemeinen Zustand, aus dem sie möglich

wurde, nicht aus tieferen Gegenkräften Einhalt geboten wird.
Es erübrigt sich beinahe zu betonen, daß die am meisten bedrohten
Nationen heute kaum mehr diejenigen sind, die bereits das Opfer von
Diktaturen geworden waren. Während der Antifaschismus erbittert
und hypnotisiert in die Richtung der ehemaligen totalitären Länder
starrt, und dort zu «säubern» trachtet, übersieht er nur zu leicht, wie
hinter seinem Rüthen, wohl gar in seinem eigenen Hause, neue Formen

der Tyrannei sich vorbereiten, die nur auf die günstige Zeit
warten, um neuen SS-Horden Gelegenheit zu geben, loszubrechen.

167


	Die Anpassung nach unten : zur Krise der heutigen Demokratie

