
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1948-1949)

Heft: 3

Artikel: Der Kapitalismus und die Intellektuellen

Autor: Schumpeter, Joseph A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759508

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759508
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER KAPITALISMUS
UND DIE INTELLEKTUELLEN

VON JOSEPH A. SCHUMPETER

Die Atmosphäre der Feindschaft gegenüber dem Kapitalismus, die

wir gleich noch zu erklären haben werden, macht es viel schwieriger
als es sonst wäre, sich eine vernünftige Ansicht über seine wirtschaftlichen

und kulturellen Leistungen zu bilden. Die öffentliche Meinung
ist allgemach so gründlich über ihn verstimmt, daß die Verurteilung
des Kapitalismus und aller seiner Werke eine ausgemachte Sache ist —
beinahe ein Erfordernis der Etikette der Diskussion. Was auch die
politische Vorliebe des jeweiligen Autors oder Redners sein mag, ein
jeder beeilt sich, sich diesem Kodex anzupassen und seine kritische
Einstellung zu betonen, sein Freisein von jeglichem «sich zufrieden
geben», seinen Glauben an die Unzulänglichkeit der kapitalistischen
Leistungen, seine Abneigung gegen die kapitalistischen und seine
Sympathie für die antikapitalistischen Interessen. Jede andere Haltung
gilt nicht nur als verrückt, sondern als antisozial und wird als Zeichen
unmoralischer Unfreiheit angesehen. Das ist selbstverständlich durchaus

natürlich. Neue soziale Religionen haben immer diese Wirkung.
Nur wird dadurch die Aufgabe, die der Analytiker zu erfüllen hat,
nicht leichter: im Jahre 300 n. Chr. wäre es nicht leicht gewesen,
einem überzeugten Anhänger des Christentums die Leistungen der
antiken Zivilisation auseinanderzusetzen. Einerseits werden die
handgreiflichsten Wahrheiten einfach a limine von der Traktandenliste
gestrichen; andrerseits übt man gegenüber den handgreiflichsten
Fehlbehauptungen Nachsicht oder spendet ihnen Beifall...

Erstens ist es ein Irrtum zu glauben, daß ein politischer Angriff in
erster Linie aus Mißständen entsteht und daß er durch Rechtfertigung
abgewendet werden kann. Politischer Kritik kann man nicht erfolgreich

mit einem rationalen Argument begegnen. Aus der Tatsache, daß

die Kritik der kapitalistischen Ordnung aus einer kritischen Geisteshaltung

hervorgeht, das heißt aus einer Haltung, die die Treupflicht
zu außerrationalen Werten verschmäht, folgt nicht, daß eine rationale
Widerlegung akzeptiert werden wird. Solche Widerlegung mag das

rationale Gewebe des Angriffes zerreißen, kann aber nie bis zu der
außerrationalen Antriebskraft vordringen, die stets im Hintergrund
lauert. Die kapitalistische Rationalität räumt nicht mit den unter-

144



oder überrationalen Impulsen auf. Sie setzt sie lediglich frei, indem
sie die Schranken heiliger oder halbheiliger Tradition entfernt. In
einer Zivilisation, der die Mittel und sogar der Wille fehlen, sie zu
zügeln und zu leiten, werden diese Impulse sich empören. Und wenn
sie sich einmal empören, so hat es wenig zu besagen, daß in einer
rationalistischen Kultur ihre Manifestationen im allgemeinen irgendwie

rationalisiert sein werden. Gerade so wie der Ruf nach
utilitaristischer Beglaubigung nie an Könige, Feudalherren und Päpste in
einer unparteiischen Geistesverfassung erging, die die Möglichkeit
einer befriedigenden Antwort akzeptiert hätte, so ficht auch der
Kapitalismus seinen Prozeß vor Richtern aus, die das Todesurteil bereits
in der Tasche haben. Sie werden es fällen, ohne Rücksicht auf die
vorgebrachte Verteidigung; der einzige Erfolg, den eine siegreiche
Verteidigung möglicherweise zeitigen kann, ist eine Aenderung in der
Anklage. Eine utilitaristische Begründung ist als Hauptantrieb einer
Gruppenaktion in jedem Fall schwach. In keinem Fall ist sie den
außer-rationalen Determinanten des menschlichen Verhaltens
gewachsen.

Zweitens wird der Erfolg der Anklage völlig verständlich, sobald
wir uns klar werden darüber, was die freundliche Aufnahme der
Verteidigung des Kapitalismus implizieren würde. Selbst wenn diese
Verteidigung auf viel festeren Füßen stünde, als sie es tatsächlich tut,
könnte sie nie leicht eingänglich sein. Das große Publikum müßte ein
Maß an Einsicht und analytischem Denkvermögen besitzen, das weit
jenseits seiner Möglichkeiten liegt. Ja praktisch jeder Unsinn, der je
über den Kapitalismus gesagt worden ist, ist von einem! Fach-Nationalökonomen

verfochten worden. Aber auch davon abgesehen würde die
rationale Erkenntnis der wirtschaftlichen Leistung des Kapitalismus
und der Hoffnungen, die er für die Zukunft in Aussicht stellt, eine
beinahe unmögliche moralische Heldentat von den Habenichtsen
verlangen. Diese Leistung wird nur sichtbar, wenn wir sie auf lange Frist
betrachten; jedes prokapitalistische Argument muß auf langfristigen
Ueberlegungen beruhen. Auf kurze Frist beherrschen Profit und
Erfolglosigkeit das Bild. Um sich in sein Los zu schicken, hätte sich der
Leveller oder der Ghartist von einst mit den Hoffnungen für seine

Urgroßkinder trösten müssen. Um sich mit dem kapitalistischen
System zu identifizieren, müßte der Arbeitslose von heute sein
persönliches Schicksal und der Politiker von heute seine persönlichen
Ambitionen vergessen. Die langfristigen Interessen der Gesellschaft
liegen so ausschließlich in den Händen der oberen Schichten der
bürgerlichen Gesellschaft, daß es völlig natürlich ist, wenn das Volk in
ihnen ausschließlich die Interessen jener Klasse sieht. Für die Massen
gibt die kurzfristige Betrachtungsweise den Ausschlag. "Wie Lud-

10 145



wig XV. empfinden sie: après nous le déluge, und vom Standpunkt
des individualistischen Utilitarismus aus sind sie selbstverständlich
vollkommen rational, wenn sie so empfinden.

Drittens gibt es die täglichen, wirklichen und voraussichtlichen

Schwierigkeiten, mit denen jedermann in jedem sozialen System zu
kämpfen hat — die Reibungen und Enttäuschungen, die größeren und
kleineren unangenehmen Ereignisse, die verletzen, ärgern und
durchkreuzen. Ich nehme an, daß jeder von uns mehr oder weniger die

Gewohnheit hat, sie gänzlich jenem Teil der Wirklichkeit zuzuweisen,
der außerhalb seiner selbst liegt, und es braucht schon eine gefühlsmäßige

Anhänglichkeit an die Sozialordnung — das heißt gerade das,

was der Kapitalismus seiner Struktur nach unfähig ist zu erzeugen —,
um den feindseligen Impuls zu überwinden, mit dem wir auf sie

reagieren. Wenn keine gefühlsmäßige Anhänglichkeit vorliegt, dann
hat dieser Impuls freie Bahn und wird zu einem dauernden Bestandteil

unserer psychischen Haltung.
Viertens, der stetig steigende Lebensstandard und namentlich die

Muße, die der moderne Kapitalismus dem vollbeschäftigten Arbeiter
bietet... Nun, ich brauche diesen Satz nicht zu beenden und dieses

abgedroschenste, älteste und unverdaulichste aller Argumente nicht
auszuführen, das leider nur zu wahr ist. Säkularer Fortschritt, der
als erwiesen angesehen, verkoppelt mit individueller Unsicherheit,
die sehr bitter empfunden wird, ist natürlich das beste Rezept zur
Erzeugung sozialer Unruhe.

Nichtsdestoweniger genügen an sich weder die Angriffschancen,
noch wirkliche oder vermeintliche Beschwerdegründe, um eine aktive
Feindseligkeit gegen eine Sozialordnung entstehen zu lassen, so sehr
sie ihr Entstehen begünstigen mögen. Zur Entwicklung einer solchen

Atmosphäre braucht es Gruppen, in deren Interesse es liegt, den Groll
zu steigern und zu organisieren, ihn zu hegen und zu pflegen, ihm
Stimme zu verleihen und ihn zu lenken

Allgemein gesprochen haben Umstände, die einer allgemeinen
Feindseligkeit gegen ein soziales System oder einem spezifischen
Angriff auf ein System günstig sind, in allen Fällen die Tendenz, Gruppen

ins Leben zu rufen, die sie ausnützen. Im Fall der kapitalistischen
Gesellschaft jedoch ist noch ein weiterer Tatbestand zu beachten: irn

Gegensatz zu allen andern Gesellschaftstypen schafft, erzieht und

subventioniert der Kapitalismus unvermeidlich und kraft gerade der

Logik seiner Zivilisation ein festgewurzeltes Interesse an sozialer

146



Unruhe1. Die Erklärung dieses Phänomens, das ebenso merkwürdig
wie bedeutungsvoll ist, kann durch einen Ausflug in die «Soziologie
der Intellektuellen» noch eindrücklicher gemacht werden.

1. Dieser Typus ist nicht leicht zu definieren. Die Schwierigkeit ist
in der Tat symptomatisch für den Charakter der Spezies. Die
Intellektuellen sind nicht eine soziale Klasse in dem Sinne, wie die
Bauern oder Industriearbeiter soziale Klassen bilden; sie kommen aus
allen Ecken und Enden der sozialen Welt, und ein großer Teil ihrer
Tätigkeit besteht darin, sich gegenseitig zu bekämpfen und Lanzen
zu brechen für Klasseninteressen, die nicht ihre eigenen sind. Und
doch entwickeln sie eine Gruppenhaltung und Gruppeninteressen von
genügender Stärke, um eine große Zahl von ihnen zu einem
Verhalten zu bringen, das gewöhnlich mit dem Begriff der sozialen Klassen

verbunden ist. Weiter — sie können nicht einfach definiert werden

als die Gesamtsumme aller Menschen, die eine höhere Bildung
genossen haben; das würde die wichtigsten Merkmale dieses Typus
verwischen. Und doch ist jeder, der sie genossen hat — und abgesehen

von Ausnahmefällen niemand, der sie nicht genossen hat — ein
potentieller Intellektueller; und die Tatsache, daß ihr Geist stets auf
ähnliche Weise abgerichtet ist, erleichtert ihnen das gegenseitige
Verständnis und bildet ein gemeinsames Band. Es würde auch unserm
Zwecke nicht dienen, wenn wir den Begriff mit der Zugehörigkeit zu
den freien Berufen gleichsetzten; Aerzte und Advokaten zum Beispiel
sind keine Intellektuellen im eigentlichen Sinne, es sei denn, sie sprechen

oder schreiben über außerhalb ihrer beruflichen Zuständigkeit
liegende Gegenstände, was sie ohne Zweifel oft tun — namentlich
die Advokaten. Und doch besteht eine enge Verbindung zwischen den
Intellektuellen und den Berufen. Denn gewisse Berufe — besonders

wenn wir den Journalismus dazuzählen — gehören in der Tat
beinahe völlig zur Domäne des intellektuellen Typs; die Angehörigen
aller Berufe haben die Möglichkeit, Intellektuelle zu werden; und
viele Intellektuelle entschließen sich zu einem Beruf für ihren
Lebensunterhalt. Schließlich — eine Definition vermittels des Gegensatzes
zur Handarbeit wäre viel zu weit. Und doch scheinen auch wieder

1 Jedes soziale System ist empfindlich für Revolten und in jedem
sozialen System ist die Entfachung von Revolten ein Geschäft, das sich
bei Erfolg bezahlt macht und infolgedessen immer Denk- und Muskelkräfte

anzieht. Dies war schon ^n hohem Maße so in der Feudalzeit.
Aber die kriegerischen Edelleute, die gegen die Höherstehenden
revoltierten, griffen einzelne Personen oder Stellungen an. Sie griffen nicht
das Feudalsystem als solches an. Und die Feudalgesellschaft als ganze
hatte nicht die Tendenz, Angriffe auf ihr eigenes soziales System als

Ganzes — mit oder ohne Absicht — zu ermutigen.

147



die «Schreiberseelen» des Herzogs von Wellington zu eng. Ebenso der

Sinn von hommes de lettres.
Immerhin könnten wir Schlimmeres tun, als hierin dem Eisernen

Herzog zu folgen. Intellektuelle sind in der Tat Leute, die die Macht
des gesprochenen und des geschriebenen Wortes handhaben, und eine

Eigentümlichkeit, die sie von anderen Leuten, die das gleiche tun,
unterscheidet, ist das Fehlen einer direkten Verantwortlichkeit für
praktische Dinge. Diese Eigentümlichkeit erklärt im allgemeinen auch

eine weitere — das Fehlen jener Kenntnisse aus erster Hand, wie sie

nur die tatsächliche Erfahrung geben kann. Die kritische Haltung,
die nicht weniger aus der Situation des Intellektuellen als eines bloßen
Zuschauers — in den meisten Fällen auch als eines Außenseiters —
als aus der Tatsache entsteht, daß seine größten Erfolgsaussichten in
seinem tatsächlichen oder möglichen Wert als Störungsfaktor liegen,
sollte ein drittes Charakteristikum hinzufügen. Der Beruf des Berufslosen?

Beruflicher Dilettantismus? Leute, die über alles reden, weil
sie nichts verstehen? Bernard Shaws Journalist in The Doctor's
Dilemma? O nein — das habe ich nicht gesagt und das meine ich
nicht. So etwas wäre ebenso unrichtig wie beleidigend. Wir wollen
den Versuch aufgeben, mit Worten zu definieren und an Stelle dessen

«epideiktisch» definieren: im griechischen Museum können wir uns
den Gegenstand betrachten, mit einer hübschen Anschrift versehen.
Die Sophisten, Philosophen und Rhetoren des fünften und vierten
Jahrhunderts v. Chr. illustrieren auf ideale Weise, was ich -meine —
obschon sie sich heftig dagegen verwahrten, daß man sie zusammenwarf,

gehören sie doch alle zur gleichen Gattung. Daß sie praktisch
alle Lehrer waren, zerstört den Wert der Illustrierung nicht.

2. Bei der Analyse des rationalistischen Charakters der
kapitalistischen Zivilisation habe ich darauf hingewiesen, daß die Entwicklung

des rationalen Denkens selbstverständlich dem Aufstieg der
kapitalistischen Ordnung um Jahrtausende vorausging; der Kapitalismus

hat dem Prozeß einzig einen neuen Auftrieb und eine besondere
Wendung gegeben. Ebenso finden wir — unter Außerachtlassung der
griechisch-römischen Welt — Intellektuelle in durchaus prae-kapita-
listisch-en Verhältnissen, zum Beispiel im Frankenreich und in den

Ländern, in die dieses zerfiel. Sie waren jedoch gering an Zahl, waren
Geistliche, meistens Mönche, und nur ein unendlich kleiner Teil der
Bevölkerung hattet zu ihrem schriftlichen Werk Zugang. Ohne Zweifel

vermochten gelegentlich stark^ Individuen unorthodoxe Ansichten
zu entwickeln und sie sogar einer volkstümlichen Zuhörerschaft zu
vermitteln. Dies bedeutete jedoch im allgemeinen, daß man sich in
Gegensatz stellte gegen -ein sehr fest organisiertes Milieu — von dem

es gleichzeitig schwer war loszukommen — und daß man Gefahr lief,

148



das Los des Ketzers zu erleiden. Selbst soviel war kaum möglich ohne
die Unterstützung oder Duldung eines großen Herrn oder Häuptlings,

wie die Taktik der Missionare zur Genüge zeigt. Im großen
ganzen konnten deshalb die Intellektuellen leicht gezügelt werden,
und es war kein Spaß, über die Stränge zu schlagen, nicht einmal in
Zeiten außergewöhnlicher Desorganisation und Auflösung wie während

des schwarzen Todes (in und nach dem Jahre 1348).
Doch wenn das Kloster den Intellektuellen der mittelalterlichen

Welt hervorgebracht hat, ist es der Kapitalismus gewesen, der ihn
befreit und ihn mit der Druckerpresse beschenkt hat. Die langsame
Entwicklung des Laien-Intellektuellen war bloß ein anderer Aspekt
dieses Prozesses; die Gleichzeitigkeit der Entstehung des Humanismus
Und der Entstehung des Kapitalismus ist sehr auffallend. Die Humanisten

waren in erster Linie Philologen, griffen aber bald auf das
Gebiet der Sitten, der Politik, der Religion und der Philosophie über —
ein ausgezeichnetes Beispiel für einen der oben erwähnten Punkte.
Veranlaßt wurde dies nicht nur durch den Inhalt der klassischen
Schriften, die sie zusammen mit ihrer Grammatik interpretierten —
vielmehr ist der Weg von der Textkritik zur Gesellschaftskritik kürzer,

als es den Anschein hat. Nichtsdestoweniger konnte der typische
Intellektuelle an der Idee des Scheiterhaufens, der immer noch den
Ketzer erwartete, keinen Geschmack finden. In der Regel paßten ihm
Ehren und Wohlleben bedeutend besser. Und diese waren letzten
Endes nur von den weltlichen oder geistlichen Fürsten zu erhalten,
obschon die Humanisten die ersten Intellektuellen waren, die ein
Publikum im modernen Sinn hatten. Die kritische Einstellung wurde
täglich stärker. Aber die soziale Kritik — über das hinaus, was
gewisse Angriffe auf die katholische Kirche und im besonderen auf ihre
Spitze enthielten — blühte nicht unter solchen Bedingungen.

Ehren und Vorteile können indessen auf mehr als einem Wege
erworben werden. Schmeichelei und Unterwürfigkeit sind oft weniger
einträglich als ihr Gegenteil. Diese Entdeckung ist nicht erst von
Aretino gemacht worden; aber kein Sterblicher hat ihn je in ihrer
Auswertung übertroffen. Karl V. war ein liebevoller Gatte; aber während

seinen Feldzügen, die ihn jeweilen monatelang von zu Hause
fernhielten, führte er das Leben eines Edelmannes seiner Zeit und
Klasse. Nun brauchte ja das Publikum — und, was Karl besonders
Wichtig war, die Kaiserin — davon nichts zu wissen, vorausgesetzt,
daß Argumente der richtigen Art und des richtigen Gewichts dem
großen Kritiker von Politik und Moral gebührend ausgehändigt wurden.

Karl bezahlte. Wichtig daran ist jedoch, daß dies nicht einfach
eine Erpressung war, die im allgemeinen nur der einen Seite zugute
Kommt und der andern ohne Entschädigung einen Verlust zufügt.

149



Karl wußte, warum er bezahlte, obwohl es ohne Zweifel möglich
gewesen wäre, das Stillschweigen mit billigeren, wenn auch drastischeren
Methoden zu sichern. Er zeigte keinen Groll. Im Gegenteil, er wich

sogar von seiner üblichen Art ab, um den Mann zu ehren. Offenbar
wünschte er mehr als Stillschweigen, und tatsächlich hat er für seine

Gaben den vollen Gegenwert erhalten.
3. In einem gewissen Sinn war daher Aretinos Feder in der Tat

stärker als das Schwert. Aber ich kenne — vielleicht aus Unwissenheit

— kein vergleichbares Beispiel dieses Typs für die nächsten

hundertundfünfzig Jahre; während dieser Zeit scheinen die Intellektuellen

außerhalb und unabhängig von den althergebrachten Berufen
— vor allem Gericht und Kirche — keine große Rolle gespielt zu
haben. Nun fällt dieser Rückschlag ungefähr mit dem Rückschlag in
der kapitalistischen Entwicklung zusammen, der in den meisten Ländern

des kontinentalen Europas in dieser unruhigen Periode

eingetreten ist. Und an der nachfolgenden Erholung des Unternehmer-
Kapitalismus nahmen die Intellektuellen ihrerseits teil. Das billigere
Buch, die billigere Zeitung oder Flugschrift, zusammen mit der
Verbreiterung des Publikums, die teilweise ihr Werk, teilweise aber auch

ein selbständiges Phänomen war, das durch den der industriellen
Bourgeoisie zufallenden Zuwachs an Reichtum und Gewicht und durch
die damit verbundene Zunahme der politischen Bedeutung der
anonymen öffentlichen Meinung verursacht wurde — alle diese Wohltaten,

ebenso wie eine zunehmende Befreiung vom Zwang, sind

Nebenprodukte der kapitalistischen Maschine.

In den ersten drei Vierteln des achtzehnten Jahrhunderts verlor der
individuelle Gönner nur langsam die überragende Bedeutung für die
Karriere des Intellektuellen, die er zu Beginn innegehabt hatte. Doch
zumindest bei den Spitzenerfolgen erkennen wir bereits deutlich die
wachsende Bedeutung des neuen Elementes: der Unterstützung durch
den kollektiven Gönner, durch das bürgerliche Publikum. In dieser
wie auch in jeder anderen Hinsicht bietet Voltaire ein unschätzbares
Beispiel. Gerade seine Oberflächlichkeit, die es ihm möglich machte,
alles von der Religion bis zur Optik Newtons zu beherrschen, in
Verbindung mit einer unverwüstlichen Vitalität und einer unersättlichen
Neugierde — das völlige Fehlen von Hemmungen — ein untrüglicher

Instinkt für die Stimmungen seiner Zeit und ihre völlige
Annahme —, all dies zusammen hat diesen unkritischen Kritiker und
mittelmäßigen Poeten und Historiker instand gesetzt, zu faszinieren
— und zu verkaufen. Er hat auch spekuliert, betrogen, Geschenke

und Stellen angenommen; aber daneben bestand immer seine auf die

solide Basis seines Publikumserfolgs gegründete Unabhängigkeit.

150



Rousseaus Fall und Typ — obschon völlig verschieden — zu
diskutieren, wäre noch aufschlußreicher.

In den letzten Jahrzehnten des achtzehnten Jahrhunderts zeigte sich

an einer eigentümlichen Episode das Wesen der Macht eines intellektuellen

Freibeuters, der mit nichts arbeitet als mit dem soziologisch-
psychologischen Mechanismus, genannt «öffentliche Meinung». Dies
begab sich in England, dem Lande, das damals auf dem Wege der
kapitalistischen Entwicklung am meisten fortgeschritten war. John
Wilkes Angriffe gegen das politische System Englands wurden zwar
unter einzigartig günstigen Umständen ausgelöst; auch kann nicht
behauptet werden, daß er tatsächlich die Regierung des Earl of Bute
stürzte, da diese nie eine Chance hatte und wegen einem Dutzend
anderer Gründe fallen mußte; aber Wilkes North Briton war trotzdem

der letzte Halm, der Lord Butes politisches Rückgrat brach.
North Briton Nr. 45 war der erste Schuß in einem Feldzug, der die
Abschaffung der generellen Haftbefehle sicherte und einen großen
Schritt in Richtung der Preß- und Wahlfreiheit bedeutete. Dies heißt
zwar nicht, daß er Geschichte machte oder die Bedingungen für eine

Aenderung der sozialen Einrichtungen schuf ; aber es heißt, daß er die
Rolle, sagen wir, eines Hebammengehilfen spielte. Die Unfähigkeit
von Wilkes Gegnern, ihn daran zu hindern, ist dabei die allerbezeichnen

dste Tatsache. Sie hatten zwar die ganze Macht des Staatsorganis-
mus zu ihrer Verfügung. Und doch hielt sie etwas zurück.

In Frankreich brachten die der Revolution vorangehenden Jahre
und die Revolution selbst die pöbelaufwiegelnden Reizmittel (Marat,
Desmoulins), die jedoch nicht, wie die unsern, Stil und Grammatik
völlig über Bord warfen. Wir müssen uns jedoch beeilen. Die
Schreckensherrschaft, und systematischer noch das erste Kaiserreich,
machten dem ein Ende. Dann folgte eine durch die Regierung des

roi bourgeois unterbrochene Periode mehr oder weniger entschlossener

Unterdrückung, bis das zweite Kaiserreich, ungefähr in der Mitte der
sechziger Jahre, sich gezwungen sah, die Zügel zu lockern. In Mittel-
und Südeuropa dauerte diese Periode ungefähr ebenso lang, und in
England herrschten analoge Zustände vom Anfang der Revolutionskriege

bis zu Cannings Machtantritt.
4. Wie unmöglich es ist, die Flut innerhalb des Bettes der

kapitalistischen Gesellschaft einzudämmen, zeigt sich darin, daß die während

dieser Periode von praktisch allen europäischen Regierungen
unternommenen, zum Teil lange dauernden und entschlossenen
Versuche, sich die Gefolgschaft der Intellektuellen zu sichern, alle
mißlungen sind. Ihre Geschichte ist nichts anderes als ebensoviele
verschiedene Versionen von Wilkes Taten. In der kapitalistischen Gesellschaft

— oder in einer Gesellschaft, die ein kapitalistisches Element

15 1



von entscheidender Bedeutung enthält — muß jeder Angriff auf die
Intellektuellen zugleich gegen die privaten Festungen der bürgerlichen
Wirtschaft anrennen, die alle oder zumindest von denen ein Teil den

Verfolgten Schutz bieten werden. Ein solcher Angriff muß überdies
nach den bürgerlichen Prinzipien des legislativen und administrativen
Verfahrens vor sich gehen, die zwar ohne Zweifel gedreht und
gedehnt werden können, die aber eine Verfolgung über einen gewissen
Punkt hinaus verhindern. ' Gesetzlose Gewalt mag die bürgerliche
Schicht, wenn sie gründlich aufgebracht oder erschreckt ist, im Einzelfall

einmal akzeptieren und ihr sogar Beifall spenden, doch nur für
kurze Zeit. Unter einem rein bürgerlichen Regime, wie dem von Louis
Philippe, können die Truppen auf Streikende schießen; aber die Polizei

kann nicht Jagd auf Intellektuelle machen oder muß sie sogleich
wieder freilassen. Sonst wird die bürgerliche Schicht trotz noch so

starker Mißbilligung einzelner ihrer Taten sich hinter sie stellen, weil
die Freiheiten, die sie mißbilligt, nicht vernichtet werden können,
ohne daß nicht auch Freiheiten, die sie billigt, vernichtet werden.

Man beachte, daß ich der Bourgeoisie keine unrealistische Dosis von
Großmut und Idealismus zuschreibe. Auch lege ich nicht übermäßigen
Nachdruck auf das, was die Menschen denken und fühlen und wollen
— über dessen Bedeutung gehe ich größtenteils, wenn auch nicht ganz,
mit Marx einig. Dadurch, daß die Bourgeoisie die Intellektuellen als

Gruppe — natürlich nicht jedes Individuum — verteidigt, verteidigt
sie sich selbst und ihre Lebensform. Nur eine Regierung nicht-bürgerlichen

Charakters und nicht-bürgerlichen Glaubens — unter modernen
Verhältnissen nur eine sozialistische oder faschistische Regierung —
ist stark genug, um sie in Zucht zu halten. Dazu müßte sie die typisch
bürgerlichen Institutionen ändern und die individuelle Freiheit aller
Schichten der Nation drastisch beschränken. Und solch eine Regierung
würde wahrscheinlich nicht — ja sie könnte es gar nicht — vor der
Privatunternehmung haltmachen.

Daraus folgt die Abneigung und die Unfähigkeit der kapitalistischen

Ordnung, ihren intellektuellen Sektor erfolgreich zu kontrollieren.

Diese Abneigung ist eine Abneigung gegen die konsequente
Anwendung von Methoden, die der durch den kapitalistischen Prozeß
geformten Mentalität fremd sind; jene Unfähigkeit ist die Unfähigkeit,

dies innerhalb des Rahmens von durch den kapitalistischen Prozeß

geformten Institutionen und ohne Unterwerfung unter
nichtbürgerliche Herrschaft zu tun. So ist einerseits die Freiheit der öffentlichen

Diskussion, die in sich die Freiheit einschließt, die Grundlagen
der kapitalistischen Gesellschaft zu bekritteln, auf die Dauer gesehen
unvermeidlich. Andrerseits kann die Gruppe der Intellektuellen gar
nicht anders als kritteln, da sie von der Kritik lebt und ihre ganze

1 52



Stellung von einer Kritik abhängt, die schmerzend trifft; und eine

Kritik an Personen und laufenden Ereignissen wird in einer Situation,
in der nichts heilig ist, mit Notwendigkeit in eine Kritik an Klassen
und Institutionen ausmünden.

5. Einige wenige Striche mögen das moderne Bild vollenden. Es

gibt nun in wachsendem Umfange finanzielle Mittel. Eine Erhöhung
des Lebensstandards und der Muße der Massen ist eingetreten, die
die Zusammensetzung des kollektiven Gönners, dessen Geschmack die
Intellektuellen sich anzupassen haben, geändert hat und weiter
ändert. Bücher und Zeitungen wurden und werden immer billiger;
Zeitungs-Großkonzerne sind entstanden. Es gibt nun das Radio. Und
es gab und gibt eine Tendenz, alle Beschränkungen völlig aufzuheben
und die kurzfristigen Widerstandsversuche, durch die sich die bürgerliche

Gesellschaft als so unfähiger und gelegentlich so kindischer
Zuchtmeister erwiesen hat, stetig niederzuringen.

Es gibt indessen noch einen anderen Faktor. Eine der wichtigsten
Eigentümlichkeiten der späteren Stadien der kapitalistischen Zivilisation

ist die starke Ausdehnung -des Erziehungsapparates und
namentlich der höheren Bildungsmöglichkeiten. Diese Entwicklung
war und ist nicht weniger unvermeidlich als die Entwicklung
industrieller Rieseneinheiten; aber im Gegensatz zu diesen wurde und
wird sie von der öffentlichen Meinung und den Behörden unterstützt,
so daß sie viel weiter geht, als sie es aus eigener Kraft getan hätte.
Was wir auch von anderen Gesichtspunkten aus darüber denken
mögen und was genau die Ursache sein mag — es ergeben sich daraus
jedenfalls mehrere Folgen, die für die Größe und Haltung der
intellektuellen Gruppe von Belang sind.

Erstens: insofern als die höhere Bildung derart das Angebot an
Dienstleistungen der beruflichen, quasi-beruflichen und letzten Endes
aller «steifen Kragen»-Kategorien über den durch Kostenüberlegungen

bestimmten Punkt hinaus vermehrt, kann sie einen besonders

wichtigen Fall der Teilarbeitslosigkeit schaffen.
Zweitens: im Gefolge oder an Stelle einer solchen Arbeitslosigkeit

schafft sie unbefriedigende Arbeitsbedingungen — Beschäftigung in
weniger qualifizierter Arbeit oder zu Gehältern unter dem Verdienst
eines besser bezahlten Handarbeiters.

Drittens: sie kann eine NichtVerwendbarkeit von Arbeitskräften
von einer besonders bedenklichen Art entstehen lassen. Der Mann, der
durch eine höhere Schule oder Universität gegangen ist, wird leicht
in einer Beschäftigung als Handarbeiter psychisch unverwendbar,
ohne daß er notwendig die Verwendbarkeit für eine Facharbeit
erwirbt. Sein Versagen hierbei kann entweder durch einen Mangel an
natürlicher Anlage — der mit dem Bestehen von akademischen

153



Examen durchaus vereinbar ist — oder durch unzureichenden Unterricht

verursacht sein; und beide Fälle werden sich absolut und relativ
häufiger ereignen, je größere Zahlen zu einer höheren Bildung
detachiert werden und je mehr der geforderte Unterrichtsumfang
zunimmt, ohne Rücksicht darauf, wie viele Lehrer und Gelehrte die Natur

hervorzubringen sich entschließt. Die Vernachlässigung dieses Um-
standes und das Handeln auf Grund der Theorie, daß Schulen, höhere
Schulen und Universitäten eine Geldangelegenheit sind, zeitigen
Resultate, die so offenkundig sind, daß wir nicht dabei zu verweilen
brauchen. Die Fälle, in denen unter einem Dutzend Bewerbern für
eine Stelle, die alle formell qualifiziert sind, nicht einer ist, der sie

befriedigend ausfüllen kann, sind jedem bekannt, der sich je mit
Anstellungen zu befassen hatte — jedem heißt das, der selbst zu urteilen
qualifiziert ist.

Alle jene, die arbeitslos oder unbefriedigend beschäftigt oder
unverwendbar sind, strömen in die Berufe, in denen der Standard am
wenigsten bestimmt ist oder in denen Fähigkeiten und Fertigkeiten
einer anderen Ordnung zählen. Sie vermehren die Schar der Intellektuellen

im eigentlichen Sinne des Wortes, deren Zahl infolgedessen
unverhältnismäßig ansteigt. Sie stoßen zu ihnen in einem Geisteszustand

äußerster Unzufriedenheit. Unzufriedenheit erzeugt Groll
und redet sich oft in jene soziale Kritik hinein, die, wie wir oben
gesehen haben, unter allen Umständen die typische Haltung des

intellektuellen Zuschauers gegenüber Menschen, Klassen und
Institutionen namentlich in einer rationalistischen und utilitaristischen
Zivilisation ist. Nun hier haben wir also Zahlen — eine klar umschriebene
Gruppensituation von proletarischer Färbung — und ein Gruppeninteresse,

das eine Gruppenhaltung formt. Aus dieser läßt sich die
Feindseligkeit gegen die kapitalistische Ordnung viel realistischer
erklären als aus der Theorie (die selbst eine Rationalisierung im
psychologischen Sinn ist), nach welcher die gerechte Entrüstung des Intellektuellen

über das Unrecht des Kapitalismus einfach die logische Folgerung

aus empörenden Tatbeständen darstellt — einer Theorie, die
nicht besser ist als die von Liebenden, daß ihre Gefühle nichts anderes
darstellen als die logische Folgerung aus den Vorzügen der Geliebten.
Ueberdies läßt sich aus unserer Theorie auch die Tatsache erklären,
warum diese Feindseligkeit mit jeder neuen Leistung der
kapitalistischen Entwicklung zu- anstatt abnimmt.

Selbstverständlich ist die Feindseligkeit der intellektuellen Gruppe
— die auf eine moralische Ablehnung der kapitalistischen Ordnung
hinausläuft — etwas anderes als die allgemein feindselige
Atmosphäre, die die kapitalistische Maschine umgibt. Die letztere ist das

eigentlich bedeutungsvolle Phänomen; und sie ist nicht einfach das

154



Produkt der ersten, sondern fließt teilweise aus unabhängigen Quellen,

von denen einige schon früher erwähnt sind; soweit sie dies tut,
bietet sie Rohstoff, den die intellektuelle Gruppe verarbeitet. Es gibt
zwischen beiden wechselseitige Beziehungen des Gebens und Nehmens,
die zu entwirren jedoch mehr Raum beanspruchen würde, als ich
entbehren kann. Die allgemeinen Umrisse einer solchen Analyse sind
jedoch deutlich genug, und zu aller Sicherheit will ich wiederholen, daß
die Rolle der intellektuellen Gruppe in erster Linie darin besteht,
dieses Rohmaterial zu stimulieren, ihm Energie zu verleihen, es in
"Worte zu fassen und es zu organisieren, und erst in zweiter Linie, es

zu vermehren. Einige besondere Aspekte werden das Prinzip erhellen.
6. Die kapitalistische Entwicklung bringt eine Arbeiterbewegung

hervor, die offenbar nicht die Schöpfung der intellektuellen Gruppe
ist. Indessen ist es weiter nicht überraschend, daß eine solche Gelegenheit

und der intellektuelle Demiurg sich gegenseitig finden. Die Arbeiter

verlangten nie nach intellektueller Führung, aber 'die Intellektuellen

drangen in die Politik der Arbeiterparteien ein. Sie konnten
einen wichtigen Beitrag leisten: sie verliehen der Bewegung den
sprachlichen Ausdruck, sie lieferten ihr Theorien und Schlagworte —
der «Klassenkampf» ist ein ausgezeichnetes Beispiel —, sie gaben ihr
ihr Selbstbewußtsein und änderten dadurch ihre Bedeutung. Indem
sie diese Aufgabe von ihrem eigenen Standpunkt aus lösten, radikali-
sierten sie sie naturgemäß und gaben zuletzt selbst den bürgerlichen
Gewerkschaftspraktiken eine revolutionäre Richtung — eine Richtung,

die die meisten nicht-intellektuellen Führer zuerst übel
aufnahmen. Es gab jedoch noch einen andern Grund dafür. Ein Arbeiter,
der einem Intellektuellen zuhört, empfindet beinahe immer eine un-
überschreitbare Kluft, wenn nicht sogar ein ausgesprochenes
Mißtrauen. Um ihn zu fassen und den nicht-intellektuellen Führer zu
konkurrenzieren, ist der Intellektuelle zu einem Kurs gezwungen,
der für jenen, der sich mit einem Stirnrunzeln begnügen kann, völlig
unnötig ist. Da der Intellektuelle keine echte Autorität besitzt und
sich immer in Gefahr fühlt, daß man sich ohne weitere Umstände
seine Einmischung verbittet, muß er schmeicheln, versprechen und
antreiben, linke Flügel und grollende Minoritäten pfleglich behandeln,
zweifelhafte oder Grenzfälle akzeptieren, an die Außenseiter appellieren,

sich zum Gehorsam bereit erklären — kurz, sich gegen die
Massen so verhalten, wie seine Vorgänger sich zuerst gegen ihre kirchlichen

Obern, später gegen Fürsten oder andere individuelle Gönner,
noch später gegen den kollektiven Herrn bürgerlicher Färbung
verhielten. Derart haben die Intellektuellen, obwohl sie die
Arbeiterbewegung nicht geschaffen haben, sie doch in eine Form gebracht, die
wesentlich von der abweicht, die sie allein gefunden hätte.

155



Die soziale Atmosphäre, für deren Theorie wir Steine und Mörtel
zusammengetragen haben, erklärt, warum die allgemeine Politik den

kapitalistischen Interessen immer feindlicher wird, letzten Endes so
sehr, daß sie grundsätzlich ablehnt, die Erfordernisse der
kapitalistischen Maschine zu berücksichtigen, und daß sie für ihr Funktionieren

zu einem ernsthaften Hindernis wird. Die Tätigkeit der
intellektuellen Gruppe steht nun aber in einer Beziehung zur
antikapitalistischen Politik, die viel unmittelbarer ist, als aus ihrem Anteil

an der Wortführung geschlossen werden könnte. Die Intellektuellen

werden nur selten Berufspolitiker und erreichen noch seltener
eine verantwortliche Stelle. Aber sie bilden die Stäbe politischer
Büros, schreiben Parteiflugblätter und -reden, wirken als Sekretäre

und Berater und schaffen den Zeitungsruhm des einzelnen
Politikers — einen Ruf, der zwar nicht alles ist, den aber zu vernachlässigen

nur wenige sich leisten können. Dadurch, daß sie dies tun,
drücken sie allem, was geschieht, gewissermaßen ihre Mentalität auf.

Ihr tatsächlicher Einfluß variiert stark mit dem Stand des
politischen Spiels von bloßer Formulierung bis zur politischen Ermöglichung

oder Verunmöglichung einer Maßnahme. Doch er gibt immer
reichlichen Spielraum dafür. Wenn wir sagen, daß einzelne Politiker
und Parteien die Exponenten von Klasseninteressen sind, so betonen
wir bestenfalls eine Hälfte der Wahrheit. Die andere, ebenso wichtige,

wenn nicht wichtigere Hälfte tritt dann hervor, wenn wir
beachten, daß die Politik ein Beruf ist, der eigene Interessen entwickelt
— Interessen, die mit den Interessen der Gruppen, die ein Mann
oder eine Partei «vertritt», ebensogut kollidieren wie übereinstimmen
können. Individuelle und Parteimeinungen reagieren feinfühliger als

irgend etwas sonst auf jene Faktoren der politischen Situation, die
die Karriere oder die Stellung des Einzelnen oder der Partei unmittelbar

berühren. Einige dieser Faktoren werden von der intellektuellen
Gruppe in sehr ähnlichem Sinn kontrolliert wie der moralische Kodex
einer Epoche, der die Sache einiger Interessengruppen in alle Himmel
hebt und die Sache von andern stillschweigend von der Traktandenliste

streicht.
Schließlich berührt diese soziale Atmosphäre oder dieser Kodex der

Werte nicht nur die Politik — den Geist der Gesetzgebung —,
sondern auch die Verwaltungspraxis. Aber wiederum gibt es eine
unmittelbare Beziehung zwischen der Gruppe der Intellektuellen und
der Bürokratie. Die Bürokratien Europas sind vor- und außerkapitalistischen

Ursprungs. Wie sehr sie sich auch in ihrer Zusammensetzung
im Lauf der Jahrhunderte geändert haben mögen, so haben sie sich

doch niemals vollständig mit der Bourgeoisie, ihren Interessen oder
ihrer Werteskala identifiziert und haben nie viel anderes in ihr ge-

156



sehen als einen Aktivposten, der im Interesse des Monarchen oder der
Nation zu verwalten war. Sofern sie nicht durch berufliche Schulung
und Erfahrung gehemmt sind, sind sie deshalb einer Bekehrung durch
den modernen Intellektuellen zugänglich, mit dem sie durch eine ähnliche

Erziehung viel Gemeinsames haben, während ein Hauch von
Vornehmheit, der in manchen Fällen einst eine Schranke aufgerichtet
hatte, beim modernen Beamten während der letzten Jahrzehnte
immer mehr verschwunden ist. Ueberdies müssen in Zeiten rascher

Ausdehnung der Sphäre der öffentlichen Verwaltung große Teile des

erforderlichen zusätzlichen Personals unmittelbar aus der Gruppe der
Intellektuellen bezogen werden — wie gerade die Vereinigten Staaten

zeigen.

(Mit freundlicher Genehmigung des Verlages A. Francke, Bern, dem Werke
«Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie» entnommen.)

157


	Der Kapitalismus und die Intellektuellen

