
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 16 (1948-1949)

Heft: 2

Artikel: Ueber die Freiheit

Autor: Plievier, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759499

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UEBER DIE FREIHEIT
Rede auf der Tagung der deutschen Schriftsteller in Frankfurt

VON THEODOR PL1EV1ER

Wir geben die Rede Theodor Plieviers, die am 20. Mai den Höhepunkt der deutschen

Schriftsteller-Tagung in Frankfurt bildete, und die auch im Ausland sehr beachtet

worden ist, hier «à titre documentaire» wieder. Sie ist, wie der Aufsatz von
Arthur Koestler, den wir im letzten Hefte brachten, bezeichnend für den ideellen
Wandel und die Selbstbesinnung, die in den selbständigeren Köpfen der radikalen
Intellektuellen aller westlichen Länder in Erscheinung zu treten beginnt. Bereits im
Jahre 1932 hat Theodor Plievier durch sein Buch: «Der Kaiser ging, die Generäle
blieben», das er selbst als Warnruf bezeichnete, Beachtung gefunden. Mit Beginn des

Nazi-Regimes emigrierte Plievier zunächst nach der Tschechoslowakei, dann nach
Frankreich und Schweden, bis er schließlich in der Sowjet-Union Aufnahme fand.
Hier unternahm er es, in seinem bekanntesten Buche «Stalingrad» das Geschehen an
der Wolga «nicht nur als den militärischen, sondern auch als den moralischen Wendepunkt»

in der Geschichte des deutschen Volkes zu gestalten. Nach dem Zusammenbruch

kehrte er sehr bald nach Berlin zurück. Sein kürzlich vollzogener, fast
fluchtartiger Wegzug aus der russischen Zone hatte großes Aufsehen erregt und dürfte im
Zusammenhang stehen mit den Ueberzeugungen, die er in seiner Rede in Frankfurt
zum Ausdruck brachte.

Was der Schriftsteller zu sagen hat, das sagt er in seinen Büchern,
und ist es wichtig genug, wirkt sein gestaltetes Wort weiter, auch

wenn er selbst zu sprechen aufgehört hat. Dennoch ist eine historische
Erinnerungsfeier — wie es die ist, die uns in diesen Tagen hier
zusammenführte — eine Gegebenheit, um einige Worte am Rande zu
sagen. Und am Rande möchte ich einige Bemerkungen zu unserer
heutigen Lage, auch über die Bedeutung der Literatur in unserer
heutigen Lage machen. Erwarten Sie von mir keine Auseinandersetzungen

mit irgendwelchen Prinzipien, kein Haften an politischen
Tatsachen. Dafür ist hier weder der Ort noch die Zeit. Aber ich hoffe,
zum Wesen der Sache, die uns alle angeht, einiges sagen zu können.

Wir haben in diesen Jahren viel von einer Erneuerung Deutschlands

gehört — so viel, daß es manchmal dünn und gehaltlos und
manchmal als bloße Phrase und Plakat erschien. Unzweifelhaft hat
das Leben sich dauernd zu erneuern: das gilt für das Individuum, das

gilt für ganze Völker, das gilt für den weitesten Kreis: für die
Menschheit. Und in wiederkehrenden Perioden ist die Frage einer
Erneuerung geradezu gleichbedeutend mit der Frage nach dem
Weiterbestand. Unzweifelhaft befinden wir uns in einer solchen Periode, in
der Individuen und Völker, und zuerst die Völker des europäischen
Kulturkreises, dem Entweder-Oder gegenüberstehen: Entweder
Handeln oder Untergehen; und Handeln heißt in unserem Falle:
Seelische Neugeburt des Individuums! Gesellschaftliche Neugeburt

67



von Völkern! Neugestaltung der politischen Beziehungen der Völker
untereinander; und noch genauer: Neugestaltung unter Aufgabe enger
national-egoistischer Interessen und unter Voranstellung der allen
gemeinsamen und das Ganze fördernden Interessen! Handeln
bedeutet nicht Umstürzen, es bedeutet in diesem Fall Erfüllen. Die
geistigen Grundlagen sind uns gegeben. Und wenn wir das uns
Gegebene — (beginnend mit den zehn Geboten vom Berge Sinai und
endend mit den Thesen der Atlantic-Charta) — von den Fesseln des

Papiers befreien und alle sittlichen Gebote und die gegebenen bürgerlichen

Freiheiten und Rechte des Menschen in das tägliche Leben und
die alltäglichen Beziehungen der Menschen untereinander übertragen,
und wenn Intoleranz und Rassenwahn und Sklaverei nicht nur auf
dem Papier, sondern in der "Wirklichkeit beseitigt sein werden, und
alle uns gegebenen sittlichen Prinzipien nicht nur Angelegenheiten
feierlicher Staatsakte und Inhalte kirchlicher Sonntagspredigten,
sondern Gesetze auch auf den Gebieten der Gesellschaft und der
Wirtschaft geworden sind, dann haben wir das Revolutionärste vollbracht,
das Menschen überhaupt zu vollbringen vermögen und haben doch

nur erfüllt, was die Menschheit von weit her begleitet und was sie bis
hierher zusammengehalten und lebend erhalten hat!

Aber da klafft die Lücke — zwischen Theorie und Praxis! Doch
bis hierher und nicht weiter.

Wir haben die Linie erreicht, die nicht zu überschreiten ist. Die
gesellschaftserhaltenden Prinzipien ließen sich lange verleugnen und
nun nicht mehr. Tiefe Not hat die Menschheit vor einen entscheidenden

Schritt, vor den Anbruch eines neuen Zeitalters gestellt, und es

kann nur ein Zeitalter der Toleranz und Humanität und sozialer
Gerechtigkeit sein. Dieser Weg ist zu beschreiten, alles andere wäre
Abweg und Sturz und Zurückfallen in unvorstellbare Finsternis.
Solchermaßen ist das: Entweder-Oder!

Und ich glaube damit angedeutet zu haben, daß das Dilemma, in
dem wir uns nach der überstandenen Völkerkatastrophe befinden,
kein ausschließlich deutsches ist — und es gibt auch keine ausschließlich

deutsche Lösung und kein gesondertes deutsches neues Werden.
Ein anderes Deutschland kann nur im Verein und in Abstimmung
mit allen anderen Nationen erstehen, und zwar mit allen Nationen
ohne Ausnahme.

Es handelt sich bei der Entwirrung unserer heutigen Nöte um einen
die ganze Menschheit berührenden Fragenkomplex. Aber «Die
Menschheit» ist ein großes Wort und ein weiter Begriff und wird in
unserer Anschauung sehr leicht zu einer bloßen Abstraktion. Für den
Einzelnen erhält dieser Begriff nur konkreten Inhalt im Erleben und
in der Anschauung des eigenen Volkes, und wenn wir uns umblicken

6 8



und dabei nicht an der Oberfläche haften, wächst die Erkenntnis, daß
bei uns mehr als Wohnhäuser und Fabriken und Städte zerstört
wurden, daß die massenhafte äußere Vernichtung lediglich Ausdruck
einer vorangegangenen Vernichtung immaterieller und geistiger Werte
ist. Von solchen Erkenntnissen und von unserem Willen zu umfassenden

Lösungen wird unsere weitere Existenz als Volk abhängen, und
gerade weil wir heute am geschlagensten und am bedürftigsten sind,
könnten wir Lösungen am nächsten sein und haben wir jedenfalls
um so ernster und entschlossener um ein Neuwerden zu ringen. Natürlich

ist die praktische Erneuerung Deutschlands eine Aufgabe der
wirtschaftlichen, der politischen und aller gesellschaftstragenden
Kräfte. Aber nicht nur mit Hammer und Pflug, auch mit der Feder
wird das deutsche Schicksal geschaffen, und zu allererst und vornehmlich

ist die Erweckung der Seele des Volkes zu neuem Leben die
Aufgabe der Dichtkunst und auch der übrigen Künste. «Ohne die
Dichtkunst», sagt Jakob Grimm einmal, «würde die letzte Kraft
der Menschheit sich längst verzehrt haben und ermattet sein.» Und in
der Tat, wer sonst als die Kunst hat die Menschheit immer wieder
vor der Gefahr des Alterns der Seele gerettet und sie mit Kräften
der Verjüngung ausgestattet. Und man kann sagen, daß sich die Höhe
der Kultur eines Volkes nach dem Ansehen bemessen läßt, das der
Dichter und Künstler in dem betreffenden Lande genießt. Andererseits

ist das Verantwortungsgefühl des künstlerisch Schaffenden für
die Gesamtheit entscheidend, und das Ansehen, das er genießt oder
hinnimmt ist nur mit um so größerer Ernsthaftigkeit und dem Gefühl
größter gesellschaftlicher Verantwortung zu vereinbaren.

Kein Gestaltender lebt in einem abstrakten Himmel.
Das tägliche Leben, die Nöte, das Schicksal des eigenen Volkes ist

das, was er zum Ausdruck bringt. Das tut der Schriftsteller
unabhängig vom Gegenstand, den er wählt, schon deshalb, weil er die
Sprache, in der er schreibt, lebendig erhält. Und im besten Falle
gelangt er über die bloße Wiedergabe der Wirklichkeit hinaus zu
Deutungen, kommt die Materie, die er zusammenballt, ins Glühen, wird
Leben und zeugt neues Leben!

Die Dichtung ist nicht nur die eigentlich idealbildende Kulturmacht;

die innerliche Schau des Dichters ist nicht nur der Ausgangspunkt

aller Bereicherung und Vertiefung der Wirklichkeit — von der
Dichtung wie überhaupt von der Kunst gehen auch wichtigste Impulse
in der praktischen Politik aus. Luthers Choral: Ein feste Burg ist
unser Gott, Rouget de Lisles Marseillaise, Beethovens 9. Symphonie —
wer könnte die politischen Wirkungen dieser Gesänge in ihrer ganzen
Tragweite auch nur ermessen!

Diese hervorragenden Beispiele seien angeführt*, um anzudeuten,

69



was ich unter der politischen Wirksamkeit von Dichtern und
dichterischem und schriftstellerischem und überhaupt gestaltendem Schaffen
verstanden haben möchte. Auf der einen Seite der Gestalter, der dank
seines besonderen Standortes, dank seiner eigenen Fähigkeit und seines
umfassenden Wirkens das Schicksal einer Masse, einer Volksschicht
oder auch eines Volkes zusammenfaßt und im vollkommensten Fall
das erlösende und wegweisende Wort findet, und auf der anderen
Seite die Menge der Leser oder Hörer oder Betrachtenden, die das

Wort aufnehmen und in den Herzen bewegen, die empfangenen
Anregungen aus Eigenem nähren und weitertragen: das ist das
glücklichste und fruchtbarste Verhältnis zwischen dem Urheber und dem
Aufnehmenden. Und wenn das Ideal auch selten erreicht wird, so
sollte es doch vom Autor und auch von der Menge, an die er sich

wendet, gesucht werden.
Dazu gehört auf der einen Seite der Wille zur Wahrhaftigkeit und

auf der anderen Seite geht es nicht, ohne daß dem Autor ein Maß an
Glauben entgegengebracht wird. Kein bedenkenloser Glauben, und
keiner, der nicht prüft — davon haben wir genug! Und daß das
Glauben unserer heutigen Generation und insbesondere der heutigen
Jugend so schwer fällt, ist ein Zeichen der Zeit, und nicht immer ein
negatives. Nachdem der Glaube einer ganzen Generation für Zwecke
mißbraucht wurde, die sich als falsch und verderblich und für die
Nation als katastrophal herausstellten, ist die heute überall zutage
tretende Zurückhaltung eine gesunde Erscheinung, und ein gewisses
Maß an Skeptizismus ist eine verständliche Reaktion, was die
Vergangenheit anbelangt. Handelt es sich aber um die höchsten Dinge
(dazu gehört das Verhältnis vom Lernenden zum Lehrenden, vom
Schüler zum Meister, vom Leser zum Autor) und handelt es sich um
zukünftiges Werden unserer Nation, geht es nicht ohne guten Glauben
und ohne die Einräumung eines moralischen Kredites, jedenfalls bis

zur Erlangung der eigenen Urteilsfähigkeit, die immer das anzustrebende

Ziel sein sollte.
Ich habe als Autor des Buches «Stalingrad» Hunderte und an Tausend

Briefe von Lesern erhalten, und an dieser Stelle will und kann
ich aussprechen, daß diese Menge an Leserbriefen einen Querschnitt
darstellt, der eine ungewöhnliche sittliche Höhe des Lesers erkennen
läßt. Der Leser, den ich so kennenlernte, legt an Autor und Werk
Maßstäbe, zu denen man ihn nur begrüßen kann. Und wenn er sich

selbst und sein eigenes Handeln mit den gleichen strengen Maßen
mißt, befinden wir uns auf dem rechten Wege. Dieser Leser (er
repräsentiert Hunderttausende und ist die Brücke zu weiteren
Hunderttausenden, die ein Buch in die Hand nehmen) verlangt anderes als

Unterhaltung. Er liest ein Buch zu Ende, auch wenn das Lesen qual-

70



voll ist, und er liest in dem Verlangen, der "Wahrheit ins Gesicht zu
blicken. Er will nicht zerstreut werden, sondern Werte finden, die ihm
selbst helfen und der von ihm erstrebten Gemeinschaft dienen. Eine
Frage, die in einem Offenen Brief und auch sonst an midi herantrat
und die lautete: Ob ich, da ich «Stalingrad» doch in Rußland
geschrieben habe, nicht jetzt, da ich die russisch beeinflußte Zone
verlassen habe, das Buch umschreiben müßte, habe ich bereits öffentlich
beantwortet, und zwar dahingehend, daß ich «Stalingrad» nicht in
russischem Auftrag, sondern als deutscher Schriftsteller, als deutsche

Angelegenheit und als Ausdrude; deutschen Schicksals geschrieben habe.
Daß das in Rußland möglich war, und zwar in einer Zeit, als Rußland

und Deutschland in einen Kampf um Leben und Tod verstrickt
waren, ist nicht hoch genug einzuschätzen. Ohne diese Freiheit des

Schaffens und ohne die Möglichkeit, eigene deutsche Gesichtspunkte
anzulegen, hätte «Stalingrad» niemals das Buch werden können, das
als erstes die Zonengrenzen durchbrach und in der russischen, wie in
der amerikanischen, britischen und französischen Besatzungszone verlegt

und gelesen werden konnte. Ich komme auf diese Fragestellung
zurück, weil sie eine erschreckende und gefährliche Charakterhaltung
verrät: eine Haltung, die voraussetzt, daß es gar nicht anders sein
könne, als ob der deutsche Schriftsteller, der deutsche Politiker, der
in der deutschen Oeffentlichkeit Wirkende, der Besatzungsmacht hörig
ist, unter der er gerade lebt. Das allerdings würde allen Uebeln der
Nachkriegszeit, die unvermeidlich sind, die Schmach einer moralischen
Annektion hinzufügen, die allerdings vermeidbar sein muß, und die
in der Konsequenz, und was Deutschland anbelangt, die Haltung
einer geradezu selbstmörderischen Politik wäre. Kann man sich denn
nicht vorstellen, daß einer aus dem Osten weggeht, ohne sich deshalb
dem Westen zu verschreiben! Ich bin der Meinung, daß man mit
eigenen Augen sehen, mit eigenen Ohren hören, aus eigenen
Eindrücken Gedanken denken sollte, die nicht vorgedacht und
vorgeschrieben sind, und ich bin weiter der Meinung, daß in Europa und
auch in Deutschland unter dem Zustand der Besetzung die Möglichkeit

für selbständiges Denken geblieben sein muß; und wenn das auch
schwer sein sollte, so ist es besser und selbständiger und auch

zukünftiger gerichtet, zwischen allen Stühlen zu sitzen, als einen

bequemen Platz einzunehmen, der nur unter Preisgabe selbständigen
und unabhängigen Denkens und Schaffens zu erhalten wäre.

Wir können es nicht ändern, daß der Riß, der durch die Welt geht,
quer durch Deutschland gezogen ist. Wir haben aber über den Tag
hinaus ein einheitliches Deutschland ins Auge zu fassen. Und wenn im
Osten und Westen unseres Landes die gleiche Sprache gesprochen wird,
ist es gerade unsere Aufgabe, dafür zu sorgen, daß die gleichen Worte

71



auch die gleichen Begriffe meinen. Und was die Literatur anbelangt,
so ist heute das Wirken für die Einheit unseres Vaterlandes zugleich
auch Wirken für die deutsche Dichtung, für die Fülle und Kraft und
Zukunft unserer Sprache, und für ihre Bedeutung und Lebensdauer.
Einer unserer Historiker hat einmal gesagt, daß es vornehmlich die
Dichter waren, die die deutsche Einheit forderten und hervorriefen.
Und wenn eine spätere Generation einmal von den Dichtern und
Schriftstellern unserer Tage rühmen kann, daß sie den Gedanken
eines einheitlichen Deutschland über die Zeit der Gefahr und
Zerklüftung hinübertrugen, dann haben die Dichter und Schriftsteller
unserer Tage diesen wichtigen Teil ihrer politischen und nationalen
Aufgabe an unserem Volke erfüllt.

Die wirtschaftliche und politische Einheit Deutschlands herzustellen,
liegt heute ganz offensichtlich nicht in unserer Macht. Nutzen wir
indessen die Zeit, um die Grundlagen zu klären und die geistigen
Grenzpfähle zu stechen, zwischen denen ein neues Deutschland werden
kann.

Deutschland liegt noch immer in der Mitte Europas als ein von
den geistigen Strömungen aus Nord und Süd, aus Ost und West
gespanntes Kraftfeld, und mit dem europäischen Schicksal war und
ist es verbunden, in glücklichen Tagen und in bösen Tagen, und heute
mehr als jemals zuvor. Deutschland kann nicht zerstückelt bleiben
und kann nicht versehrt werden, ohne daß das Ganze darunter Schaden

leidet. Schwach und bedürftig ist Deutschland heute nicht allein
an sich; schwach und bedürftig und elend ist es an der Krankheit der
Welt. Und ich will die Krankheit bei ihrem Namen nennen. Die
Krankheit heißt: Rückschritt!

Irrig aber wäre es, anzunehmen, daß Fortschritt oder andererseits
Rückschritt eindeutig an bestimmte Parteifahnen oder an bestimmte
Berufs- oder Besitzverhältnisse, oder an bestimmte Systeme geheftet
sei. Die Krankheit, um die es sich hier handelt, ist viel allgemeiner
und sie hat nicht weniger als den ganzen Erdball ergriffen. Schon seit

langem befindet sich die Menschheit nicht in einer fortschreitenden
Entwicklung, sondern, was ihre geistigen Grundlagen anbelangt, in
Erstarrung und Verarmung, und der Krisenpunkt ist erreicht. Wir
haben Raketenflugzeuge konstruiert und verstehen es sogar, Atome
zu zertrümmern; aber die geistigen Kräfte und auch der gesellschaftliche

Zustand verhältnismäßiger Freiheit, der solche Wunder der
Technik und solche Höhe des Wissens erst möglich machte, befinden
sich im Verfall. Es handelt sich um den rapiden Verfall von Werten,
die den Feingehalt jeder, auch noch der schlechtesten Gesellschaftsordnung

ausmachen, und mit deren Erlöschen die Gesellschaft selbst,

jedenfalls in ihrer heutigen zivilisierten Form zu bestehen aufhört. Es

72



handelt sich um nichts weniger, als um den massenhaften Schwund
politischer, gesellschaftlicher und persönlicher Freiheiten und auch

politischen, gesellschaftlichen und persönlichen Verantwortungsgefühls.
Freiheit ist nicht nur ein metaphysisches Streben, sondern eine

Angelegenheit praktischen Lebens, und nach Offenbarung dieser gewaltigen

zeugenden Kraft und nachdem jedem einzelnen Individuum der
aus Aberglauben und Sklaverei heraufsteigenden Menschheit die
Entscheidung über Gut und Böse in die eigene Brust gelegt wurde, haben

Religionsstifter und Philosophen, Reformatoren, Dichter, Rechtslehrer,

theoretische und praktische Politiker immer wieder um ihre
Anerkennung auf den Gebieten menschlicher Wirksamkeit und um
eine alle umfassende freiheitliche Atmosphäre der Gesellschaft gerungen.

Die Freiheit als gesellschaftzeugende und gesellschafterhaltende
Kraft erkennend, wird es klar, daß jeder Eingriff in ihre Bezirke und
jede Zerstörung persönlicher oder gesellschaftlicher Freiheiten Angriffe
auf den Bestand der Gesellschaft selbst darstellen. Und wenn man
bedenkt, daß kein Automobil fahren, keine Kreissäge sich drehen, keine
Wasserleitung laufen würde, ohne die Menge der in einer Umgebung
freier Forschung wirkender Wissenschaftler und ohne die Massen
intelligenter, verantwortungsbewußter, an ihrer Arbeit und an den
Früchten ihrer Arbeit interessierter Erzeuger, kann man den Wert
dieser Prinzipien erkennen und läßt sich auch ermessen, was ihr Verfall

für unsere Zivilisation bedeuten muß. Hungersnöte, Krankheiten,
alle Folgen der Kriege lassen sich überwinden, und zertrümmerte
Wohnstätten lassen sich wieder aufbauen, so der Geist, der Städte
erbaut und die menschliche Gemeinschaft in ihren staatlichen und
über-staatlichen Organisationen geschaffen hat, unversehrt geblieben
ist, aber dieser Geist ist bis in seine Gründe erschüttert.

Der Marsch von zwei Weltkriegen ließ nicht viel mehr als die
Erinnerung an Freiheiten übrig, deren sich die Menschheit einmal
erfreute. Fast alle Nationen leiden heute ausnahmslos unter den gleichen
Uebeln: Unsicherheit der Existenz, Verlust der Freizügigkeit,
Zwangsverfassung menschlicher Arbeitskräfte, die bis zur Sklaverei
geht, und als übelstes aller Uebel eine Domestizierung des Menschen,
wie sie bis dahin nicht geahnt wurde und selbst von den Despotien
des Altertums so weitgehend und so den letzten Bürger und Untertan
erfassend niemals erreicht worden war.

Auf der einen Seite Vermassung — auf der anderen Seite Schematisierung

und Bürokratisierung aller Lebensfunktionen, Lähmung der
schöpferischen Kräfte und Leerlauf!

Und am Grunde der überhandnehmenden Vermassung steht die
Entwertung des Menschen und seine Umwandlung aus einem frei
über sich und das Seine bestimmenden Subjekt in ein mit Leib und

73



Leben und persönlichem Besitz der jeweiligen Macht ausgeliefertes
Objekt.

Nimm dem Bauern das Pferd, und du hast ihn entmannt, und
dröhnende Reden und schlüssigste Theorien und Berge von Pamphleten
vermögen nicht darüber zu täuschen, daß er kein Geschöpf Gottes
mehr, sondern die Kreatur eines machthabenden Despoten geworden

ist!
Entziehe dem Arbeiter den ihm gebührenden Anteil an seiner

Hände Arbeit und presse ihn so weitgehend aus, daß ihm das
Existenzminimum nicht mehr bleibt, und du hast ihn ebenso entwurzelt
wie den landlosen Bauern, und aus dem intelligenten, erfindungsreichen
und freudig Schaffenden einen interesselosen Handlanger gemacht!

Schlage ein Volk nieder, plündere seine materiellen Reserven,
zerstöre die Grundlagen seiner Existenz, und du hast es aus der Reihe
der zum allgemeinen Wohl der Menschheit beitragenden Nationen
ausgestoßen und ein Vakuum geschaffen, das nicht leer bleiben kann
und sich an Stelle der ihm nicht mehr zufließenden wirklichen Werte
mit Unwerten, mit abgetragenen Kleidern und schlechten
Lebensmitteln, und auch mit abgelegten Ideen, mit Hintergedanken, Furcht,
Heuchelei, Korruption und Betrug, und führend mit politischem
Betrug, füllen wird!

Eine Anzahl solcher Völker, die auf den Gebieten der Kunst, des

Wissens, des Rechts nicht mehr mitzureden haben und unschöpferiscfa
geworden sind, und ebenso Massen ihrer persönlichen Freiheiten
beraubter Individuen, denen nichts mehr zu eigen gehört, die kein
eigenes Leben mehr zu leben haben und nur noch von überdimensionalen

Mächten verbraucht werden und die nun auch nicht mehr
dazu imstande sind, das unter Bedingungen persönlicher und
gesellschaftlicher Freiheiten Geschaffene zu erhalten, hat die Menschheit
hinter sich gelassen und damit einen Grad der Verarmung erreicht,
der bei Strafe des Todes nicht zu überschreiten ist. '

Wo ist der Ausweg? Wo ist Heilung von dieser schrecklichen und
die Menschheit mit einer neuen und einer noch größeren Katastrophe
bedrohenden Krankheit?

Von dem noch verbliebenen Willen zur Freiheit wird es abhängen,
und davon, daß dieser Wille sich zu einer alle Völker der Erde
umfassenden politischen Macht erhebt, daß der verhängnisvolle Weg
nicht zu Ende gegangen wird. Feierliche Deklarationen und Dokumente

der Freiheit haben wir gehabt. Das letzte Mal waren es Thesen
der Atlantic-Charta, und klopfenden Herzens haben wir damals

vernommen, daß die Menschheit sich durch den Mund ihrer berufenen
Vertreter noch einmal auf ihre Grundlagen besinnt. Heute handelt
es sich um die Praxis!

74



Durch Not und Tod und Vergewaltigung, durch Ketzerverbrennungen

und Kolonial- und Wirtschaftskriege ist die Menschheit
gegangen und dahin gelangt — ob ihre Mächtigen und die Massen
versklavter Seelen es wollen oder nicht —, durchaus Ernst mit der Praxis
der Freiheit zu machen.

Vor Gott ist jeder gleich! Auch vor dem irdischen Gericht ist jeder
gleich! Auch den Schätzen der Erde gegenüber ist jeder gleich!

Und es gibt keine Zweiteilung der Welt, und der Paß des Bürgers
der USA. ist ebensogut wie der Paß des Bürgers der Republik, die
eben erst geboren wird. Denn wir sind alle gleich alt und gleichen
Ursprungs und bewegen uns alle dem selben Ziel entgegen. Wir
brauchen überhaupt keinen Paß (wir sind auch früher ohne solchen
ausgekommen) und brauchen keine Behörde, die den Paß ausstellt,
keine zweite Behörde, die ein Visum aufdrückt, keine dritte Behörde,
keine vierte und fünfte, die alle mit der selben Sache zu tun haben.
Und viele Hände und Kräfte werden frei sein für produktive Arbeit
oder auch für heilsame Muße.

Das Tor in die Welt ist für alle offen: es gibt keine gelenkten Völker

und keine Spannungen und keinen eisernen Vorhang, hinter dem
Massen von Individuen und ganze Völker in Isolierung verdorren.

Das alles ist keine Sphärenmusik — es brauchte keine zu sein! Es
könnte in diesem Augenblick: wirklich sein! Es ist nichts als das Diktat
der Vernunft, und es ist notwendig und es wäre die Uebersetzung der
schon gegebenen und zum Teil schon einmal wirksam gewesenen
Freiheiten in die Praxis. Soweit und solange es heute noch nicht die Praxis

des täglichen Lebens ist, wäre das alles jedem Schriftsteller und
jedem Politiker und jedem geistig Schaffenden als Marschroute in
seinen Tornister zu legen. Aber wir haben die Erfahrung und wissen
es nun, daß Freiheiten sich nicht einfach deklarieren lassen, daß sie

in jeder Stunde aufs neue zu befestigen und zu verteidigen sind, und
hier ist die vornehmste Aufgabe aller fortschrittlichen Kräfte und
insbesondere auch der Gewerkschaften und der Arbeiterbewegung. Ohne
solchen organisierten Willen und ohne die Bereitschaft, die schon

errungenen und die schon wirksamen Freiheiten in jeder Lage und in
jeder Stunde zu verteidigen und zu befestigen, wären die Gesetzestafeln

vom Berge Sinai bedeutungslos geworden, wäre das Kreuz auf
Golgatha vergebens gewesen, hätten alle Scheiterhaufen für nichts
gebrannt, verdorrte der Halm auf dem Felde und sängen die Vögel
nicht mehr.. werden Völker zu amorphen Massen, zu dem Sumpf,
der Weltreiche verschlingt und der die Menschheit in ihrer heutigen
zivilisierten Form nicht mehr tragen wird.

Und zu meinem Ausgangspunkt zurückkehrend, will ich noch eines

sagen: die Natur gefällt sich vielleicht in Versuchen, aber sie kehrt be-

75



ständig auf das Bessere zurück, strebt unaufhörlich nach ihrer
Vollkommenheit. Dieses Gesetz gilt auch für die menschliche Gesellschaft,
und deshalb dürfen wir auch in den düstersten Zeiten auf ihre
Erneuerung hoffen!

Aber Erneuerung ist ein unzureichender Begriff. Für eine bloße
Restaurierung ist die Menschheit in dieser Phase zu zerpulvert. Und
eine Restaurierung allein des christlich-abendländischen Kulturkreises
kann nicht genügen. Der Weg führt aus der Enge ins Weite, aus der
Abgeschlossenheit in das Umfassende. Europa muß tief eintauchen,
noch tiefer als seine Quellen waren. Zur abendländischen Logik,
Ethik, Vernunft gehört noch etwas. Und damit Völker und
Individuen ihr verlorengegangenes Gesicht wieder finden und die Seele
dieses alten Kontinents wieder geboren werden kann, müssen auch die
alten östlichen Weisheiten einbezogen werden.

Der Strom beginnt mit dem Tropfen, die Wiedergeburt mit der
Zelle. Sie beginnt im Individuum, wird in der Gruppe, im kleinen
Kreis, im großen Kreis, im Volk und mündet in der Gemeinschaft,
nicht aber einem dröhnenden Weltimperium streben wir entgegen.
Und der Inhalt der Völkergemeinschaft kann nicht Gewissenszwang,
nicht Intoleranz, nicht Sklaverei sein. Die neue Gesellschaft kann nur
auf Gewissensfreiheit, auf Toleranz, auf Humanität, auf Recht und
Gerechtigkeit, auf Freiheit geeint mit geistiger Gebundenheit
begründet sein.

*

Wir sind hier in Frankfurt versammelt im Gedenken an den tragischen

Untergang deutschen Verlangens nach demokratischer
Erneuerung.

Hundert Jahre sind seit jener Erhebung vergangen.
Es waren hundert Jahre einer in Abständen und in immer

stärkerem Maße wiederkehrenden deutschen Katastrophe. Wenn wir
heute, auf Trümmern stehend, unsere Augen erheben, wissen wir, daß
die damals nicht gelösten Fragen auf uns überkommen und heute zu
lösen sind. Und wenn wir in einem Geiste, der allen Bevölkerungsschichten

in unserem Lande gerecht wird, der sich über unsere Grenzen
hinaus auf das Wohl des Ganzen richtet, und wenn wir getragen von
Erkenntnissen und geleitet von Freiheiten, die in den Sternstunden
der Menschheit geboren wurden, an unsere Aufgaben herangehen,
können wir gewiß sein, daß die besten und weisesten unserer
Zeitgenossen und die edelsten Geister, die über die Erde gingen, mit uns
sein werden!

76


	Ueber die Freiheit

