Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 15 (1947-1948)

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLEINE RUNDSCHAU

ALEXANDRE VINET: «BRIEFE I» (1813—1828)"

«Que Pon publie bout d bout une centaine de
ses lettres d’amitié, de tendre consolation et d’en-
couragement et vous verrez, quel florilége magni-
figue cela fera.» Charly Clerc.

Die «Société d’édition Vinet» laflt der Verdffentlichung der literarhistorischen
und theologischen Schriften des Waadtlinders Alexandre Vinet (1797—1847) die
systematische Herausgabe eines groflen Teiles seiner Briefe folgen. Der viel-
versprechende erste Band erscheint mit jener verlegerischen Sorgfalt ausgestattert,
welche die geschichtlich und scelenkundlich aufschlufireichen Briefzeugnisse des
Werdens eines bedeutenden Gelehrten verdienen.

In den zwischen 1813 und 1828 geschriebenen Briefen sind es eigentlich weniger
die Marksteine duflerer Entwicklung, wo der Leser besonders ergriffen innehielte.
An den sich an die Eltern, Verwandte, Lehrer und Freunde wendenden Episteln
fesselt vielmehr der Gemiitshintergrund, vor welchem sie entstanden, um als
Friichte ciner iiberfeinerten Gewissenhaftigkeit plastische Gestalt anzunehmen.

Beim genieflerisch-bedichtigen, der Spannung keineswegs baren Durchlesen der
Korrespondenz Alexandre Vinets wird man zwar unwillkiirlich zum Begleiter
seines Lebensganges; das historische Umgelande der Epoche der Restauration erfihrt
dank den reichlichen Fufinoten des Herausgebers, Prof. Pierre Bovet, eine will-
kommene Beleuchtung. So erleben wir mit, wie der Zwanzigjihrige, im Jahre 1817,
kurz vor dem Abschluf} seiner theologischen Studien, als Lehrer der franzdsischen
Sprache ans Pidagogium nach Basel berufen wird. Zwei Jahre spdter wird ihm der
Lehrstuhl fiir franzosische Literatur an der dortigen Universitit anvertraut. Im
gleichen Jahr die Ehe mit seiner Base, Sophie de la Rottaz, schliefend, entscheidet
er sich fiir ein lingeres Bleiben in der alten Stadt am Rhein.

Man mochte annehmen, daf} sich der sorgfiltig geschulte, fiir Wissenschaft und
Naturschdnheit sichtlich empfingliche Sohn eines hdheren Staatsbeamten aus der
Waadt in Basel wohlgefiihlt hitte, so wie einst Erasmus von Rotterdam, der in
einem Brief an Thomas Morus vom Juni 1516 riihmte: «Ich kann kaum sagen, wie
sehr mir diese Basler Atmosphire gefillt, wie sehr der Menschenschlag — es gibt
nichts Freundschaftlicheres, nichts Aufrichtigeres. Wie viele begleiteten mich, als
ich fortritt, wie viele Trinen flossen zum Abschied.»

So wire man nicht erstaunt, wenn sich auch der Glaubenserneuerer und Wissen-
schafter einer spiteren Zeit von dem Gemeinwesen angezogen gefiihlt hitte, dessen
Biirgerschaft in Jahrhunderten zielbewufiter Gewerbetitigkeit seinen Wohlstand
nur deshalb zu mehren schien, um der Pflege des Geistes desto eifriger und wohl-
ausgeriisteter obliegen zu konnen.

1 Alexandre Vinet: «Lettres». Avec un Reépertoire de toutes les lettres recueillies dans
les Archives Vinet par Pierre Bovet, Professeur honoraire de I'Université de Genéve.
Tome premier 1813—1828, Librairie Payot, Lausanne 1947.

755



«Le supréme bonheur est aux lieux ol I’Ame est enchainée.» Vinet, durch gliick-
liches Familienleben, Bindungen mannigfach anregender Freundschaft und das
Gelinde seiner lemanischen Heimat verwdhnt, «betrachtet sich in Basel lange als
Verbannten». Die Gegend erscheint ihm kalt, den Musen wenig gewogen und
der Eindruck, den er von der Stadt der Bernoulli, Bachofen und Burckhardt fest-
hilt, stimmt sonderbar genau mit demjenigen eines anderen Waadtlinders iiberein,
bemerkte doch C. F. Ramuz 1914 in seinem «Journal»: «Ville des 4mes en exil, je
crois, ce Bile, ville partagée.»

Es schien uns nicht iiberfliissig, auf dieses aus vielen Briefstellen hervorgehende
Gefiihl der Entwurzelung und des Fremdseins hinzuweisen, kénnte man sich doch
allen Ernstes fragen, ob sich der kritische Geist und die Sensibilitit Alexandre
Vinets in gleich hohem Mafle verfeinert hitten, wenn ihm vergdnnt gewesen wire,
zu Lausanne in seine Mannesjahre hineinzuwachsen.

Die baslerische Einsamkeit, die ihm die angestammten Voraussetzungen jenes
inneren Ausgleiches und Seelenbehagens raubte, dem sein Gemiit doch unablissig
zustrebte, erlegte ihm gleichsam zu fernerem Lohne fiir manche Entbehrung des
Herzens die harten Priifungen scharfer Selbstbetrachtung und -erziehung auf.

Diese Betriibnis des «dépaysement» darf besonders bei einem gebildeten jungen
Manne nicht iiberraschen, der Baslern Franzosischunterricht zu erteilen hat, ohne
selbst der deutschen Sprache michtig zu sein. Mit liebenswiirdiger Offenheit erzihlt
Vinet in seinen Briefen, wie er sich die Kenntnis des Deutschen Schritt um Schritt
erobert. Er schimte sich nicht, seine Schiiler, die er «wohlgeratener als diejenigen
von Lausanne findet», um Auskunft zu bitten und, obgleich wir nicht erfahren,
welche Methode der Vaudois einschlug, um griindlich Deutsch zu lernen, sehen wir
thn doch bald seiner im Thurgau weilenden Braut schreiben: «So hoffe ich denn
bald geniigend Deutsch zu kénnen, um mit Ihnen zusammen einige jener wiirdigen
Dichter zu lesen, die den Zustand meines Gemiits erraten zu haben scheinen.» Auch
kann uns die Freude nicht entgehen, mit welcher er die achtzehnbindige Ausgabe
der Werke Friedrich Schillers aus den Hinden seiner Gymnasiasten empfingt. «Das
wenige, was ich von deutscher Literatur erhaschte, als ich die Nase dreinsteckte,
macht mir Lust, mir deren Kenntnis eines Tages ganz anzueignen.»

Bald wird Vinet Zschokkes «Stunden der Andacht» lesen und iibertragen, schwir-
merisch die Schonheiten der Poesie Johann Gaudenz von Salis’ rithmen und in den
Tagen der Bekiimmerung Lavaters «Handbibel fiir Leidende» zur Hand nehmen.
Das ernsthafte und zielbewufite Studium der deutschen Sprache, deren Bau und
Fiille dem Biirger aus lateinischen Sprachbezirken unzweifelhaft viel Miihe bereitet,
zeugt symbolhaft fiir das Streben des Theologen, kraft willentlicher Anstrengung
in einer realen Welt Wurzeln zu schlagen, iiber deren eiligen Voriibergang er sich
als nachdenklicher Christ keiner Tiuschung hingab.

Das Gewissen des Eidgenossen heiflt ihn, Deutsch zu lernen. Das Gewissen der
zur Fithrung anderer Seelen berufenen Seele, verleiht auch den kleinsten seiner
Verrichtungen eine besondere Wirksamkeit — oder hilt ithn von der Tat zuriick.
«Nur mit Bangen sihe ich mich als Haupt einer Gemeinde.» Und das Gewissen
des vollkommenen Freundes gibt seiner ganzen Jugendkorrespondenz eine un-
gemeine Gemiitswirme, So sehen wir jede seiner Aeuflerungen von einem zwingen-
den Bewufitsein der Verantwortung durchdrungen; von hemmenden Bedenken,
gelihmt, zerrissen oder getrieben, legt er in seine Briefe oft einen beschwoérenden
Ton, der zwar nie durch unziemliches Proselytenmachen verletzt.

Es gibt Skrupeln, die falscher Demut zum Verwechseln Zhnlich sehen. Angeborne
Vornehmheit des Charakters, Gemiitslauterkeit und Grofimiitigkeit des Herzens
bilden aber im Innern Vinets die wihrschafte Kette, in welche er die Fiden seines
religidsen Denkens und literarischen Bemithns mit solch sauberer Uebersichtlich-

756



keit einschiefit, daf} niemals ein Zweifel an der Gilite des Tuches seiner ganzen Art
aufkommt. Hochstens die Episode, wo Alexandre sich bei seinem Vater in Wen-
dungen, die von Ergebenheit triefen, entschuldigt, weil er eine einst von ihm
empfangene Uhr weiterzuschenken die Absicht duflerte und die endlosen Er-
mahnungen an seine in Paris weilende, geistig offensichtlich bewegliche Frau, «ja das
eitle Leben der Gesellschaft» zu meiden, fiihren den Leser an die Grenze, wo
Selbsterniedrigung und moralisierendes Pidagogentum unertriglich zu werden an-
fangen.

«L’incomparable profit moral que je retirai du voisinage de M. Vinet et de mon
séjour dans ce bon pays de Vaud, ce fut de mieux comprendre, par des exemples
vivants et récents, ce que cest que le christianisme intérieur», bekennt Sainte-
Beuve, um auch unsere Neugier auf die epistolaren Spuren eines Glaubens zu
lenken, der in unermiidlicher Bemithung die Reformation tiglich zu erneuern sich
aufmacht: nimlich die Erncuerung des menschlichen Gewissens vor dem Gott, den
es sich aus den Bildern seiner Seele erschafft: erhaben, barmherzig und gerecht.

In seinen Briefen erscheint uns allerdings Vinet nicht immer frei von jener
gefiihlsseligen Religiositit, die ihre Krifte aus autosuggestiven Visionen und Im-
pulsen zieht. Einen Menschen in seiner Anthropozentrik befangen zu sehen, heifit
nicht, die Giiltigkeit seines Menschentums in Frage stellen!

«Ne faut-il pas, en beaucoup de cas, se fier au sentiment comme 3 la raison», fragt
sich Vinet. Damit stimmt er, wie aus Wahlverwandtschaft, mit Blaise Pascal zu-
sammen, der einmal erklirt: «Nous connaissons la vérité, non seulement par la
raison, mais encore par le cceur.» Vinet hiitet sich zwar davor, in seinen Briefen
Theologengepick abzustellen und schimt sich einer lyrischen Ungenauigkeit nicht,
wenn er fiihlt, dal nur sie der Verwicklung einer Lebenserscheinung oder -erfah-
rung treu zu entsprechen vermag. Ein frohes Staunen fafit den Leser immer wieder,
wenn er — von der Freude an den Spielregeln der Sprache ergriffen — beobachtet,
wie es dem spidteren Meister der Deutung Racines gelingt, eine lebenswahre Vagheit
durch einen Stil wiederzugeben, der dennoch an Eleganz und Durchsichtigkeit
des Satzbaues nichts zu wiinschen ibrig lifit. Daf seiner stilistischen Geschmeidig-
keit eine puritanische Schlichtheit anhaftet, gereicht dem Waadtlinder Theologen
kaum zum Tadel!

Durch die Widerspriichlichkeit der Menschennatur in steter Unruhe gehalten,
ringt er unablissig als Bibelleser um die Schau des rechten Wegs. «Ich begehre das
Evangelium und finde es gewifl unter meiner Hand; will ich es aber lesen, so
schieben sich tausend Auslegungen stérend zwischen seiner Verkiindung und mir
ein.» Die intellektuelle Seite seines Wesens hindert thn auch nicht, einmal aus-
zurufen: «Das Evangelium Seite um Seite lesend, bemiihe ich mich, auflerhalb
jeder iiberlieferten Lehrmeinung und jeder verkiindeten Doktrin zu stehen.»

Diese sich bei Vinet aus jeder Lebensiuflerung verratende Gewissenhaftigkeit ist
Teil eines ungemein feinen Gefiiges des sittlichen Wollens, welches letztlich das
hochgemute Bewufitsein seiner Sendung spiegelt. Redend und betend, riithmend
und klagend, spricht Vinet stets aus der Fiille des sich Gott verantwortlich Wissen-
den. Darum empfingt denn auch jeder seiner Sitze iiber das Gebet eine ganz be-
sondere Weihe. «Lavater», schreibt er einmal, «hat mir mit seiner ,Handbibel fiir
Leidende’ viel Gutes erwiesen; er liberwand eine gewisse Unfihigkeit zu beten,
welche mich sehr beunruhigte.» Dem Christen, der fiirchtet, daff sein Gebet sich in
den Sphiren verliere, wo die Planeten in eisiger Stille kreisen, gibt er neuen Mut,
wenn er aus tiefinnerer Erfahrung bekennt, dafl «das Gebet seinen Lohn in sich
trage im Gefiihl eines die Seele fiillenden, wachsenden Friedens.»

Der Sinn fiir das Absolute griindet bei Vinet, obgleich die Behauptung paradox
klingen mag, im Gewissen des Individuums. Als «spécialiste de la conscience», um

7 57



eine treffliche Wendung Charly Clercs zu iibernehmen, verfeinert er es zu einem
Instrument subtilster religidser und philosophischer Wahrnehmung, um es durch eine
heroische Sammlung der Gemiitskrifte und eine mitunter fast krankhaft anmutende
Selbstanalyse zur Macht einer Intuition der Gotteserkenntnis zu erheben.

Einer seiner Lebensaufgaben liflt er frilh Erwihnung geschehen: «Die gegen-
seitigen Beziehungen zwischen der staatlichen und der kirchlichen Autoritit in der
evangelischen Kirche und in unserem Kanton», beschiftigen ihn in einem Brief vom
23. Mirz 1823 an seinen besten Freund, den Pfarrer Louis Leresche. Hier findet der
waadtlindische «Réveil», welcher in der Griindung der «Eglise libre évangélique»
1845 einer religiosen Erweckungsbewegung sichtbare Gestalt gab, seine Stimme.
Ein auf der Autoritit der Bibel ruhender Glaube, den die Hoffnung befliigelt, Gott
ohne Mittler zu schauen, ringt hier mutig um die Losung von jener Fessel, welche
die Seele, trotz der reformatorischen Befreiung, in ihrem Aufschwung zum Uebersinn-
lichen zu hemmen schien: die rechtliche Bindung zwischen Staat und Kirche.

Diese Bindung blieb in der deutschsprachigen Schweiz bis zum heutigen Tag so
stark und wurde offenkundig als so organisch empfunden, daf} sich der Wunsch zu
deren Aufhebung nirgends mit irgendwelcher Dringlichkeit kundtut. Die Haltung
Vinets, hinsichtlich des «scheinheiligen Prinzips der Staatsreligion» erklirt auch seine
gerechte Stellungnahme gegeniiber dem Katholizismus.

Der Leser von Vinet-Briefen darf dessenungeachter nicht erstaunt sein, ihn an
einer Stelle die geistige Autoritdt der Kirche, die sich Jesus Christus in den Seelen
auferbaut hat, mit der frommen Unnachgiebigkeit eines Kardinal John Henry New-
man verteidigen zu sehen: «Car il ne nous est pas ordonné, il nous est donné de
croire; la foi que I’Eglise impose, le Saint-Esprit nous linspire. Voild la condition
du chrétien protestant.»

Welche Freude hitte Vinet wohl erfaflt, wenn er, der 1845 die waadtlindische
Freikirche mitbegriindete, das wohlwollende Zeugnis eines Ziircher Studenten ge-
kannt hirte, der 1864 des Umganges mit freikirchlichen Kreisen pflog. Conrad von
Orelli, der spitere Alttestamentler und Orientalist, Vater des heute amtenden stadt-
ziircherischen Dekans, schreibt: «Aber den Eindruck habe ich von der freien Kirche
bekommen, dafl das Christentum noch heute, so gut wie vor 1660 Jahren nétigen-
falls auf eigenen Fiiffen stehen kann, und dafl eine Kirche, welche notgedrungen auf
staatliche Unterstiitzung verzichtet, von Gott einen ganz besondern Segen erwarten
darf.»

Das Selbstportrit, das uns Vinet in den Jahren seiner geistigen Formung mal,
wire unvollstindig, z8gen wir die Aufmerksamkeit nicht auf die seelische Ent-
wicklung, welche sich in seiner Korrespondenz deutlich abzeichnet. Welch herrliches
Kapitel liele sich iiber Alexandre Vinets Genie der Freundschaft schreiben! Zwar
wiiflten wir am Ende nicht zu sagen, ob er besserer Sohn, Freund, Gatte oder
Vater war.

Vinet ist einer jener stindig auf dem Weg zu sich selbst befindlichen Menschen.
Nie aber gefillt er sich, als Narzif} seine Ziige schmeichlerisch in den Gewissern seines
Wissens und seines Stolzes zu spiegeln. Der Christ, der dem Mitmenschen dienen
will, strebt in ithm nach méglichst vollkommener Selbstverwirklichung. Diese
Gewiflheit gehorsamen Dienstes nimmt dennoch die Sorge nicht von ihm hinweg,
daf der Introspektion eine grofle Gefahr innewohne.

«Gliicklich der Mensch», schreibt er am 19. August 1819 an seine Braut, «der den
Antrieben der Natur ungezwungen gehorcht, anstatt sich zu analysieren. Gliicklich
jener, der aus seinem Charakter nicht einen Gegenstand miifligen Studiums macht,
sondern ihn vielmehr als tdtiges Werkzeug des Guten und der Tugenden gebraucht,
und der nicht in einer indiskreten Untersuchung dessen, was er ist, die Naivitdt des
Denkens und die Urspriinglichkeit seines Geistes verliert. Ich gestehe Thnen: ich

758



liebe die Leute, die sich selbst nicht gut kennen; in meinen Augen ist dies das Zeichen
kriftiger Geschlossenheit des Charakters und das Pfand grofler Energie.»

Mit der scharfiugigen Unerbittlichkeit eines La Rochefoucauld gesteht er seiner
Sophie, der er sich mit achtzehn Jahren verlobt hatte: «Sie beben, Sophie, aber ich
glaube mich nicht zu tiuschen; ein hervorstechender Fehler hiitte mir einen Charakter
gegeben; ein besonderes und ausgesprochenes Laster verletht dem ganzen Charakter
Energie; indem es einen Kampf in der Seele entfesselt, zwingt es die edeln Neigungen
dazu, Tugenden zu werden; es gibt dem Leben Spannkraft und den Gefiihlen einen
Aufschwung...»

Hier tauchen diese an Amiel gemahnenden Gewissenszwiespalte auf; diese lebens-
feindlichen Moralistenqualen, welche eine oberfldchliche Betrachtung als Schwiche-
zeichen und Folgen ungesund {ibersteigerter Sensibilitit abzutun geneigt sein kdnnte.
Vinets Erfolg und das stattliche Erbe, welches er im Waadtland als Theologe,
Literarhistoriker, Dichter und Patriot hinterlief, fordern uns aber geradezu auf,
diesen in seinem Willen zum Hohern und Reinern verwurzelten Skrupel zur Wiirde
eines Ecksteins zu erheben, den Gott jenen Seelen zum Fundament gibt, die auf-
gerufen sind, seiner Sache zu dienen: der Sache des Wahren, des Guten und des
Schénen.

Des Schonen? Bei Vinet? Bei Vinet als Meister des Briefes? Seien wir nicht erstaunt,
in seinen zuweilen ungewohnlich langen Briefen, die man sich in einer behaglichen
Biedermeierstube im gelben Lampenschein geschrieben vorstellt, nur wenigen Be-
schreibungen zu begegnen. Wie weit ist er von Ramuz entfernt, der aus einer mit
Goethe wesenverwandten Haltung des Kiinstlers heraus bekennt, «que ses idées lui
viennent des choses» oder «que ses idées lui viennent des yeux — ¢'il avait des
maitres, ce serait chez les peintres».

Gewifd fehlte ein konstitutives Element zur Harmonie des ganzen Menschen, wenn
Vinet uns nie den Zauber des Léman besinge und kein zirtliches Kennerwory den
herben Sonnenrebenduft der heimatlichen Weine liebevoll priese. Die Empfindungen,
welche der Anblick Ziirichs einmal in dem jungen, von Basel mit einem Freund daher-
gewanderten Confédéré weckt, verraten ebenfalls eine lyrisch-ganzheitliche Gemiits-
beschaffenheit. «O Zurich, cité poéuique, ville enchanteresse, patrie de Gessner et
des beaux arts, puissions-nous ensemble te revoir, et 3 Iaspect de tes belles cam-
pagnes bénir le Ciel qui a si bien doté notre patrie, et qui nous y prépare le bonheur.
Adiev Sophie.»

In einem Brief an seinen Freund Charles Monnard schreibt er einmal, «wie er
thn um das Gliick beneide, auf dem Lande leben zu diirfen». Alle diese durch die
Schau ins Wirkliche eingegebenen Beobachtungen, sowie einige in den Briefen ver-
streute Bemerkungen iiber die Bedeutung der bildenden Kunst, konnen uns von dem
«Seelenbaumeister» Vinet nicht ablenken.

Bis ins innerste Knochenmark hinein ist er Puritaner, ist er ein vor der Selbstqual
nicht zuriickschreckender Wahrheitssucher. Ein Streben nach dem Schauen und Grei-
fen absoluter Werte gibt auch seinem Briefstil das Geprige; Verallgemeinerungen und
ein zur heiter-freien Anschauung des Daseins im Widerspruch stehender Hang zur
Abstraktion sind deshalb unvermeidlich. Wenn fiir einen C.F.Ramuz «die Liebe
unldsbar mit der Berithrung durch das Schone verflochten ist», so verwirklicht
Alexandre Vinet kraft eines vollig andersgearteten Schopfertumes eine Aesthetik
der Moral, ohne aber in lebenstiichtiger Synthese den immanenten Antagonismus
zwischen Askese und Sinnlichkeit endgiiltig zu {iberwinden.

Unbeirrbarem Streben nach der Schau und Verwirklichung de? Ordnung als meta-
physischer Funktion, entspricht sein MifStrauen gegen die untergriindigen Krifte.
«Le chaos n’est jamais une richesse.» So umfassen auch die Briefe als strenge Ab-
grenzung das ihm zugeloste Reich; uns im Anblick der von thm erschlossenen Gelinde

759



ergehend, mégen wir von ihm nicht erwarten, was zu geben auflerhalb seiner
Macht lag.

Philippe Bridel, geistiger Nachfahr Vinets, erinnert uns an ein Wort des Lausanner
Gelehrten, welches als Leitspruch iiber seiner ganzen Korrespondenz stehen konnte:
«L’élément moral est le seul qui, transformant un fluide vague en un corps solide,
puisse opérer pour ainsi dire, la cristallisation du sentiment religieux. Toute religion,
ol la conscience ne joue pas un rdle principal, n’est qu'une poésic ou un philoso-
phéme, et ne tarde pas a se perdre dans un panthéisme ouvert ou désavoué.»

Im Konigreich seiner theologischen Vorstellungen und in der Groflziigigkeit seines
sozialen Denkens, wird deshalb Vinet die ihm gemifle Schonheit verwirklichen. Ein
ihr durch innere Anmut gemdfler Kult der Freundschaft gibt ihm Sitze von platoni-
schem Klang ein: «Die Sympathie von Freunden eurer Art ist so recht dazu ge-
schaffen, meine Ideen und Gefiihle zu jenen Sphiren zu erheben, wo die Seele
wohnen soll.» Ja, selbst wenn «es ithm beschwerlich wird, die Feder zu fithren», dient
der Seelenbaumeister seiner Kunst mit weiser Leidenschaftlichkeit, um jener Schnheit
dichterische Gestalt zu geben, die der Himmel in menschlichen Herzen widerspiegelt.

Der Leser, der diesen ersten Band der «Lettres» Alexandre Vinets lebhaft angeregt
und voll angenehmer Erinnerungen auf dem Biicherschaft versorgt, trennt sich von
dem wertvollen Buch mit dem Wunsch, es mdchte der «Société d’édition Vinet»
vergdnnt sein, fiir die Fortsetzung ihrer Verdffentlichungen die verdiente Unter-
stiitzung zu finden. Er wiirde es auch begriiflen, wenn deren leitende Organe daran
dichten, in einem Sammelband maflvollen Umfanges die wesentlichsten und
typischsten Briefe aus Vinets ganzem Leben zu verdffentlichen. Es ist nicht daran zu
zweifeln, dafl ein Buch vom Gehalt jener, die Dieterich in Leipzig frither mit Briefen
des Erasmus, Jacob Burckhardts, der deutschen Dichter der Klassik und Romantik
in gediegener Form herausgab, auch in den Landschaften zwischen Bodensee und
Bielersee einer groflen Leserschar willkommen wire.

«Briefe gehoren unter die wichtigsten Denkmiler, die der einzelne Mensch hinter-
lassen kann», behauptet Goethe einmal, und mit Alexandre Vinet sind wir liber-
zeugt, «dafl die Freundschaft als erste diese siife Kunst, Briefe zu schreiben, segnen

sollte». KONRAD KAHL

HERMANN HESSE: WEG UND WANDLUNG

«Ich wollte ja nichts als das zu leben versuchen, was von selber aus mir heraus-
wollte. Warum war das so schwer?» :

Dieses Motto, das Hermann Hesse der Erzihlung «Demian» voranstellte, darf
wohl mit Recht, wie es bei Max Schmid, «Hermann Hesse» (Fretz & Wasmuth
Verlag AG., 1947), geschieht, als «geradezu programmatisch fiir des Dichters ganzes
Leben» bezeichnet werden. Es deutet den Weg an, den Hesse suchte, den Weg zu
sich selbst, und gibt eine Vorahnung von der Wandlung, diec nétig war, um ihn
zu finden. «Weg und Wandlung» lautet der Untertitel, den Max Schmid seiner
Hesse-Darstellung gegeben hat. Diese will weder eine Biographie in der Art von
Hugo Balls Lebensbeschreibung sein, noch kann sie den Anspruch erheben, das
Werk des Dichters erschopfend zu erfassen. Schmid unternimmt vielmehr den
Versuch, eine sich auf das Wesentliche begrenzende Analyse zu geben, indem er den
inneren Entwicklungsgang von Hesses Leben und Schaffen aufzeigt.

Zwei Krifte — Bewufitsein und Erleben — bilden seiner Auffassung nach
gewissermaflen die Grenzmarken von Hesses «Weg nach Innen». Wo sie sich tiber-
schneiden, hort der Weg auf, ist das Ziel, die Harmonie im Selbst, erreicht. Schmids

760



Hesse-Monographie gliedert sich somit logischerweise in die beiden Teile «Bewuf3t-
sein und Erleben» und «Harmonie». Der Weg, der zum Ziel fiihrt, ist zugleich
Wandlung, indem die einander entgegengesetzten Grenzlinien mancherlei Formen
und Gestalten annchmen. Derselbe Gegensatz, der sich in «Demian» als Spannung
zwischen Bewufitsein und Erleben kundgibt, wandelt sich in «Siddhartha»,
«Steppenwolf», «Narzi# und Goldmund» in den Formen Zeit—Unendlichkeir,
Geist—Natur und Geist—Seele ab und spiegelt sich im «Glasperlenspiel» als
Zwiespalt zwischen Vita activa und Vita contemplativa wider. Eine Wandlung
geht auch insofern vor sich, als bald die eine, bald die andere der beiden Grund-
krifte stirker ist, so dall der Weg bald diese, bald jene Wendung macht.

Aus dem Bilder- und Erlebnisreichtum von Jugendzeit und Elternhaus fiihrt
der Pfad hinaus in die feindliche Auflenwelt, die zur Selbstbehauptung zwingt.
Hin- und hergeworfen zwischen Wollen und Entsagen, zwischen Bewufitsein und
Erlebnisfiille, findet Sinclair dank der Hilfe seines Freundes Demian den miihe-
vollen Weg zum Selbst. Schon in «Klein und Wagner» stiirzen die Dimme des
Selbst jedoch wieder ein, und Klingsor ringt von neuem mit der Frage: Selbst-
preisgabe oder Selbstbehauptung. Siddhartha findet die Harmonie scheinbar im
Erlebnis der Allbeseeltheit, doch der starke, selbstbewufite Geist des Westeuropders
findet in der Selbstauflésung des Orientalen keine endgiiltige Beruhigung. Er
erwacht im «Steppenwolf» erneut und kdmpft sich hier zu einer «auflerraumzeit-
lichen Geistigkeit» durch. «Narzifi und Goldmund» interpretiert Schmid als einen
Sieg des Geistes iiber die Seele; doch erst in der Morgenlandfahrt bewiltigt der
Dichter den Konflikt. Durch das Mittel der Versenkung eignet er sich den «Lebens-
stil der beseelten Vernunft» an, und im «Glasperlenspiel» offenbart sich diese
Harmonie zwischen Geist und Seele als «lebenswarme Verniinftigkeit», als Triumph
des «Geistes im Selbst».

Schmids Monographie stellt eine knapp gefafite, klar durchdachte Einleitung zu
Hesses Werk dar. Der Verfasser verfehlt auch nicht, sie in den allgemeinen geistes-
geschichtlichen Rahmen hineinzustellen, der durch Ludwig Klages, J.J. Bachofen
und die Neuromantiker umschrieben wird. Die Stirke des Buches liegt in seiner
konsequenten Linienfithrung und in der Beschrinkung auf das Wesentliche.

Dagegen kann man sich des Eindruckes nicht erwehren, daf} die Tendenz zur
begrifflichen Formulierung und philosophischen Erliuterung den Verfasser hie
und da zu Gedankenkonstruktionen verleitet, die den Boden der reinen Inter-
pretation verlassen: In «Narziff und Goldmund» zum Beispiel bezeugt Hesse, daff
auch die physische Liebe der Zigeunerin Lise dazu beigetragen habe, Goldmunds Bild
vom Wesen der «Urmutter» zu formen: «Es hatten die Ziige der Zigeunerin Lise,
die Ziige der Ritterstochter Lydia und manche andere Frauengesichter Eingang in
jenes urspriingliche Bild gefunden.» Dieser authentischen Feststellung glaubt Schmid
widersprechen zu diirfen. Um «den verhiltnismifigen Anteil zu bestimmen, den
Geschlecht und Erlebnis der Seele in Goldmunds Liebesstunden haben», zieht er
eine theoretische Erorterung von Ludwig Klages iiber den Eros heran. Gestiitzt auf
Klages’ Ueberlegung, wonach der Eros, das «Erlebnis der Seele», durch die Ge-
schlechtsanzichung nicht beeinfluflt wird, gelangt er zum Schluff, das Antlitz der
Zigeunerin Lise und alle andern Frauengesichter aufler jenem Lydias und Rebekkas
— der Maidchen, die Goldmund wirklich liebte — hitten das Bild der Mutter
nicht geformt. Hier und auch anderswo mufl somit der Dichter dem Philosophen
Platz machen, weil seine Anschauung nicht in das gedankliche System Klages’
hineinpafit!

Trotz dieser etwas unangenehm beriihrenden Tendenz zur philosophischen Kon-
struktion, die noch durch einzelne iiberspitzte Formulierungen betont wird, darf
Schmids Darstellung doch als ein interessanter und anregender Beitrag zur Er-

761



forschung von Hesses Wesen und Werk gewertet werden. Neben den schon
erwihnten Vorziigen der Konzentration und straffen Linienfithrung sind besonders
einzelne Kunststiicke der Interpretation wie etwa die des Gedichtes «Immer hin
und wider strebt der Bliitenzweig im Winde...» hervorzuheben. Auch die aus-
gleichende, die innere Zerrissenheit iiberbriickende Funktion von Hesses sprach-
lichem Rhythmus weifl Schmid an Hand von Beispielen Uberzeugend zu ver-
anschaulichen.

Der Literaturhistoriker begriifit schlieflich lebhaft den niitzlichen, von Armin
Lemp zusammengestellten bibliographischen Anhang, der auf 45 Seiten mit Aus-
nahme der Separatabdrucke alle selbstindig erschienenen Werke Hesses umfafl,
wobei die einzelnen Ausgaben in chronologischer Folge aufgefiihrt werden.

P. SULZER

SCHWEDISCHE GERMANISTIK IN DEN
LETZTEN JAHREN

Was uns bei der humanistischen Sektion der schwedischen Universititen auffillt,
ist die schwache Stellung der europidischen Kultursprachen: Fiir Englisch, Fran-
z0sisch und Deutsch gibt es nur je eine Professur. Diese sind aus traditionellen
Griinden vorwiegend philologisch-sprachhistorisch orientiert. Ausnahmen bilden
zur Zeit der Anglist Liljegren in Uppsala — frither Professor in Greifswald, ein
hervorragender Kenner der amerikanischen Literatur — und der Germanist Axel
Lindquist in Goteborg — in der Schweiz bekannt als Herausgeber der Epigramme
Johann Grobs in der «Bibliothek des literarischen Vereins Stuttgart» (1929). Die
Literaturgeschichte selbst besitzt an jeder Universitdt nur einen Vertreter. Die von
der Universititsreorganisation des Jahres 1947 beschlossene Verdoppelung der
Literatur-, der Englisch- und der Franzosischprofessuren wird vorderhand die Stel-
lung der europidischen Literaturgeschichte kaum wesentlich verbessern. Eine Auf-
teilung des Deutschen in eine sprachliche und eine literarhistorische Linie wurde
iiberhaupt nicht fiir notwendig erachtet.

Ist somit fiir die Literaturgeschichte von der schwedischen Germanistik kaum
viel zu erwarten, so zeigen sich die Linguisten dafiir um so riihriger. In erster Linie
ist hier der germanistischen Forschergruppe an der Universitit Lund zu gedenken,
in deren Zentrum eine menschlich und wissenschaftlich gleich hervorragende
Forscherpersonlichkeit steht: Erik Rooth. Die von Professor Rooth stammenden
und von ihm angeregten Leistungen sind methodisch wie in den Resultaten gleich
interessant, auch wenn ihr Gegenstand uns nicht so nahezuliegen scheint. Sie dienen
in erster Linie der Erforschung eines von der Dialektgeographie lange vernach-
lissigten Gebietes, dem Niederdeutschen, dessen Dialekte von den modernen Be-
volkerungsbewegungen noch stirker bedroht sind als die schweizerischen.

Da das Niederdeutsche die schwedische Sprache besonders in der Hansazeit ent-
scheidend beeinflult hat, richtete sich auch die schwedische Sprachforschung immer
wieder auf dieses, und ihre Verdienste sind in dieser Beziehung bedeutend (ver-
gleiche Rooth im «Niederdeutschen Jahrbuch 1942—1943»). Rooth hat aber noch
etwas in die Waagschale zu werfen, was seiner Titigkeit eine besondere Note ver-
leiht, nimlich ein beachtliches Organisationstalent, das alle verfiigbaren Krifte auf
einige wenige Hauptziele hin auszurichten versteht.

Die von Rooth seit 1934 herausgegebene Reihe «Lunder Germanistische For-
schungen» umfaflt bis jetzt neunzehn Arbeiten, wovon zehn Probleme der nieder-
deutschen Philologie behandeln. Man mége hier das Augenmerk besonders richten
auf die Arbeiten von T. Dablberg («Mundart von Dorste», zwei Binde, 1934 und

762



1937; «Studien iiber den Wortschatz Siidhannovers», 1941), T. R. Ahldén (<Ent-
stehungsgeschichte der Kélner Bibel-Frithdrucke», 1937) und G. Korlén, Dozent an
der Universitit Lund («Mundart-Texte des 13. Jahrhunderts», 1945; hier sei iibri-
gens auf Korléns ausgezeichnete Uebersicht «Svensk germanistik forskning 1935—
1945» in «Ord och Bild», 1945, S. 396 ff., hingewiesen).

1945 traten die Lunder Germanisten ferner hervor mit einer Zeitschrift «Nieder-
deutsche Mitteilungen» (herausgegeben von der Niederdeutschen Arbeitsgemein-
schaft, redigiert von Erik Rooth), die nunmehr in drei Heften vorliegt. Der erste
Jahrgang, 90 Seiten umfassend, enthilt einige Spezialarbeiten. Der zweite Jahrgang
zdhlt bereits 180 Seiten und dokumentiert schon rein duflerlich den Erfolg des in
einer schwierigen Zeit, bei allgemein schwindendem Vertrauen gegeniiber allen
deutschen Belangen begonnenen Unternehmens. Er bringt zuerst zwei erschiitternde
Dokumente, den Nachruf Professor Borchlings, des Begriinders der niederdeutschen
Sprachforschung, auf die wahrscheinlich im Konzentrationslager verstorbene Sprach-
wissenschaftlerin Agathe Lasch, und den Nachruf Erik Rooths auf Borchling selber.
Beide Aufsitze vermitteln ein umfassendes Bild der betreffenden Gelehrten und
sind mit wichtigen Literaturhinweisen versehen. Gerade der Hinschied Borchlings
und Agathe Laschs lassen die Bemithungen der Lunder Germanisten ganz besonders
wichtig erscheinen, wie heute iiberhaupt jede Hand, die der darniederliegenden
deutschen Wissenschaft iiber die Grenzen gereicht wird, Aufmerksamkeit und
Unterstiitzung verdient. Von den iibrigen Beitrigen des zweiten Jahrganges sei
besonders der «Niederdeutsche Literaturbericht 1939—1945» von G. Korlén hervor-
gehoben. Das dritte, vor einigen Wochen erschienene Heft der «Niederdeutschen
Mitteilungen» zeigt schon im Inhaltsverzeichnis die iiber Schweden hinausreichende
Bedeutung der Zeitschrift, finden wir doch hier bereits drei Beitrige deutscher
Philclogen, einen kurzen, aber aufschlufireichen Aufsatz iiber das mirkische «det»
(das, dafl) von Th. Frings, den Abdruck einer geistlichen Parabel durch Ludwig
Wolff, und einen Artikel iiber das Pommersche Worterbuch von H.F. Rosen-
feld «Zu den pommerschen Haustierbezeichnungen». Das Zentrum des dritten
Heftes bildet jedoch eine vom Deutschen Seminar Lund unter Leitung Erik Rooths
1946 bis 1947 gemeinsam verfafite Arbeit «Studien und Materialien zur Geschichte
des Elbostfilischen im Mittelalter». Es fehlen mir sowohl der Platz, iiber die Ergeb-
nisse zu referieren, als auch die nétigen Vorkenntnisse, sie zu beurteilen. Der Hin-
weis mufl geniigen, dafl es sich bei dieser Arbeit, an der aufler Rooth sechs Stu-
denten beteiligt sind, um das von Agathe Lasch («Mundart-Grammatik») als «elb-
ostfilisch» abgegrenzte Sprachgebiet zwischen Magdeburg, Halle, Ballenstedt und
Dessau handelt (Gebiet der Grafen von Askanien, spiter Anhalt), das im Spit-
mittelalter von der rein niedersichsischen Sprachform abgewichen sein muf}, um
mitteldeutsche Merkmale anzunekmen.

Neben den Beitrigen der neuern schwedischen Germanistik zur Erforschung des
niederdeutschen Sprachgebietes muf} aber hier in Kiirze noch einiger anderer Ab-
handlungen der «Lunder Germanistischen Forschungen» gedacht werden, die auch
unsere Germanistik unmittelbar interessieren konnen. Es sind dies vier Arbeiten
zum Bayrisch-Oesterreichischen: Eine frithmittelhochdeutsche Psalterausgabe aus
Milstatt in Kirnten von Nils Tornguist (1934—1937), der ferner mit einer Reihe
etymologischer Untersuchungen hervorgetreten ist (zum Beispiel in der Zeitschrift
«Studia neophilologica», librigens ebenda neuerdings stark angefochten von dem
bekannten Germanisten N.Otto Heinertz); eine Neuausgabe der friithmittelhoch-
deutschen Predigtsammlung «Speculum ecclesiae» von Gert Mellbourn (1944), eine
Arbeit iiber den Sekundirumlaut von germanischem a im Bayrischen von I.Léf-
stedt (1944) und die «Studien zu Peter Probst, dem Niirnberger Dramatiker und
Meistersinger» von Constance Grénlund (1945). Im Zusammenhang mit der letzteren

763



konnen hier die Untersuchungen zum frithniederdeutschen Verbalsystem von
Erik Alm (1936) und die Arbeit des Uppsalaer Dozenten Gésta Johnsson, «Der
Lautstand in der Folioausgabe von Hans Sachs’ Werken» (1941) erwihnt werden.

Von den Professoren Axel Lindqvist und J. Holmberg (Uppsala) sind mir aus
den letzten Jahren (also seit ihren Aufsitzen in PBB. 1936 und 1937) keine grofleren
Arbeiten bekannt, auch nicht von E. Wellander (Stockholm), der sich ganz der
schwedischen Sprachpflege widmet. Professor Holmberg ist seit vielen Jahren mit
einer kritischen Ausgabe des Eckenliedes beschiftigt, eine Aufgabe, die er von
K. v. Kraus iibernommen hat. An Dissertationen ist schliefllich nur eine aus Uppsala
hervorzuheben, die in zweifacher Hinsicht von der traditionellen Linie der schwe-
dischen Germanistik abweicht. Sie stammt von dem Lunder Dozenten Nils Kjellman
und ist betitelt «Die Verbalzusammensetzungen mit durch» (1945). Wihrend nim-
lich alle angefiihrten Arbeiten ganz der philologisch-historischen Richtung zu-
gehoren, geht Kjellman von einem Problem der lebenden Sprache aus und be-
handelt es deskriptiv. In diesem Zusammenhang mufl man auch auf die hervor-
ragende, vor allem sprachpidagogischen Zwecken dienende Zeitschrift «Moderna
Sprak», herausgegeben von N. O. Heinertz aufmerksam machen, die mit vielen auf-
schlufireichen, auch aktuelle Fragen aufgreifenden Aufsitzen zur deutschen, fran-
z6sischen und englischen Sprachforschung ein Gegengewicht zu der einseitig histo-
risch eingestellten akademischen Sprachforschung bilder. OTTO OBERHOLZER

PESTALOZZLS DENKFORMEN

«Wir wollen weniger erhoben
Und fleifliger gelesen sein!»

So wiirde Pestalozzi — mit Lessing — wohl ausrufen, wenn er selber Gelegenheit
hitte zu beobachten, wie schindlich sein Name heutzutage mit aufgeschnappten,
aus dem Zusammenhang herausgerissenen Zitaten flir die heterogensten Zwedke
mifibraucht wird, Zwar ist heute besser als je dafiir gesorgt, daf seine Schriften
in der von ihm selbst gewollten, von seinen eigenen Irrtiimern und Fehlern und
vor allem von den eigenmichtigen oder liederlichen Eingriffen und Versiumnissen
anderer befreiten Gestalt gelesen werden konnen: durch die trotz der Ungunst
der Zeit zum Gliick nicht vorzeitig versiegte grofle historisch-kritische Gesamt-
ausgabe seiner Werke und in seinem eigenen Vaterland durch nicht weniger als
drei gleichzeitig erscheinende Volksausgaben, den sichtbaren Nachwirkungen der
zweihundertsten Wiederkehr seines Geburtstages. Dall Pestalozzi dennoch, den
ersten Teil von «Lienhard und Gertrud» ausgenommen, zu den schwer, sogar sehr
schwer verstindlichen Autoren deutscher Zunge gehort, das haben von jeher gerade
diejenigen seiner Leser am stirksten empfunden, die sich mit dem gréfiten Ernst
bemiiht haben, ihn wirklich zu verstehen. Die eine Ursache dieser Verlegenheit
liegt darin, was Pestalozzi als Kind seiner Zeit von uns trennt, die andere, weit
wesentlichere, liegt in ihm selber: in der Undiszipliniertheit seines Denkens und
allzuoft auch seiner Sprache, in seinem unzulinglichen Konzentrationsvermdgen,
in alledem, was ihn nach seinem eigenen, sich selbst gegeniiber dennoch un-
gerechten Urteil zum Schriftsteller vollig untauglich machte.

Wie tief unten man beginnen muf}, um Pestalozzi wirklich lesen lernen zu
kdnnen, bezeugt das noch unter dem Bombenhagel auf Berlin entstandene kleine
Buch von Eduard Spranger: «Pestalozzis Denkformen» (Stuttgart 1947, S. Hirzel
Verlag): es leistet dem Leser, und zwar nicht allein dem Neuling in der Welt

764



Pestalozzis einen wahren Fiihrerdienst, indem es ihn in Pestalozzis ganz persdnliche
Art zu denken zuriickversetzt; der Terminus «Denkformen» stammt von Hans
Leisegang, der thn wohl Sprangers «Lebensformen» nachgebildet hat. Das Ergebnis
dieser mit souveriner Sachkenntnis, uniibertrefflicher Exaktheit und feinfiihligster
Einstimmung in Pestalozzis komplizierte Geistesart durchgefiihrten Untersuchung
bildet wohl den zuverlissigsten Schliissel zum Verstindnis des ganzen Pestalozzi.
Dazu bedarf es allerdings der wiederholten sorgfiltigen Lektiire des knapp hundert
Seiten starken Buches; hier konnen nur die Schlufiglieder dieser Gedankenkette
aufgezeigt werden.

Zunichst: Pestalozzis Denken schreitet nicht geradlinig von Schlufl zu Schlufl
weiter, sondern es «kreist» um seinen Gegenstand, und es sucht die Wahrheit nicht
von der Sache her, sondern aus der Erkenntnis der eigenen Menschennatur zu
finden. So kommt Pestalozzi zu Gedankengingen, die «auf der einen Seite genial,
auf der anderen ganz dilettantisch und hilflos sind» und sich jeder Vereinigung zu
einem geschlossenen philosophisch-pidagogischen System entzichen; selbst das ge-
lobte Land der Psychologie des Kindes, in das erst Frobel vorzudringen vermocdhte,
sah Pestalozzi «nur von ferne». Kein wesentlicher Mangel des Denkers Pestalozzi
wird hier unterschlagen oder auch nur bemintelt: weder sein mifigliickter, in ein
«ungliickseliges Zerschlagen der Sprache» sich verlierender Versuch einer Sprach-
lehre noch seine Ueberschitzung der rein formalen Seite seiner «Methode», die
thren stirksten Ausdruck in dem bekannten Wort gefunden hat: «Wenn mein
Leben cinen Wert hat, so ist es dieser, daf§ ich das gleichseitige Viereck (er meint
das Quadrat) zum Fundament einer Anschauungslehre erhoben, die das Volk nie
hatte.» Aber in diesem Neben- und Miteinander von Genialitit und Dilettantismus
und hinter der unermefilichen Fiille von Pestalozzis «Lebensinhalten» wird nun
mit erstaunlicher Deutlichkeit ein bestimmtes «Kategoriensystem» sichtbar, das der
ungeheuren Denkarbeit des unsystematischen Pestalozzi dennoch zugrunde liegt, ein
System iberdies, das mit frappanter, fast beunruhigender Konsequenz durch die
konstitutive Funktion der Zahl drei bestimmt wird. Drei wiederum dreifach ge-
gliederte theoretische «Hauptglieder» halten dieses eigenartige «Denkgerlist» zu-
sammen: die drei konzentrischen «Lebenskreise» (Wohnstube, Arbeit im Beruf
und Staat), die drei «Zustinde» der Menschheit (der tierische, gesellschaftliche und
sittliche) und die auf die Entfaltung der drei Krifte des «Kennens» (intellektuelle
Bildung), «K&nnens» (physische Bildung) und «Wollens» (sittlich-religiose Er-
ziechung) abzielende «Elementarbildung», die schliefilich wieder an die gottliche
Liebe angekniipft und damit zum Ursprung des Menschseins zuriickgefiihrt wird.
Den Verlauf von Pestalozzis eigener Entwicklung kennzeichnet der Uebergang vom
Ideal des Sozialpolitikers «Wahrheit und Recht» zum Leitwort des Volkserziehers
«Glaube und Liebe»; das «ganze Vermichtnis Pestalozzis» aber findet Spranger mit
der die beiden Stufen verbindenden und zugleich iiberhdhenden gliicklich gewdhlten
Formel «Wahrheit und Liebe».

Was die Analyse von Pestalozzis Denkweise nur auf dem Wege der Zergliede-
rung zu leisten vermag, das gibt, sie priludierend, der Wortlaut einer infolge zeit-
bedingter Behinderung nicht gehaltenen Gedenkrede Sprangers zum 12. Januar 1946,
ein von wahrer Ehrfurcht getragener Dank an den groflen Menschen, dessen Liebe
vor allem den Armen gegolten habe — und die in unvorstellbarem Mafl wieder
arm gewordenen Deutschen, erklirt Spranger, konnen heute kaum mehr und kaum
Besseres tun, als ihre Jugend gut erziehen, befliigelt durch «das Vermichtnis eines
Mannes, der im Uebermafl des Leidens nie verzagt hat». Aus dieser tiefen Not
kommt uns mit Sprangers Beitrag zum Gedenkjahr ein wesentlich vertieftes Ver-
stindnis fiir den groflen Menschenfreund entgegen, den wir so gern und nicht ganz
frei von Selbstgefdlligkeit den Unsern nennen. MAX ZOLLINGER

765



	Kleine Rundschau

