
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1947-1948)

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU
$

ALEXANDRE VINET: «BRIEFE I» (1813—1828)1

«Qxe l'on publie bout à bout une centaine de

ses lettres d'amitié, de tendre consolation et
d'encouragement et vous verrez, quel florilège magnifique

cela fera.* Charly Clerc.

Die «Société d'édition Vinet» läßt der Veröffentlichung der literarhistorisdien
und theologischen Schriften des Waadtländers Alexandre Vinet (1797—1847) die
systematische Herausgahe eines großen Teiles seiner Briefe folgen. Der
vielversprechende erste Band erscheint mit jener verlegerischen Sorgfalt ausgestattet,
welche die geschichtlich und seelenkundlich aufschlußreichen Briefzeugnisse des

Werdens eines bedeutenden Gelehrten verdienen.
In den zwischen 1813 und 1828 geschriebenen Briefen sind es eigentlich weniger

die Marksteine äußerer Entwicklung, wo der Leser besonders ergriffen innehielte.
An den sich an die Eltern, Verwandte, Lehrer und Freunde wendenden Episteln
fesselt vielmehr der Gemütshintergrund, vor weldiem sie entstanden, um als

Früdtte einer überfeinerten Gewissenhaftigkeit plastische Gestalt anzunehmen.
Beim genießerisch-bedächtigen, der Spannung keineswegs baren Durchlesen der

Korrespondenz Alexandre Vinets wird man zwar unwillkürlich zum Begleiter
seines Lebensganges; das historische Umgelände der Epoche der Restauration erfährt
dank den reidilichen Fußnoten des Herausgebers, Prof. Pierre Bovet, eine
willkommene Beleuchtung. So erleben wir mit, wie der Zwanzigjährige, im Jahre 1817,
kurz vor dem Abschluß seiner theologischen Studien, als Lehrer der französischen
Sprache ans Pädagogium nach Basel berufen wird. Zwei Jahre später wird ihm der
Lehrstuhl für französische Literatur an der dortigen Universität anvertraut. Im
gleichen Jahr die Ehe mit seiner Base, Sophie de la Rottaz, schließend, entscheidet
er sich für ein längeres Bleiben in der alten Stadt am Rhein.

Man möchte annehmen, daß sich der sorgfältig geschulte, für Wissenschaft und
Naturschönheit sichtlich empfängliche Sohn eines höheren Staatsbeamten aus der
Waadt in Basel wohlgefühlt hätte, so wie einst Erasmus von Rotterdam, der in
einem Brief an Thomas Morus vom Juni 1516 rühmte: «Ich kann kaum sagen, wie
sehr mir diese Basler Atmosphäre gefällt, wie sehr der Menschenschlag — es gibt
nichts Freundschaftlicheres, nichts Aufrichtigeres. Wie viele begleiteten mich, als

ich fortritt, wie viele Tränen flössen zum Abschied.»
So wäre man nidit erstaunt, wenn sich auch der Glaubenserneuerer und Wissenschafter

einer späteren Zeit von dem Gemeinwesen angezogen gefühlt hätte, dessen

Bürgersdiaft in Jahrhunderten zielbewußter Gewerbetätigkeit seinen Wohlstand
nur deshalb zu mehren schien, um der Pflege des Geistes desto eifriger und
wohlausgerüsteter obliegen zu können.

1 Alexandre Vinet: «Lettres». Avec un Repertoire de toutes les lettres recueillies dans
les Archives Vinet par Pierre Bovet, Professeur honoraire de l'Université de Genève.
Tome premier 181.3—1828, Librairie Payot, Lausanne 1947.

7 5 5



«Le suprême bonheur est aux lieux où l'âme est enchaînée.» Yinet, durch glückliches

Familienleben, Bindungen mannigfach anregender Freundschaft und das
Gelände seiner lemanischen Heimat verwöhnt, «betrachtet sich in Basel lange als

Verbannten». Die Gegend erscheint ihm kalt, den Musen wenig gewogen und
der Eindruck, den er von der Stadt der Bernoulli, Bachofen und Burckhardt
festhält, stimmt sonderbar genau mit demjenigen eines anderen Waadtländers überein,
bemerkte doch C. F. Ramuz 1914 in seinem «Journal»: «Ville des âmes en exil, je
crois, ce Bâle, ville partagée.»

Es schien uns nicht überflüssig, auf dieses aus vielen Briefstellen hervorgehende
Gefühl der Entwurzelung und des Fremdseins hinzuweisen, könnte man sich doch
allen Ernstes fragen, ob sich der kritische Geist und die Sensibilität Alexandre
Vinets in gleich hohem Maße verfeinert hätten, wenn ihm vergönnt gewesen wäre,
zu Lausanne in seine Mannesjahre hineinzuwachsen.

Die baslerische Einsamkeit, die ihm die angestammten Voraussetzungen jenes
inneren Ausgleiches und Seelenbehagens raubte, dem sein Gemüt doch unablässig
zustrebte, erlegte ihm gleichsam zu fernerem Lohne für manche Entbehrung des

Herzens die harten Prüfungen scharfer Selbstbetrachtung und -erziehung auf.
Diese Betrübnis des «dépaysement» darf besonders bei einem gebildeten jungen

Manne nicht überraschen, der Baslern Französischunterricht zu erteilen hat, ohne
selbst der deutschen Sprache mächtig zu sein. Mit liebenswürdiger Offenheit erzählt
Vinet in seinen Briefen, wie er sich die Kenntnis des Deutschen Schritt um Schritt
erobert. Er schämte sich nicht, seine Schüler, die er «wohlgeratener als diejenigen
von Lausanne findet», um Auskunft zu bitten und, obgleich wir nicht erfahren,
welche Methode der Vaudois einschlug, um gründlich Deutsch zu lernen, sehen wir
ihn doch bald seiner im Thurgau weilenden Braut sdtreiben: «So hoffe idt denn
bald genügend Deutsch zu können, um mit Ihnen zusammen einige jener würdigen
Dichter zu lesen, die den Zustand meines Gemüts erraten zu haben scheinen.» Auch
kann uns die Freude nicht entgehen, mit welcher er die achtzehnbändige Ausgabe
der Werke Friedrich Schillers aus den Händen seiner Gymnasiasten empfängt. «Das

wenige, was ich von deutscher Literatur erhaschte, als ich die Nase dreinstedcte,
macht mir Lust, mir deren Kenntnis eines Tages ganz anzueignen.»

Bald wird Vinet Zschokkes «Stunden der Andacht» lesen und übertragen, schwärmerisch

die Schönheiten der Poesie Johann Gaudenz von Salis' rühmen und in den
Tagen der Bekümmerung Lavaters «Handbibel für Leidende» zur Hand nehmen.
Das ernsthafte und zielbewußte Studium der deutschen Sprache, deren Bau und
Fülle dem Bürger aus lateinischen Sprachbezirken unzweifelhaft viel Mühe bereitet,
zeugt symbolhaft für das Streben des Theologen, kraft willentlicher Anstrengung
in einer realen Welt Wurzeln zu schlagen, über deren eiligen Vorübergang er sich
als nachdenklicher Christ keiner Täuschung hingab.

Das Gewissen des Eidgenossen heißt ihn, Deutsch zu lernen. Das Gewissen der
zur Führung anderer Seelen berufenen Seele, verleiht auch den kleinsten seiner
Verrichtungen eine besondere Wirksamkeit — oder hält ihn von der Tat zurück.
«Nur mit Bangen sähe ich mich als Haupt einer Gemeinde.» Und das Gewissen
des vollkommenen Freundes gibt seiner ganzen Jugendkorrespondenz eine
ungemeine Gemütswärme. So sehen wir jede seiner Aeußerungen von einem zwingenden

Bewußtsein der Verantwortung durchdrungen; von hemmenden Bedenken,
gelähmt, zerrissen oder getrieben, legt er in seine Briefe oft einen beschwörenden

Ton, der zwar nie durch unziemliches Proselytenmachen verletzt.
Es gibt Skrupeln, die falscher Demut zum Verwechseln ähnlich sehen. Angeborne

Vornehmheit des Charakters, Gemütslauterkeit und Großmütigkeit des Herzens
bilden aber im Innern Vinets die währschafte Kette, in welche er die Fäden seines

religiösen Denkens und literarischen Bemühns mit solch sauberer Uebersichtlich-

7 5 6



keit einschießt, daß niemals ein Zweifel an der Güte des Tuches seiner ganzen Art
aufkommt. Höchstens die Episode, wo Alexandre sich bei seinem Vater in
Wendungen, die von Ergebenheit triefen, entschuldigt, weil er eine einst von ihm
empfangene Uhr weiterzuschenken die Absicht äußerte und die endlosen
Ermahnungen an seine in Paris weilende, geistig offensichtlich bewegliche Frau, «ja das

eitle Leben der Gesellschaft» zu meiden, führen den Leser an die Grenze, wo
Selbsterniedrigung und moralisierendes Pädagogentum unerträglidi zu werden
anfangen.

«L'incomparable profit moral que je retirai du voisinage de M. Vinet et de mon
séjour dans ce bon pays de Vaud, ce fut de mieux comprendre, par des exemples
vivants et récents, ce que c'est que le christianisme intérieur», bekennt Sainte-
Beuve, um auch unsere Neugier auf die epistolaren Spuren eines Glaubens zu
lenken, der in unermüdlicher Bemühung die Reformation täglich zu erneuern sich

aufmacht: nämlich die Erneuerung des menschlichen Gewissens vor dem Gott, den

es sich aus den Bildern seiner Seele erschafft: erhaben, barmherzig und gerecht.

In seinen Briefen erscheint uns allerdings Vinet nicht immer frei von jener
gefühlsseligen Religiosität, die ihre Kräfte aus autosuggestiven Visionen und
Impulsen zieht. Einen Menschen in seiner Anthropozentrik befangen zu sehen, heißt
nidtt, die Gültigkeit seines Menschentums in Frage stellen!

«Ne faut-il pas, en beaucoup de cas, se fier au sentiment comme à la raison», fragt
sich Vinet. Damit stimmt er, wie aus Wahlverwandtschaft, mit Blaise Pascal

zusammen, der einmal erklärt: «Nous connaissons la vérité, non seulement par la
raison, mais encore par le cœur.» Vinet hütet sich zwar davor, in seinen Briefen
Theologengepäck abzustellen und schämt sich einer lyrischen Ungenauigkeit nidit,
wenn er fühlt, daß nur sie der Verwicklung einer Lebenserscheinung oder -erfah-
rung treu zu entspredien vermag. Ein frohes Staunen faßt den Leser immer wieder,
wenn er — von der Freude an den Spielregeln der Sprache ergriffen — beobachtet,
wie es dem späteren Meister der Deutung Racines gelingt, eine lebenswahre Vagheit
durch einen Stil wiederzugeben, der dennoch an Eleganz und Durchsichtigkeit
des Satzbaues nichts zu wünschen übrig läßt. Daß seiner stilistischen Geschmeidig-
keit eine puritanische Schlichtheit anhaftet, gereicht dem Waadtländer Theologen
kaum zum Tadel!

Durch die Widersprüchlichkeit der Menschennatur in steter Unruhe gehalten,
ringt er unablässig als Bibelleser um die Schau des rechten Wegs. «Ich begehre das

Evangelium und finde es gewiß unter meiner Hand; will ich es aber lesen, so
schieben sich tausend Auslegungen störend zwischen seiner Verkündung und mir
ein.» Die intellektuelle Seite seines Wesens hindert ihn auch nicht, einmal
auszurufen: «Das Evangelium Seite um Seite lesend, bemühe ich mich, außerhalb
jeder überlieferten Lehrmeinung und jeder verkündeten Doktrin zu stehen.»

Diese sich bei Vinet aus jeder Lebensäußerung verratende Gewissenhaftigkeit ist
Teil eines ungemein feinen Gefüges des sittlichen Wollens, welches letztlich das

hochgemute Bewußtsein seiner Sendung spiegelt. Redend und betend, rühmend
und klagend, spricht Vinet stets aus der Fülle des sich Gott verantwortlich Wissenden.

Darum empfängt denn auch jeder seiner Sätze über das Gebet eine ganz
besondere Weihe. «Lavater», schreibt er einmal, «hat mir mit seiner ,Handbibel für
Leidende' viel Gutes erwiesen; er überwand eine gewisse Unfähigkeit zu beten,
welche mich sehr beunruhigte.» Dem Christen, der fürchtet, daß sein Gebet sich in
den Sphären verliere, wo die Planeten in eisiger Stille kreisen, gibt er neuen Mut,
wenn er aus tiefinnerer Erfahrung bekennt, daß «das Gebet seinen Lohn in sich

trage im Gefühl eines die Seele füllenden, wachsenden Friedens.»

Der Sinn für das Absolute gründet bei Vinet, obgleich die Behauptung paradox
klingen mag, im Gewissen des Individuums. Als «spécialiste de la conscience», um

757



eine treffliche Wendung Charly Clercs zu übernehmen, verfeinert er es zu einem
Instrument subtilster religiöser und philosophischer Wahrnehmung, um es durch eine
heroische Sammlung der Gemütskräfte und eine mitunter fast krankhaft anmutende
Selbstanalyse zur Macht einer Intuition der Gotteserkenntnis zu erheben.

Einer seiner Lebensaufgaben läßt er früh Erwähnung geschehen: «Die
gegenseitigen Beziehungen zwischen der staatlichen und der kirchlichen Autorität in der
evangelischen Kirche und in unserem Kanton», beschäftigen ihn in einerri Brief vom
23. März 1823 an seinen besten Freund, den Pfarrer Louis Leresche. Hier findet der
waadtländische «Réveil», welcher in der Gründung der «Eglise libre évangélique»
1845 einer religiösen Erweckungsbewegung sichtbare Gestalt gab, seine Stimme.
Ein auf der Autorität der Bibel ruhender Glaube, den die Hoffnung beflügelt, Gott
ohne Mittler zu schauen, ringt hier mutig um die Lösung von jener Fessel, welche
die Seele, trotz der reformatorischen Befreiung, in ihrem Aufschwung zum Uebersinn-
lichen zu hemmen schien: die rechtliche Bindung zwischen Staat und Kirche.

Diese Bindung blieb in der deutschsprachigen Schweiz bis zum heutigen Tag so
stark und wurde offenkundig als so organisch empfunden, daß sich der Wunsch zu
deren Aufhebung nirgends mit irgendwelcher Dringlichkeit kundtut. Die Haltung
Vinets, hinsichtlich des «scheinheiligen Prinzips der Staatsreligion» erklärt auch seine

gerechte Stellungnahme gegenüber dem Katholizismus.
Der Leser von Vinet-Briefen darf dessenungeachtet nicht erstaunt sein, ihn an

einer Stelle die geistige Autorität der Kirche, die sich Jesus Christus in den Seelen
auferbaut hat, mit der frommen Unnachgiebigkeit eines Kardinal John Henry Newman

verteidigen zu sehen: «Car il ne nous est pas ordonné, il nous- est donné de

croire; la foi que l'Eglise impose, le Saint-Esprit nous l'inspire. Voilà la condition
du chrétien protestant.»

Welche Freude hätte Vinet wohl erfaßt, wenn er, der 1845 die waadtländische
Freikirche mitbegründete, das wohlwollende Zeugnis eines Zürcher Studenten
gekannt hätte, der 1864 des Umganges mit freikirchlichen Kreisen pflog. Conrad von
Orelli, der spätere Alttestamentier und Orientalist, Vater des heute amtenden stadt-
zürcherischen Dekans, schreibt: «Aber den Eindruck habe ich von der freien Kirche
bekommen, daß das Christentum noch heute, so gut wie vor 1660 Jahren nötigenfalls

auf eigenen Füßen stehen kann, und daß eine Kirche, welche notgedrungen auf
staatliche Unterstützung verzichtet, von Gott einen ganz besondern Segen erwarten
darf.»

Das Selbstporträt, das uns Vinet in den Jahren seiner geistigen Formung malt,
wäre unvollständig, zögen wir die Aufmerksamkeit nicht auf die seelische
Entwicklung, welche sich in seiner Korrespondenz deutlich abzeichnet. Welch herrliches
Kapitel ließe sich über Alexandre Vinets Genie der Freundschaft schreiben! Zwar
wüßten wir am Ende nicht zu sagen, ob er besserer Sohn, Freund, Gatte oder
Vater war.

Vinet ist einer jener ständig auf dem Weg zu sich selbst befindlichen Menschen.
Nie aber gefällt er sich, als Narziß seine Züge schmeichlerisch in den Gewässern seines

Wissens und seines Stolzes zu spiegeln. Der Christ, der dem Mitmenschen dienen
will, strebt in ihm nach möglichst vollkommener Selbstverwirklichung. Diese
Gewißheit gehorsamen Dienstes nimmt dennoch die Sorge nicht von ihm hinweg,
daß der Introspektion eine große Gefahr innewohne.

«Glücklich der Mensch», schreibt er am 19. August 1819 an seine Braut, «der den
Antrieben der Natur ungezwungen gehorcht, anstatt sich zu analysieren. Glücklich
jener, der aus seinem Charakter nicht einen Gegenstand müßigen Studiums macht,
sondern ihn vielmehr als tätiges Werkzeug des Guten und der Tugenden gebraucht,
und der nicht in einer indiskreten Untersuchung dessen, was er ist, die Naivität des

Denkens und die Ursprünglichkeit seines Geistes verliert. Ich gestehe Ihnen: ich

75 8



liebe die Leute, die sich selbst nicht gut kennen; in meinen Augen ist dies das Zeichen
kräftiger Geschlossenheit des Charakters und das Pfand großer Energie.»

Mit der scharfäugigen Unerbittlidhkeit eines La Rochefoucauld gesteht er seiner
Sophie, der er sich mit achtzehn Jahren verlobt hatte: «Sie beben, Sophie, aber ich
glaube mich nicht zu täuschen; ein hervorstechender Fehler hätte mir einen Charakter
gegeben; ein besonderes und ausgesprochenes Laster verleiht dem ganzen Charakter
Energie; indem es einen Kampf in der Seele entfesselt, zwingt es die edeln Neigungen
dazu, Tugenden zu werden; es gibt dem Leben Spannkraft und den Gefühlen einen
Aufschwung...»

Hier tauchen diese an Amiel gemahnenden Gewissenszwiespalte auf; diese
lebensfeindlichen Moralistenqualen, welche eine oberflächliche Betrachtung als Schwächezeichen

und Folgen ungesund übersteigerter Sensibilität abzutun geneigt sein könnte.
Vinets Erfolg und das stattliche Erbe, welches er im Waadtland als Theologe,
Literarhistoriker, Dichter und Patriot hinterließ,, fordern uns aber geradezu auf,
diesen in seinem Willen zum Höhern und Reinem verwurzelten Skrupel zur Würde
eines Ecksteins zu erheben, den Gott jenen Seelen zum Fundament gibt, die
aufgerufen sind, seiner Sache zu dienen: der Sache des Wahren, des Guten und des

Schönen.
Des Schönen? Bei Vinet? Bei Vinet als Meister des Briefes? Seien wir nidit erstaunt,

in seinen zuweilen ungewöhnlich langen Briefen, die man sich in einer behaglichen
Biedermeierstube im gelben Lampenschein geschrieben vorstellt, nur wenigen
Beschreibungen zu begegnen. Wie weit ist er von Ramuz entfernt, der aus einer mit
Goethe wesenverwandten Haltung des Künstlers heraus bekennt, «que ses idées lui
viennent des choses» oder «que ses idées lui viennent des yeux — s'il avait des

maîtres, ce serait chez les peintres».
Gewiß fehlte ein konstitutives Element zur Harmonie des ganzen Menschen, wenn

Vinet uns nie den Zauber des Léman besänge und kein zärtliches Kennerwort den
herben Sonnenrebenduft der heimatlichen Weine liebevoll priese. Die Empfindungen,
welche der Anblick Zürichs einmal in dem jungen, von Basel mit einem Freund daher-
gewanderten Confédéré weckt, verraten ebenfalls eine lyrisch-ganzheitliche
Gemütsbeschaffenheit. «O Zurich, cité poétique, ville enchanteresse, patrie de Gessner et
des beaux arts, puissions-nous ensemble te revoir, et à l'aspect de tes belles

campagnes bénir le Ciel qui a si bien doté notre patrie, et qui nous y prépare le bonheur.
Adieu Sophie.»

In einem Brief an seinen Freund Charles Monnard schreibt er einmal, «wie er
ihn um das Glück beneide, auf dem Lande leben zu dürfen». Alle diese durch die
Schau ins Wirkliche eingegebenen Beobachtungen, sowie einige in den Briefen
verstreute Bemerkungen über die Bedeutung der bildenden Kunst, können uns von dem
«Seelenbaumeister» Vinet nicht ablenken.

Bis ins innerste Knochenmark hinein ist er Puritaner, ist er ein vor der Selbstqual
nicht zurückschreckender Wahrheitssucher. Ein Streben nach dem Schauen und Greifen

absoluter Werte gibt audi seinem Briefstil das Gepräge; Verallgemeinerungen und
ein zur heiter-freien Anschauung des Daseins im Widersprudi stehender Hang zur
Abstraktion sind deshalb unvermeidlich. Wenn für einen C. F. Ramuz «die Liebe
unlösbar mit der Berührung durch das Schöne verflochten ist», so verwirklicht
Alexandre Vinet kraft eines völlig andersgearteten Schöpfertumes eine Aesthetik
der Moral, ohne aber in lebenstüchtiger Synthese den immanenten Antagonismus
zwischen Askese und Sinnlichkeit endgültig zu überwinden.

Unbeirrbarem Streben nadi der Schau und Verwirklichung de? Ordnung als
metaphysischer Funktion, entspricht sein Mißtrauen gegen die untergründigen Kräfte.
«Le chaos n'est jamais une richesse.» So umfassen auch die Briefe als strenge
Abgrenzung das ihm zugeloste Reich; uns im Anblick der von ihm erschlossenen Gelände

7 5 9



ergehend, mögen wir von ihm nicht erwarten, was zu geben außerhalb seiner
Macht lag.

Philippe Bride!, geistiger Nachfahr Vinets, erinnert uns an ein Wort des Lausanner
Gelehrten, welches als Leitspruch über seiner ganzen Korrespondenz stehen könnte:
«L'élément moral est le seul qui, transformant un fluide vague en un corps solide,
puisse opérer pour ainsi dire, la cristallisation du sentiment religieux. Toute religion,
où la conscience ne joue pas un rôle principal, n'est qu'une poésie ou un philoso-
phème, et ne tarde pas à se perdre dans un panthéisme ouvert ou désavoué.»

Im Königreich seiner theologischen Vorstellungen und in der Großzügigkeit seines
sozialen Denkens, wird deshalb Vinet die ihm gemäße Schönheit verwirklichen. Ein
ihr durch innere Anmut gemäßer Kult der Freundschaft gibt ihm Sätze von platonischem

Klang ein: «Die Sympathie von Freunden eurer Art ist so recht dazu
geschaffen, meine Ideen und Gefühle zu jenen Sphären zu erheben,, wo die Seele

wohnen soll.» Ja, selbst wenn «es ihm beschwerlich wird, die Feder zu führen», dient
der Seelenbaumeister seiner Kunst mit weiser Leidenschaftlichkeit, um jener Schönheit
dichterische Gestalt zu geben, die der Himmel in menschlichen Herzen widerspiegelt.

Der Leser, der diesen ersten Band der «Lettres» Alexandre Vinets lebhaft angeregt
und voll angenehmer Erinnerungen auf dem Bücherschaft versorgt, trennt sich von
dem wertvollen Buch mit dem Wunsch, es möchte der «Société d'édition Vinet»
vergönnt sein, für die Fortsetzung ihrer Veröffentlichungen die verdiente
Unterstützung zu finden. Er würde es auch begrüßen, wenn deren leitende Organe daran
dächten, in einem Sammelband maßvollen Umfanges die wesentlichsten und
typischsten Briefe aus Vinets ganzem Leben zu veröffentlichen. Es ist nicht daran zu
zweifeln, daß ein Buch vom Gehalt jener, die Dieterich in Leipzig früher mit Briefen
des Erasmus, Jacob Burckhardts, der deutschen Dichter der Klassik und Romantik
in gediegener Form herausgab, auch in den Landschaften zwischen Bodensee und
Bielersee einer großen Leserschar willkommen wäre.

«Briefe gehören unter die wichtigsten Denkmäler, die der einzelne Mensch hinterlassen

kann», behauptet Goethe einmal, und mit Alexandre Vinet sind wir
überzeugt, «daß die Freundschaft als erste diese süße Kunst, Briefe zu schreiben, segnen
Sollte». KONRAD KAHL

HERMANN HESSE: WEG UND WANDLUNG

«Ich wollte ja nichts als das zu leben versuchen, was von selber aus mir herauswollte.

Warum war das so schwer?»
Dieses Motto, das Hermann Hesse der Erzählung «Demian» voranstellte, darf

wohl mit Recht, wie es bei Max Schmid, «Hermann Hesse» (Fretz & Wasmuth
Verlag AG., 1947), geschieht, als «geradezu programmatisch für des Dichters ganzes
Leben» bezeichnet werden. Es deutet den Weg an, den Hesse suchte, den Weg zu
sich selbst, und gibt eine Vorahnung von der Wandlung, die nötig war, um ihn
zu finden. «Weg und Wandlung» lautet der Untertitel, den Max Schmid seiner
Hesse-Darstellung gegeben hat. Diese will weder eine Biographie in der Art von
Hugo Balls Lebensbeschreibung sein, noch kann sie den Anspruch erheben, das

Werk des Dichters erschöpfend zu erfassen. Schmid unternimmt vielmehr den
Versuch, eine sich auf das Wesentliche begrenzende Analyse zu geben, indem er den
inneren Entwicklungsgang von Hesses Leben und Schaffen aufzeigt.

Zwei Kräfte — Bewußtsein und Erleben — bilden seiner Auffassung nach

gewissermaßen die Grenzmarken von Hesses «Weg nach Innen». Wo sie sich

überschneiden, hört der Weg auf, ist das Ziel, die Harmonie im Selbst, erreicht. Schmids

760



Hesse-Monographie gliedert sich somit logischerweise in die beiden Teile «Bewußtsein

und Erleben» und «Harmonie». Der Weg, der zum Ziel führt, ist zugleich
Wandlung, indem die einander entgegengesetzten Grenzlinien mancherlei Formen
und Gestalten annehmen. Derselbe Gegensatz, der sich in «Demian» als Spannung
zwischen Bewußtsein und Erleben kundgibt, wandelt sich in «Siddhartha»,
«Steppenwolf», «Narziß und Goldmund» in den Formen Zeit—Unendlichkeit,
Geist—Natur und Geist—Seele ab und spiegelt sich im «Glasperlenspiel» als

Zwiespalt zwischen Vita activa und Vita contemplativa wider. Eine Wandlung
geht auch insofern vor sich, als bald die eine, bald die andere der beiden Grundkräfte

stärker ist, so daß der Weg bald diese, bald jene Wendung macht.
Aus dem Bilder- und Erlebnisreichtum von Jugendzeit und Elternhaus führt

der Pfad hinaus in die feindliche Außenwelt, die zur Selbstbehauptung zwingt.
Hin- und hergeworfen zwischen Wollen und Entsagen, zwischen Bewußtsein und
Erlebnisfülle, findet Sinclair dank der Hilfe seines Freundes Demian den mühevollen

Weg zum Selbst. Schon in «Klein und Wagner» stürzen die Dämme des

Selbst jedoch wieder ein, und Klingsor ringt von neuem mit der Frage:
Selbstpreisgabe oder Selbstbehauptung. Siddhartha findet die Harmonie scheinbar im
Erlebnis der Allbeseeltheit, doch der starke, selbstbewußte Geist des Westeuropäers
findet in der Selbstauflösung des Orientalen keine endgültige Beruhigung. Er
erwacht im «Steppenwolf» erneut und kämpft sich hier zu einer «außerraumzeit-
lichen Geistigkeit» durch. «Narziß und Goldmund» interpretiert Schmid als einen
Sieg des Geistes über die Seele; doch erst in der Morgenlandfahrt bewältigt der
Dichter den Konflikt. Durcir das Mittel der Versenkung eignet er sich den «Lebensstil

der beseelten Vernunft» an, und im «Glasperlenspiel» offenbart sich diese

Harmonie zwischen Geist und Seele als «lebenswarme Vernünftigkeit», als Triumph
des «Geistes im Selbst».

Schmids Monographie stellt eine knapp gefaßte, klar durchdachte Einleitung zu
Hesses Werk dar. Der Verfasser verfehlt auch nicht, sie in den allgemeinen
geistesgeschichtlichen Rahmen hineinzustellen, der durch Ludwig Klages, J. J. Bachofen
und die Neuromantiker umschrieben wird. Die Stärke des Buches liegt in seiner
konsequenten Linienführung und in der Beschränkung auf das Wesentliche.

Dagegen kann man sich des Eindruckes nicht erwehren, daß die Tendenz zur
begrifflichen Formulierung und philosophischen Erläuterung den Verfasser hie
und da zu Gedankenkonstruktionen verleitet, die den Boden der reinen
Interpretation verlassen: In «Narziß und Goldmund» zum Beispiel bezeugt Hesse, daß
auch die physische Liebe der Zigeunerin Lise dazu beigetragen habe, Goldmunds Bild
vom Wesen der «Urmutter» zu formen: «Es hatten die Züge der Zigeunerin Lise,
die Züge der Ritterstochter Lydia und manche andere Fraue.ngesichter Eingang in
jenes ursprüngliche Bild gefunden.» Dieser authentischen Feststellung glaubt Schmid
widersprechen zu dürfen. Um «den verhältnismäßigen Anteil zu bestimmen, den
Geschlecht und Erlebnis der Seele in Goldmunds Liebesstunden haben», zieht er
eine theoretische Erörterung von Ludwig Klages über den Eros heran. Gestützt auf
Klages' Ueberlegung, wonach der Eros, das «Erlebnis der Seele», durch die
Geschlechtsanziehung nicht beeinflußt wird, gelangt er zum Schluß, das Antlitz der
Zigeunerin Lise und alle andern Frauengesichter außer jenem Lydias und Rebekkas

— der Mädchen, die Goldmund wirklich liebte — hätten das Bild der Mutter
nicht geformt. Hier und auch anderswo muß somit der Dichter dem Philosophen
Platz machen, weil seine Anschauung nicht in das gedankliche System Klages'
hineinpaßt!

Trotz dieser etwas unangenehm berührenden Tendenz zur philosophischen
Konstruktion, die noch durch einzelne überspitzte Formulierungen betont wird, darf
Schmids Darstellung doch als ein interessanter und anregender Beitrag zur Er-

76 1



forsdiung von Hesses Wesen und Werk gewertet werden. Neben den schon
erwähnten Vorzügen der Konzentration und straffen Linienführung sind besonders
einzelne Kunststücke der Interpretation wie etwa die des Gedichtes «Immer hin
und wider strebt der Blütenzweig im Winde...» hervorzuheben. Auch die
ausgleichende, die innere Zerrissenheit überbrückende Funktion von Hesses sprachlichem

Rhythmus weiß Schmid an Hand von Beispielen überzeugend zu
veranschaulichen.

Der Literaturhistoriker begrüßt schließlich lebhaft den nützlichen, von Armin
Lemp zusammengestellten bibliographischen Anhang, der auf 45 Seiten mit
Ausnahme der Separatabdrucke alle selbständig erschienenen Werke Hesses umfaßt,
wobei die einzelnen Ausgaben in chronologischer Folge aufgeführt werden.

P. SULZER

SCHWEDISCHE GERMANISTIK IN DEN
LETZTEN JAHREN

Was uns bei der humanistischen Sektion der schwedischen Universitäten auffällt,
ist die schwache Stellung der europäischen Kultursprachen: Für Englisch,
Französisch und Deutsch gibt es nur je eine Professur. Diese sind aus traditionellen
Gründen vorwiegend philologisch-sprachhistorisch orientiert. Ausnahmen bilden
zur Zeit der Anglist Liljegren in Uppsala — früher Professor in Greifswald, ein
hervorragender Kenner der amerikanischen Literatur — und der Germanist Axel
Lindqvist in Göteborg — in der Schweiz bekannt als Herausgeber der Epigramme
Johann Grobs in der «Bibliothek des literarischen Vereins Stuttgart» (1929). Die
Literaturgeschichte selbst besitzt an jeder Universität nur einen Vertreter. Die von
der Universitätsreorganisation des Jahres 1947 beschlossene Verdoppelung der
Literatur-, der Englisch- und der Französischprofessuren wird vorderhand die Stellung

der europäischen Literaturgeschichte kaum wesentlich verbessern. Eine
Aufteilung des Deutschen in eine sprachliche und eine literarhistorische Linie wurde
überhaupt nicht für notwendig erachtet.

Ist somit für die Literaturgeschichte von der schwedischen Germanistik kaum
viel zu erwarten, so zeigen sich die Linguisten dafür um so rühriger. In erster Linie
ist hier der germanistischen Forschergruppe an der Universität Lund zu gedenken,
in deren Zentrum eine menschlich und wissenschaftlich gleich hervorragende
Forscherpersönlichkeit steht: Erik Rooth. Die von Professor Rooth stammenden
und von ihm angeregten Leistungen sind methodisch wie in den Resultaten gleich
interessant, auch wenn ihr Gegenstand uns nicht so nahezuliegen scheint. Sie dienen
in erster Linie der Erforschung eines von der Dialektgeographie lange vernachlässigten

Gebietes, dem Niederdeutschen, dessen Dialekte von den modernen
Bevölkerungsbewegungen noch stärker bedroht sind als die schweizerischen.

Da das Niederdeutsche die schwedische Sprache besonders in der Hansazeit
entscheidend beeinflußt hat, richtete sich auch die schwedische Sprachforschung immer
wieder auf dieses, und ihre Verdienste sind in dieser Beziehung bedeutend
(vergleiche Rooth im «Niederdeutschen Jahrbuch 1942—-1943»). Rooth hat aber noch
etwas in die Waagschale zu werfen, was seiner Tätigkeit eine besondere Note
verleiht, nämlich ein beachtliches Organisationstalent, das alle verfügbaren Kräfte auf
einige wenige Hauptziele hin auszurichten versteht.

Die von Rooth seit 1934 herausgegebene Reihe «Lunder Germanistische
Forschungen» umfaßt bis jetzt neunzehn Arbeiten, wovon zehn Probleme der
niederdeutschen Philologie behandeln. Man möge hier das Augenmerk besonders richten
auf die Arbeiten von T. Dahlberg («Mundart von Dorste», zwei Bände, 1934 und

762



1937; «Studien über den Wortschatz Südhannovers», 1941), T.R.Ahlden
(«Entstehungsgeschichte der Kölner Bibel-Frühdrucke», 1937) und G. Korlén, Dozent an
der Universität Lund («Mundart-Texte des 13. Jahrhunderts», 1945; hier sei übrigens

auf Korléns ausgezeichnete Uebersicht «Svensk germanistik forskning 1935—
1945» in «Ord och Bild», 1945, S. 396 ff., hingewiesen).

1945 traten die Lunder Germanisten ferner hervor mit einer Zeitschrift «Niederdeutsche

Mitteilungen» (herausgegeben von der Niederdeutschen Arbeitsgemeinschaft,

redigiert von Erik Rooth), die nunmehr in drei Heften vorliegt. Der erste
Jahrgang, 90 Seiten umfassend, enthält einige Spezialarbeiten. Der zweite Jahrgang
zählt bereits 180 Seiten und dokumentiert schon rein äußerlich den Erfolg des in
einer schwierigen Zeit, bei allgemein schwindendem Vertrauen gegenüber allen
deutschen Belangen begonnenen Unternehmens. Er bringt zuerst zwei erschütternde
Dokumente, den Nachruf Professor Borchlings, des Begründers der niederdeutschen
Sprachforschung, auf die wahrscheinlich im Konzentrationslager verstorbene
Sprachwissenschaftlerin Agathe Lasch, und den Nachruf Erik Rooths auf Borchling selber.
Beide Aufsätze vermitteln ein umfassendes Bild der betreffenden Gelehrten und
sind mit wichtigen Literaturhinweisen versehen. Gerade der Hinschied Borchlings
und Agathe Laschs lassen die Bemühungen der Lunder Germanisten ganz besonders

wichtig erscheinen, wie heute überhaupt jede Hand, die der darniederliegenden
deutschen Wissenschaft über die Grenzen gereicht wird, Aufmerksamkeit und
Unterstützung verdient. Von den übrigen Beiträgen des zweiten Jahrganges sei

besonders der «Niederdeutsche Literaturbericht 1939—-1945» von G. Korlén
hervorgehoben. Das dritte, vor einigen Wochen erschienene Heft der «Niederdeutschen
Mitteilungen» zeigt schon im Inhaltsverzeichnis die über Schweden hinausreichende
Bedeutung der Zeitschrift, finden wir doch hier bereits drei Beiträge deutscher

Philologen, einen kurzen, aber aufschlußreichen Aufsatz über das märkische «det»

(das, daß) von Th. Frings, den Abdruck einer geistlichen Parabel durch Ludwig
Wolff, und einen Artikel über das Pommersche Wörterbuch von H. F. Rosenfeld

«Zu den pommerschen Haustierbezeichnungen». Das Zentrum des dritten
Heftes bildet jedoch eine vom Deutschen Seminar Lund unter Leitung Erik Rooths
1946 bis 1947 gemeinsam verfaßte Arbeit «Studien und Materialien zur Geschichte
des Elbostfälischen im Mittelalter». Es fehlen mir sowohl der Platz, über die Ergebnisse

zu referieren, als auch die nötigen Vorkenntnisse, sie zu beurteilen. Der Hinweis

muß genügen, daß es sich bei dieser Arbeit, an der außer Rooth sechs
Studenten beteiligt sind, um das von Agathe Lasch («Mundart-Grammatik») als «elb-
ostfälisch» abgegrenzte Sprachgebiet zwischen Magdeburg, Halle, Ballenstedt und
Dessau handelt (Gebiet der Grafen von Askanien, später Anhalt), das im
Spätmittelalter von der rein niedersächsischen Sprachform abgewichen sein muß, um
mitteldeutsche Merkmale anzunehmen.

Neben den Beiträgen der neuern schwedischen Germanistik zur Erforschung des

niederdeutschen Sprachgebietes muß aber hier in Kürze noch einiger anderer
Abhandlungen der «Lunder Germanistischen Forschungen» gedacht werden, die auch

unsere Germanistik unmittelbar interessieren können. Es sind dies vier Arbeiten
zum Bayrisch-Oesterreichischen: Eine frühmittelhochdeutsche Psalterausgabe aus

Milstatt in Kärnten von Nils Törnqvist (1934—1937), der ferner mit einer Reihe
etymologischer Untersuchungen hervorgetreten ist (zum Beispiel in der Zeitschrift
«Studia neophilologica», übrigens ebenda neuerdings stark angefochten von dem
bekannten Germanisten N.Otto Heinertz); eine Neuausgabe der frühmittelhochdeutschen

Predigtsammlung «Spéculum ecclesiae» von Gert Mellbourn (1944), eine
Arbeit über den Sekundärumlaut von germanischem a im Bayrischen von I. Löf-
stedt (1944) und die «Studien zu Peter Probst, dem Nürnberger Dramatiker und
Meistersinger» von Constance Grönlund (1945). Im Zusammenhang mit der letzteren

763



können hier die Untersuchungen zum frühniederdeutschen Verbalsystem von
Erik Alm (1936) und die Arbeit des Uppsalaer Dozenten Gösta Johnsson, «Der
Lautstand in der Folioausgabe von Hans Sachs' Werken» (1941) erwähnt werden.

Von den Professoren Axel Lindqvist und J. Holmberg (Uppsala) sind mir aus
den letzten Jahren (also seit ihren Aufsätzen in PBB. 1936 und 1937) keine größeren
Arbeiten bekannt, auch nicht von E. Wellander (Stockholm), der sich ganz der
schwedischen Sprachpflege widmet. Professor Holmberg ist seit vielen Jahren mit
einer kritischen Ausgabe des Eckenliedes beschäftigt, eine Aufgabe, die er von
K. v. Kraus übernommen hat. An Dissertationen ist schließlich nur eine aus Uppsala
hervorzuheben, die in zweifacher Hinsicht von der traditionellen Linie der
schwedischen Germanistik abweicht. Sie stammt von dem Lunder Dozenten Nils Kjellman
und ist betitelt «Die Verbalzusammensetzungen mit durch» (1945). Während nämlich

alle angeführten Arbeiten ganz der philologisch-historischen Richtung
zugehören, geht Kjellman von einem Problem der lebenden Sprache aus und
behandelt es deskriptiv. In diesem Zusammenhang muß man auch auf die
hervorragende, vor allem sprachpädagogischen Zwecken dienende Zeitschrift «Moderna
Sprak», herausgegeben von N. O. Heinertz aufmerksam machen, die mit vielen
aufschlußreichen, auch aktuelle Fragen aufgreifenden Aufsätzen zur deutschen,
französischen und englischen Sprachforschung ein Gegengewicht zu der einseitig historisch

eingestellten akademischen Sprachforschung bildet. OTTO OBERHOLZER

PESTALOZZIS DENKFORMEN

«Wir wollen weniger erhoben
Und fleißiger gelesen sein!»

So würde Pestalozzi — mit Lessing — wohl ausrufen, wenn er selber Gelegenheit
hätte zu beobachten, wie schändlich sein Name heutzutage mit aufgeschnappten,
aus dem Zusammenhang herausgerissenen Zitaten für die heterogensten Zwecke
mißbraucht wird. Zwar ist heute besser als je dafür gesorgt, daß seine Schriften
in der von ihm selbst gewollten, von seinen eigenen Irrtümern und Fehlern und
vor allem von den eigenmächtigen oder liederlichen Eingriffen und Versäumnissen
anderer befreiten Gestalt gelesen werden können: durch die trotz der Ungunst
der Zeit zum Glück nicht vorzeitig versiegte große historisch-kritische Gesamtausgabe

seiner Werke und in seinem eigenen Vaterland durch nicht weniger als

drei gleichzeitig erscheinende Volksausgaben, den sichtbaren Nachwirkungen der
zweihundertsten Wiederkehr seines Geburtstages. Daß Pestalozzi dennoch, den
ersten Teil von «Lienhard und Gertrud» ausgenommen, zu den schwer, sogar sehr
schwer verständlichen Autoren deutscher Zunge gehört, das haben von jeher gerade
diejenigen seiner Leser am stärksten empfunden, die sich mit dem größten Ernst
bemüht haben, ihn wirklich zu verstehen. Die eine Ursache dieser Verlegenheit
liegt darin, was Pestalozzi als Kind seiner Zeit von uns trennt, die andere, weit
wesentlichere, liegt in ihm selber: in der Undiszipliniertheit seines Denkens und
allzuoft auch seiner Sprache, in seinem unzulänglichen Konzentrationsvermögen,
in alledem, was ihn nach seinem eigenen, sich selbst gegenüber dennoch
ungerechten Urteil zum Schriftsteller völlig untauglich machte.

Wie tief unten man beginnen muß, um Pestalozzi wirklich lesen lernen zu
können, bezeugt das noch unter dem Bombenhagel auf Berlin entstandene kleine
Buch von Eduard Spranger: «Pestalozzis Denkformen» (Stuttgart 1947, S. Hirzel
Verlag): es leistet dem Leser, und zwar nicht allein dem Neuling in der Welt

764



Pestalozzis einen wahren Führerdienst, indem es ihn in Pestalozzis ganz persönliche
Art zu denken zurückversetzt; der Terminus «Denkformen» stammt von Hans
Leisegang, der ihn wohl Sprangers «Lebensformen» nachgebildet hat. Das Ergebnis
dieser mit souveräner Sachkenntnis, unübertrefflicher Exaktheit und feinfühligster
Einstimmung in Pestalozzis komplizierte Geistesart durchgeführten Untersuchung
bildet wohl den zuverlässigsten Schlüssel zum Verständnis des ganzen Pestalozzi.
Dazu bedarf es allerdings der wiederholten sorgfältigen Lektüre des knapp hundert
Seiten starken Buches; hier können nur die Schlußglieder dieser Gedankenkette
aufgezeigt werden.

Zunächst: Pestalozzis Denken schreitet nicht geradlinig von Schluß zu Schluß
weiter, sondern es «kreist» um seinen Gegenstand, und es sucht die Wahrheit nicht
von der Sache her, sondern aus der Erkenntnis der eigenen Menschennatur zu
finden. So kommt Pestalozzi zu Gedankengängen, die «auf der einen Seite genial,
auf der anderen ganz dilettantisch und hilflos sind» und sich jeder Vereinigung zu
einem geschlossenen philosophisch-pädagogischen System entziehen; selbst das
gelobte Land der Psychologie des Kindes, in das erst Fröbel vorzudringen vermochte,
sah Pestalozzi «nur von ferne». Kein wesentlicher Mangel des Denkers Pestalozzi
wird hier unterschlagen oder auch nur bemäntelt: weder sein mißglückter, in ein
«unglückseliges Zerschlagen der Sprache» sich verlierender Versuch einer Sprachlehre

noch seine Ueberschätzung der rein formalen Seite seiner «Methode», die
ihren stärksten Ausdruck in dem bekannten Wort gefunden hat: «Wenn mein
Leben einen Wert hat, so ist es dieser, daß ich das gleichseitige Viereck (er meint
das Quadrat) zum Fundament einer Anschauungslehre erhoben, die das Volk nie
hatte.» Aber in diesem Neben- und Miteinander von Genialität und Dilettantismus
und hinter der unermeßlichen Fülle von Pestalozzis «Lebensinhalten» wird nun
mit erstaunlicher Deutlichkeit ein bestimmtes «Kategoriensystem» sichtbar, das der
ungeheuren Denkarbeit des unsystematischen Pestalozzi dennoch zugrunde liegt, ein
System überdies, das mit frappanter, fast beunruhigender Konsequenz durch die
konstitutive Funktion der Zahl drei bestimmt wird. Drei wiederum dreifach
gegliederte theoretische «Hauptglieder» halten dieses eigenartige «Denkgerüst»
zusammen: die drei konzentrischen «Lebenskreise» (Wohnstube, Arbeit im Beruf
und Staat), die drei «Zustände» der Menschheit (der tierische, gesellschaftliche und
sittliche) und die auf die Entfaltung der drei Kräfte des «Kennens» (intellektuelle
Bildung), «Könnens» (physische Bildung) und «Wollens» (sittlich-religiöse
Erziehung) abzielende «Elementarbildung», die schließlich wieder an die göttliche
Liebe angeknüpft und damit zum Ursprung des Menschseins zurückgeführt wird.
Den Verlauf von Pestalozzis eigener Entwicklung kennzeichnet der Uebergang vom
Ideal des Sozialpolitikers «Wahrheit und Recht» zum Leitwort des Volkserziehers
«Glaube und Liebe»; das «ganze Vermächtnis Pestalozzis» aber findet Spranger mit
der die beiden Stufen verbindenden und zugleich überhöhenden glücklich gewählten
Formel «Wahrheit und Liebe».

Was die Analyse von Pestalozzis Denkweise nur auf dem Wege der Zergliederung

zu leisten vermag, das gibt, sie präludierend, der Wortlaut einer infolge
zeitbedingter Behinderung nicht gehaltenen Gedenkrede Sprangers zum 12. Januar 1946,
ein von wahrer Ehrfurcht getragener Dank an den großen Menschen, dessen Liebe
vor allem den Armen gegolten habe — und die in unvorstellbarem Maß wieder
arm gewordenen Deutschen, erklärt Spranger, können heute kaum mehr und kaum
Besseres tun, als ihre Jugend gut erziehen, beflügelt durch «das Vermächtnis eines

Mannes, der im Uebermaß des Leidens nie verzagt hat». Aus dieser tiefen Not
kommt uns mit Sprangers Beitrag zum Gedenkjahr ein wesentlich vertieftes
Verständnis für den großen Menschenfreund entgegen, den wir so gern und nicht ganz
frei von Selbstgefälligkeit den LTnsern nennen. MAX ZOLLINGER.

7 6 5


	Kleine Rundschau

