Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1947-1948)

Artikel: East Coker

Autor: Eliot, T.S.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758495

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758495
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EAST COKER
(aus «Four Quartets») Deutsche Nachdichtung von Nora W ydenbruck

VON T.S.ELIOT

I

In meinem Anfang ist zugleich mein Ende. Nacheinander
erheben Hauser sich, zerfallen, werden angebaut,
abgetragen, zerstort, erneuert oder ersetzt

durch freies Feld, Fabriken, Autobahnen.

Alte Steine werden Neubau, altes Holz neue Feuer,
einstige Feuer Asche und Asche wird Erde,

die schon besteht aus Fleisch, Fell, Fikalien,

Gebein von Mensch und Getier, Stroh und Laub.

Haiuser leben und sterben; Bauen hat seine Zeit,

Leben und Zeugen hat seine Stunde. |

Zu seiner Zeit bricht der Wind die gelockerte Scheibe,
riittelt die Dielen, wo die Feldmaus wechselt,

reiffit am verschlilnen Gobelin mit der eingewebten Devise.

In meinem Anfang ist zugleich mein Ende. Nun fillt das Licht
aufs offene Feld und am Nachmittag bleibt der Hohlweg,
der tiefe, iiberdacht von dichtem Geist, im Dunkel;
dort driickst du dich dicht an den Hang, wenn ein Lastwagen kommt.
Unerbittlich weist dich der schattige Hohlweg
weiter ins Dorf, in der elektrischen Hitze
hypnotischem Bann. Im warmen Dunst saugt grauer Stein
das schwiile Licht an sich, wirft nichts zuriick.
Georginen schlummern in der leeren Stille,
warten auf die abendliche Eule.

In jenem freien Feld,
wenn du acht gibst und ja nicht zu nah kommst,
kannst du im Sommer zur Mitternacht leise
den Schall von Pfeifen und Trommeln vernehmen;
vielleicht siehst du auch den Tanz ums Feuer,
‘Minner und Weiber veréint im Reigen,
welcher darstellt die Ehe — das wiirdige,
menschenfreundliche Sakrament.
Paarwels tanzen sie, je zwel und zwel,
halten sich an den Hinden oder den Armen,
Sinnbild der Eintracht. Sie umkreisen die Flammen,

743



springen durchs Feuer, schlieflen den Reigen und heben
mit biuerlichem Ernst oder tolpelhaftem Geldchter

die Fiile, vom biuerlichen Bundschuh beschwert,

Fiifle aus Erde, Fiifle aus Lehm, in landlichem Frohsinn;
frohlich, obzwar sie lingst schon unter der Scholle

zur Nahrung dienen dem Korn. Sie halten den Takt,
bewahren den Rhythmus im Tanzen,

wie sie im Leben den Rhythmus der Erde wahrten,

der Jahreszeiten und der Gezeiten der Sterne,

die Zeit des Melkens und die Zeit des Erntens,

die Zeit der Paarung von Minnern und Weibern

und auch der Tiere. Stampfen der Fiifle.

Essen und Trinken. Diingen und Sterben.

Morgen graut, der neue Tag bereitet

auf briitende Hitze sich vor. Gleitend kriuselt der Morgenwind
die Wellen der See. Hier bin ich oder dort,

oder anderswo auch. In meinem Anfang.

11

Was soll es in Novembertagen

mit jener Unruh, die im Frihling girt,

mit den Geschopfen, die der Sommer nizhrt,
mit Schneeglockchen zu unseren Fiiffen,

mit roten Malven, die hochfahrend griifien
hinauf ins Grau und kraftlos sinken,

mit spaten Rosen voll von frithem Schnee?
Grollen des Donners von rollenden Sternen
rasselt wie das Drohnen von fernen
Streitwagen in siderischen Schlachten.

Der Skorpion bekimpft die Sonne,

bis Sonne untergeht und Mond.

Kometen klagen, Leoniden hetzen

iiber die Himmel, die Flichen dahin,

rasend im Wirbel, der entfacht

das Feuermeer iiber die Welt,

eh sie erstarrt durch des Eises Macht.

Dies war eine Paraphrase, nicht besonders gegliickt,

eine dichterische Umschreibung in veralteter Form,

die uns nicht erldst vom unertriglichen Ringen

mit Worten und Sinn. Auf die poetische Form kommt’s nicht an.

744



Es war nicht (um’s neuerdings zu versuchen), was wir erwarteten.
Wozu diente uns denn die so lange erhoffte,

so lang ersehnte Ruhe, die herbstliche Gleichmut,

die Weisheit des Alters? Haben sie uns getiuscht

oder tduschten sie selbst sich, die leise sprechenden Aeltern,
war ihr einziges Erbteil ein Rezept fiir Betrug?

War die Gleichmut nur ein bewuftes Verstumpfen,

die Weisheit nur Wissen um totes Geheimnis,

das nichts frommt im Dunkel, in das sie spiahten

oder tiber das sie hinwegsahen. Es will uns scheinen,

als sei im besten Fall der Wert des Wissens,

das wir aus Erfahrung gewinnen, ein duflerst beschrinkter.
Wissen triagt uns ein Schema auf und fiihrt uns irre,

denn das Schema erneut sich in jedem Augenblick

und jeder Augenblick bedeutet die Vernichtung

und Neuwertung des ganzen Seins. Wir durchschauen

die T4uschung erst, bis sie uns nicht mehr schadet.

In der Mitte, nicht nur am halben Weg,

den ganzen Weg im dunkeln Wald, im Dickicht,

am Rande des Morasts, wo kein fester Boden,

bedroht von Irrlichtern und Ungeheuern, ausgesetzt
b&ser Verzauberung. Lafit mich nichts horen

von alter Leute Weisheit; sagt lieber ithre Torheit,

ihre Furcht vor Zagen und Rasen, thre Angst, zu besitzen
oder besessen zu werden von einem, von vielen, von Gott.
Die einzige Weisheit, die man erwerben kann,

ist die der Demut. Demut ist unendlich.

Alle die Hiuser verschwanden unter dem Meer.

Die Tanzenden alle gingen unter den Berg.

ITI

O Nacht, Nacht, Nacht. Alles geht ein in die Nacht,

die leeren Riume zwischen den Gestirnen, Nichts in Nichts,
Kapitine und Kaufherrn, beriihmte Literaten,

grofiziigige Kunstmizene, Staatsmianner und Herrscher,

Hofrite und Exzellenzen, Vorsitzende vieler Vereine,
Industriebarone und Gewerkschaftsfithrer, alle gehn ein in die Nacht.
Verdunkelt sind Sonne und Mond und der Almanach de Gotha,

die Borsenzeitung und das Direktorenregister —

erfroren der Sinn, verloren der Beweggrund des Handelns.

745



Wir alle gehen mit, ins schweigende Begribnis
niemandes — denn es ist niemand da zum Begraben.
Ich sprach zu meiner Seele: sei still und dulde das Dunkel,
die kommende Dunkelheit Gottes. Wie auf der Biihne
die Lichter ausgehn, wenn die Szenerie sich verdndert,
mit hohlem Gedrthn der Kulissen Dunkles vor Dunkel sich schiebt
und wir wissen: die Felsen, die Biume, das Panorama der Ferne
und die imposante Fassade werden nun alle verschwinden —
oder, wenn in der Untergrundbahn, wenn zwischen Stationen der Zug
zu lange anhilt, ein Gesprich beginnt und langsam versickert,
wihrend in den Gesichtern die Leere ganz iiberhandnimmt
und nichts bleibt als die Angst, dal die Zerstreuung versage —
oder, in leichter Narkose, der Bewuftlosigkeit Bewufitsein —
Ich sprach zu meiner Seele: sei still und warte, ohne zu hoffen,
denn Hoffnung wire auf Falsches gerichtet; warte ohne zu lieben,
denn Liebe wire auf Falsches gerichtet; noch gibt es den Glauben,
doch Glaube und Liebe und Hoffnung sind alle im Warten.
Warte ohne zu denken, denn zum Denken bist du nicht reif,
dann wird die Nacht dir zum Tag und die Stille zum Tanz.
Gefliister fliefenden Wassers, Wetterleuchten im Winter,
Walderdbeeren und Thymian, unsichtbar zwar und doch wirklich —
das Lachen im Garten, seliger Widerhall — all dies
nicht verloren, aber weisend den Weg und erheischend
Geburtswehen und Todesqual.

Du meinst, ich wiederhole,
was ich vorhin schon gesagt. Ich sage es nochmals.
Soll ich es nochmals sagen? Um dahin zu gelangen,
wo du schon bist, und fortzukommen, von wo du nicht bist,
mufit du den Weg gehen, in dem es kein Gliick gibt.
Um das zu erreichen, was du nicht weiflt,
mufit du den Weg der Unwissenheit nehmen.
Um das zu werden, was du nicht bist,
muf}t du den Weg einschlagen, auf dem du nicht bist.
Was du nicht weif’t, ist dein gesamtes Wissen,
was du besitzest ist, was dir nicht gehort,
und du bist dort, wo du nicht bist.

1V
Der sieche Arzt schiirft mit dem Stahl

der Sonde nach dem Krankheitsmal,
du fiihlst, wie unter der blutenden Hand

746



der Heilkunst strenges Mitleid bannt,
der Fieberkurve Ritsel 16send, alle Qual.

Das Siechtum wird uns zum einzigen Heil,

wenn wir dem sterbenden Wirter uns fiigen,

der stets nur mahnt, anstatt uns zu beliigen,

an jenen Fluch, Adams und unser Teil —

zur Besserung fordernd, dafl uns schlimmres Leid ereil’.

Die ganze Welt ist unser Spital,

gestiftet vom bankrotten Millionir,

worin, wenn’s gut geht, wir einmal

an jener Vatersorge sterben, die uns sehr
getreu begleitend, hindert in jedweder Wahl.

WVom Fufl zum Knie steigt starrer Kilte Hauch,
das Fieber 148t des Geistes Saiten schwirren.
Wenn ich mich wirmen will, so muf} ich frieren
und schlottern in eiskalten Fegefeuern,

in denen Rosen Flammen sind und Dornen Rauch.

Triefendes Blut unser einziger Trank,

unsere einzige Speise das blutende Fleisch:

wir glauben aber, Gott sei Dank,

daf wir zurecht bestehn aus Fleisch und Blut
und trotz dem allen heiflen wir Karfreitag gut.

v

Hier bin ich nun an der Mitte des Wegs, nach zwanzig Jahren —
zwanzig vergeudeten Tahren. jenen entre deux guerres —
bestrebt, den Gebrauch des Wortes zu erlernen; jeder neue Versuch
ist ein wieder von vorne Beginnen und ein neues Mifflingen,
weil man die Worte erst bemeistern lernte

fiir Dinge, die man nicht sagen will, und Formen,

die man schon nicht mehr liebt. So wird denn jeder

Versuch zum neuen Anfang, zum Angriff auf die Ohnmacht,
mit schlechter Ausriistung, die sich noch abnutzt

im Durcheinander unscharf begrenzter Gefiihle,

disziplinloser Truppen des Herzens. Was noch zu erobern wire
durch Kraft und Gehorsam, wurde bereits ein-, zweimal

oder gar 6fter entdeckt von Meistern, denen zu gleichen

747



ein vermessener Wunsch ist — doch hier geht es nicht um Wettstreit —
es geht nur um das Streben, Verlorenes wiederzufinden,

das man schon fand und immer wieder verlor; und unter Umstinden,
die ungiistig erscheinen. Vorteil oder Verlust — wer weif} es?

Uns bleibt nur, es zu wagen, das Uebrige geht uns nichts an.
Heimat ist dort, wo man anfidngt. Wihrend wir altern,

wird die Welt immer fremder, verworrener stets die Verkettung
von Toten und Lebenden. Nicht der erhdhte

Augenblick, einzeln, frei von Gewesenem und Kiinftigem,
sondern in jedem neuen Herzschlag die Glut des ganzen Lebens,
und nicht das Leben eines einzelnen Menschen,

sondern der 4ltesten Steine, die keiner mehr deutet.

Es gibt eine Zeit, im Sternenlicht zu wandeln,

und eine Zeit, um unter der Lampe zu sitzen

(am Abend, wenn man im alten Album blattert).

Liebe ist noch am ehesten echt,

wenn Zeit und Raum nichts mehr bedeuten.

Im Alter sollte man auf Forschungsreisen gehen,

was liegt daran, ob man hier ist oder dort?

Im Stillctand miissen wir nach vorwirts schreiten

mit erhShtem Empfinden

zu neuer Vermzhlung, tieferer Vereinigung

durch kaltes Dunkel, trostlose Verddung,

Brausen der Wellen, des Winds, wiiste Gewisser,

wo Sturmvogel streichen. In meinem Ende ist mein Beginn.

Nachwort der Uebersetzerin: «East Cokers, erschienen 1940, ist das
zweite der vier Quartette. Es beginnt mit der Riickkebr in die «Urbeimat des
Blutes». East Coker beifit ein Dorf in der Grafschaft Somerset, wo die Abnen Eliots
zwei Jabhrbunderte lang lebten, vom fiinfzebnten Jabrbundert bis sie 1667 nach Ame-
rika auswanderten. Im ersten Satz lifit der Dichter aus der wvisionir geschanten
Landschaft jener Gegend das erdgebundene Leben der Landbewobner der Vor-Refor-
mation neu ersteben, in einem eindrucksvollen Passus, der einem Gedicht seines Abnen
Sir Thomas Eliot (1490—1546) fast wértlich entnommen ist. Im zweiten Satz schil-
dert ein lyrisches Intermezzo mit einem darauffolgenden Uebergang im freien Rbhyth-
mus der gesprochenen Rede das Grauen des Alterns fiir den selbstherrlichen Men-
schen, der keine Demut hat, bis wir im II1. Teil mit einer Paraphrase des heiligen
Johannes vom Kreuz in die «dunkle Nachts der Mystik eingeben. Der IV, Satz, im
barocken Stil von 1640 mit seinen «concetti» und Antithesen gebalten, ist ein Be-
kenntnis zur zentralen Heilswahrhbeit des christlichen Glaubens. Dies wird verstind-
lich, wenn man weif, dafl der «sieche Arzts und der «sterbende Pfleger> mit Chri-
stus, der «bankrotte Millionirs mit Adam gleichzusetzen ist. Im V. Teil ist die Ver-
zweiflung iiberwunden, ungebeugt und mutig bereitet sich die christliche Seele auf

neue Fabrten vor. (Copyright by Cosmopress Genf)

748



	East Coker

