Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1947-1948)

Artikel: Simon Petrus

Autor: Kassner, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758493

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758493
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SIMON PETRUS

VON RUDOLF KASSNER

I,

Welche Figur! Genau im Schnittpunkt des Wirklichen und des
Imaginativen. Ich werde nicht miide, sie mir im Geiste vorzuhalten.
Shakespeare ist dann und wann etwas gelungen, das an solche Ver-
einigung von Fiille und Simplizitdt heranreicht. Oder die Figur ist
so0, dafl, wenn man von ihr ausgeht, eine freilich sehr lange Strecke
in der gleichen Richtung fortschreitend, man plotzlich, durchaus
unversehens, bei Sancho Pansa anlangt. Steht Simon, des Jonas Sohn,
zum Herrn nicht ein wenig wie Sancho Pansa zum Ritter aus der
Mancha? Beide, der Bauer und der Fischer, sind zu Statthaltern aus-
ersehen von thren Herrn, zu Leutnants in zwei hochst verschiedenen
Reichen. Es empfiehlt sich, nebenbei, nicht zu vergessen, daff Dosto-
jewskij, der schliefflich etwas vom Wesen des Christentums verstand,
Don Quijote den besten, giitigsten, reinsten Menschen nach Christus
nannte,

Wie Sancho Pansa und Don Quijote, so bilden Simon Petrus und
Christus eine Konstellation. Simon Petrus stand zum Herrn, womit
zugleich gesagt ist, dafl jede Komplikation psychologischer Art damit
ausgeschlossen blieb. Petrus ist individuell so fixiert, so wirklich wie
keiner von den Zwolfen und doch wiederum Mensch schlechthin, der
Mensch als breite Flidche, als Baugrund, als Fels. Nicht als Gipfel,
o nein! Er wiirde so, wie er ist, in den Boden versinken wollen vor
Scham, wollte ihn einer so nennen, ihn, den Kephas, der Sinn und
Ziel allein darin sieht, dafl er, wie gesagt, zum Herrn stehe mit
seinem ganzen Wesen von Anfang an, was immer das Ende sei.

Simon Petrus ist auf eine besondere, ja ausgezeichnete Art und
Weise nicht das Genie, auf das sich die Menschen, vornehmlich im
19. Jahrhundert, aus Romantik, aus den Minderwertigkeitsgefiihlen
des Individualisten heraus so leicht und gerne einstellen. Damit, mit
Genie, hat Simon Petrus nichts zu schaffen. Genie, das ist im aller-
grofiten Ausmafd Paulus, der den ersten von den Zwolfen so glorreich
erganzt, wie das nur dem Wesen einer so ragenden und dauernden
Institution, wie es die Kirche ist, entsprechen kann, ja wie eine solche
es fordert. Es ist ein Vorurteil spdter, verspiteter Geschlechter, daf§
alles mit dem Genie anzufangen habe, ja dafl man sich ein wenig zu
genieren habe, wenn man keines sei. Hat es viel Sinn, in Adam ein
Genie zu sehen und dementsprechend, um des Anfangs willen, von

717



ithm zu reden? Und was wire schliefllich auch all das, was man zur
Not fiir Genie beim ersten Menschen ausgeben kdnnte, sagen wir: die
Namensgebung der Tiere, die ihm der Schopfer von Himmel und
Erde vorfiihrt, gegen die Erschiitterung, die er erfuhr, da jener einzige
Ruf durch die Baumreihen des Paradieses an sein Ohr erscholl: Adam,
wo bist du?

Aber auch schon darum, weil und indem er zum Herrn stand, in
dessen Licht und Gegenwart lebte, den Herrn von Angesicht zu
Angesicht geschaut hatte, war Petrus kein Genie, hatte es gar nicht
zu sein. Paulus hatte nicht diesen Vorzug; der Anblick des Herrn
ward ihm nur in der Verziickung, als Vision. Darum dann das
Genie . .. In diesem Fall, Petrus gegeniiber, ein Pis aller.

Die zuriickgeblieben sind, die Jiinger, die berithmtesten unter ihnen,
Johannes, Jakobus, genannt der «Bruder des Herrn», er, der spiter
die Goldplatte des Hohepriesters auf der Stirn trug, ferner Andreas,
all die eifrigen unter den Judenchristen in Jerusalem {iberhaupt,
warfen es bei Gelegenheit dem Paulus vor, wie er es wagen konne,
sich Apostel zu nennen gleich den anderen, ohne den Herrn leibhaftig
geschaut und dessen Stimme anders als eben in der Verziickung
vernommen zu haben. Was sei denn alle Vision gegen die Macht und
das Gliick der Gegenwart und der Anschauung?!

Ich wiederhole, daf§ innerhalb einer Institution Petrus und Paulus
gar nicht als Gegensidtze empfunden zu werden brauchen. Erst das
19. Jahrhundert hat, indem es das Institutionelle gegeniiber dem
Individuellen, der Personlichkeit, der grofien, zuriickzusetzen strebte,
zwischen beide einen Keil zu treiben die Neigung gezeigt; ich denke
da an Ernest Renan, wenn er von ce bon Petrus spricht und von
der Meinung nicht zurtickschreckt, daff Paulus am Ende doch auch als
Enttduschter, als Resignierter, vielleicht nicht ganz ohne die Ironie
eines Marc Aurel oder Ernest Renans selber, sein Haupt dem Schwerte
hinhielt, von einer Meinung, die durchaus nur so um die Mitte des
19. Jahrhunderts neben anderen Elegantien aufkommen konnte. Ich
denke ferner, auf viel hoherer Ebene, an Kierkegaard, dem als «Ein-
zelnem» zwischen der Glaubigkeit des Petrus und dem Tiefsinn des
Paulus schliefllich doch nur eines {ibrig und zu eigen blieb: ein grofler
Schriftsteller zu werden, ja, sich unter Umstdnden dem Leben gegen-
tiber als Humorist auszuweisen.

11,
Petrus hielt sich gerne an Johannes, den Lieblingsjiinger des Herrn,

gleich von Anfang an, achtete auf ihn, darauf, wie dieser es einmal
haben werde spiter, verglichen mit ithm selber, schob ihn vor, wie ein

718



Junge den anderen vorschiebt: «Du kannst das besser, frage du!»
Er liebte des Johannes Gesellschaft, ging gerne mit ihm. Petrus war
ja gar nicht das, was man einsam nennt. In der Einsamkeit wiirde er
sich verlieren. Statt der Einsamkeit gab es fiir ihn in einem, fast
mochte man es so nennen: erhohten, im ausdriicklichen Sinn eben die
Nachfolge. Auch spiter, lange nach dem Tode des Herrn und dem,
was darauf folgte, war er gerne in dessen Gesellschaft, begleitete ihn
auf Missionsreisen, was ithn vor manchem Peinlichen zu Hause in
Jerusalem bewahrt und ihm auch Konflikte erspart haben mochte.
Es war schon so, dafl er leicht in solche geriet spiter, da das Auge des
Herrn nicht mehr auf thm ruhte und ihn gewissermaflen lenkte, ich
meine in alle die Konflikte zwischen Paulus und den Judenchristen,
die Beschneidung und anderes betreffend. Paulus war reizbar, es
stehen da gelegentlich harte Stellen in seinen Episteln, es fillt sogar
das Wort Heuchelei. Petrus wird der Heuchelei beschuldigt, weil er
einmal mit Jakobus, dem Haupt der Judenchristen, ist, das andere
Mal mit Paulus, dem Heidenapostel. ..

Johannes, dessen Haupt auf der Brust des Herrn ruhte, da dieser
mit Judas zusammen die Finger in die Schiissel taucht, galt im Kreise
der Zwolf fiir den, der dem Herrn am nichsten stand, fiir eben den
Lieblingsjiinger, wohl um seiner vollkommenen Arglosigkeit willen.
Petrus war durchaus nicht argwohnisch, aber er splirte alles frither
als die anderen, alles ging ihn heftiger an, betraf ihn schneller,
weshalb er auch zu allem gleich bereit war. Seine Nihe zum Herrn
war eine andere als die des Johannes. Hat einer schon einmal einen
guten Schiferhund in der unmittelbaren Nihe des Hirten zu be-
obachten Gelegenheit gehabt, dessen Gespanntsein auf den Wink des
Hirten, die Unruhe, bis dessen Befehl aus dem Auge springt? So war
Petrus. Ohne den Herrn im Augenblick unsicher, danebengreifend,
unentschieden, :

Ich bringe das lange, lange Leben des Johannes «bis zur Wieder-
kunft» mit dieser seiner Arglosigkeit und Unschuld zusammen, die
ithn in jener furchtbaren Stunde an der Brust des Herrn ruhen lief3.
Petrus muflte fester angepackt werden, seine Nihe zum Herrn war
auch das: fester angepackt werden als andere, schliefflich dann die
ausdriickliche Nachfolge am Kreuze.

II1.
Es gibt die Nihe dessen, der, wie es hief}, an der Brust des Herrn

lag, die Nihe des kindlichen, des arglosen Menschen. Es gibt ferner
die Nihe des geistigen Menschen, die zugleich dessen Ferne bedeutet.

719



Woraus dann alle Dialektik entspringt und letztlich jener Schrei des
Paulus nach Liebe: Wenn ich die Liebe nicht hitte ... Die Nihe des
Petrus aber ist eine andere als die des Johannes, eine andere als die
des Paulus. Sie ist die Nihe dessen, der am heftigsten der Erschiit-
terung ausgesetzt, der ihrer am mdichtigsten ist, die Nahe der Er-
schiitterung nicht des tragischen, sondern des gliubigen Menschen, als
welche sich von solcher Art erweist, dafl noch unter ihr, tiefer als sie,
in threm Kern Ruhe herrscht, die Ruhe des Kindes. Simon Petrus war
nimlich in einem tieferen Sinne Kind als Johannes. Dieser war es
wie einer, der unter vielen jinger bleibt als andere, als ein Unberiihr-
ter, Unvergifteter. Als ein solcher ahnt er, ahnt seine Seele nichts vom
Bosen ganz in unmittelbarster Nihe. Er ist irgendwie ausgenommen,
hat es leichter, und die Menschen um ihn fithlen, daff er es leichter
haben soli als die anderen: von Gott aus. Petrus war Kind, wie grofle,
wie tiefe Menschen Kind sind, Kind das ganze Leben lang bis zum
Tod. Damit freilich, mit seinem Sterben, hort dann das Kindtum auf,
davor macht es halt. Petrus ist nicht mehr Kind, da er, als man
Anstalten machte, ihn ans Kreuz zu schlagen wie einst den Herrn,
nur um das eine noch bat, dafy er mit dem Kopf nach unten hinge.
Noch am Kreuze, sterbend unter Qualen, stand er zum Herrn.

Er war nicht mehr Kind jetzt, heifit aber hier noch etwas anderes
zu allem dazu, zur Mannheit dazu: Er war der grofite von allen jetzt,
wenn man von einem so ohne weiteres schon sagen kann, er sei der
grofite, der noch weiter wichst, in den Himmel wichst, in den Him-
mel der Legende wie kein anderer von denen, die einmal zusammen
zwolf waren.

Wie wunderbar pafit nicht die Stelle Matthius 18 (1—4) auf ihn,
wenn wir ihn so fassen, wie er hier gefafit wird und allein zu fassen
ist: «In derselben Stunde traten die Jiinger zu Jesu und sprachen:
,Wer ist doch der Grofite im Himmelreich?” Jesu rief ein Kind zu
sich und stellte es mitten unter sie und sprach: ,Wahrlich, ich sage
euch: Es sei denn, dafl ihr euch umkehret und werdet wie die Kinder,
so werdet ihr nicht ins Himmelreich kommen.’» Es ist doch zu keiner
Zeit ein so neues Wort zu Menschen gesprochen worden wie an
diesem Tage.

Ich kehre zu dem zuriick, was ich eben die Nihe der Erschiitterung,
den Glauben des Erschiitterten genannt habe. Gleich in der Berufung
ist das Moment der Erschiitterung enthalten. Ich liebe sie so, wie sie
im Johannes-Evangelium steht, dafl Andreas den Simon, seinen
Bruder, zum Herrn bringt mit den Worten: «Wir haben den Messias
gefunden.» Und dann gleich die erschiitternden Worte an den ein-
fachen Fischer: «Du bist Simon, des Jonas Sohn. Du sollst Kephas,
ein Fels sein!»

720



Wie iiberaus bedeutend in eben dem Sinn der Erschiitterung die
Szene beim Fischzug, da das Netz vor der groflen Menge der ge-
fangenen Fische zerreifit! «Und sie winkten ihren Gesellen, die im
anderen Schiff waren, dafl sie kimen und hiilfen thnen zu ziehen.
Und sie kamen und fiillten beide Schiffe voll, also daf} sie sanken.
Da das Simon Petrus sah, fiel er Jesu zu Knien und sprach: ,Herr,
gehe von mir hinaus! Ich bin ein stindiger Mensch.’»

Wie anders die Siindigkeit, die Siinde hier als bei Paulus, wo es
heiflt: «Wer die Siinde tut, ist der Siinde Knecht.» Damit brachte
Paulus etwas ganz Neues vor; Siinde steht hier gegen Verblendung,
gegen die Siinde des tragischen Menschen. Die Siindigkeit des Petrus
ist weder das eine noch das andere, sondern eben das, dafl er der
tiefsten Erschiitterung, mehr als andere, fihig ist, dafl er der leiden-
schaftlichste von allen ist, so zwar, dafl man zu sagen geneigt ist,
Leidenschaft, Passio, gewinne durch ihn, den Gliubigen, einen neuen
Sinn: eben den der Fahigkeit, erschiittert zu werden. Daher auch seine
Raschheit. Petrus ist rasch, zu rasch; rasch, wie Knaben rasch sind.
Rasch gegentiber oder in Gegenwart des ewigen Mafles, der Ruhe des
im Ewigen Geborgenen. Wie auch er, geradeso wie der Herr, iiber
den Spiegel des Sees laufen will und dann natiirlich sinkt und um
Hilfe schreit! In den drei synoptischen Evangelien steht: «Einer von
denen um den Herrn hieb einem unter den Kriegsknechten das Ohr
ab.» Klar, dieser eine war Petrus, der das dem Malchus antat. Wer
hitte es sonst sein konnen? Und dann die Verleugnung! War sie
Siinde im Sinne des Paulus, dessen, welcher der Siinde Knecht ist?
Auch sie war Raschheit, Folge der Raschheit. Ist man kurz vorher
nicht allzu rasch vorgegangen, war iibereifrig, da man die Erklirung
abgab: «Wenn alle sich an Dir 4rgern, ich will mich nicht an Dir
drgern?» Petrus gleicht dem Schiiler, der nicht warten kann, bis der
Lehrer die Frage an ihn richtet. Er ist aber darum gar nicht das, was
man in der Klasse Streber nennt, einer, der die anderen beim Lehrer
ausstechen, vorgezogen werden will, sondern er strémt iiber, alles in
ithm stromt iiber, das Herz stromt iiber. Der Siinde Knecht ist man
immer nur als Einzelner; Petrus ist kein Einzelner, sondern 1st Volk,
Herz des Volkes, Legende, Legende bis in den Himmel ragend, dort
dann erst recht kein Einzelner, sondern der Erste, zum mindesten der
erste, dem wir begegnen, der Pfortner. Unten aber ist er unsicher wie
ein Kind, das Gehiibungen anstellt. Gleicht er nicht ganz einem solchen,
da er auf dem Spiegel des Sees dem Herrn entgegengeht? Oder es
ist so, dafl er nicht mag, dafl der Herr ihm die Fiifle wasche; nein,
nein, wer bin ich, dafl mir das geschehe! Dann aber will er, daff der
Herr ihm gleich alles wasche, den ganzen Korper. Nach der «Ge-
fangennahme bleiben die Jinger zurlick... Und Petrus folgte von

46 721



ferne.» So kam er bis in die Vorhalle. Und da geschah es dann. Wie
wundervoll, wie voll Unschuld die Welt, darin der Erste zunichst
einmal sich als voreilig erweist!

Oft aber ist dieses Voreilige, dieses Rasche nur Direktheit, das
Direkte des Knaben, der fragend dem Lehrer ins Auge sieht: «Herr,
wie oft muf} ich denn meinem Bruder, der an mir siindigt, vergeben?
Ist es genug siebenmal?» Worauf dann die Antwort erfolgt, die alle
kennen: «Nicht siebenmal, sondern siebzigmal siebenmal.» Weil es
Petrus schon passiert ist und wohl immer von neuem passieren kann,
dafl er fillt oder sinkt im Anblick dessen, vor dem er doch bestehen
will, so mochte er heute, scheint es, einmal nicht rasch, zu rasch,
sondern genau sein, den Herrn mit einer Zahl fixieren, einer genauen,
einzigen, mit sieben. ‘

Zwischenfrage: Ist das nicht auch, nicht wiederum zu rasch? Doch
streiten wir nicht um Worte. Wie Abraham einst Gott mit dem einen
Gerechten in Sodom fixiert hat, so will Petrus heute den Herrn
fixieren. Doch die Zahl hat damals etwas anderes bedeutet, die Men-
schen hatten zu Abrahams Zeiten eine simplere Beziehung dazu,
Zahlen waren sehr bald gleich Dingen, Sternen, gleich dem Samen
des Menschen trotz allem Feilschen damit seitens des Erzvaters. Das
Siebzigmalsiebenmal des Herrn ist iiberhaupt keine Zahl mehr, son-
dern nur ein Zeichen davon, dafl es Gebiete gibt, wo nicht mehr
gefeilscht werden kann oder Zahlen an der Stelle von Dingen stehen.

IV.

Dieses entschiedene Zum-Herrn-Stehen des Simon Petrus bedeutet
im letzten Grunde, dafl er in einem besonderen Sinne das nicht ist,
was man heute dimonisch, dimonische Natur nennt. Simon Petrus
hatte an der Stelle das Herz, sein Herz samt allem, was aus dem
Herzen, dem groflen Menschenherzen, fliefit, wo der damonische
Mensch was hat? Antwort: den Feuerkreis, oh, es ist schwer, den
sinnlichen Ausdruck fiir das zu finden, was sich auf so deutliche Weise
den Sinnen entzieht: es ist wie ein Rad aus Feuer, wie ein Wirbel
aus Feuer, Sturz, es ist Umsturz und Erhebung zugleich, damit das,
was unten war, nach oben komme, er ist die Umkehr, die Konversion.
Evident, daf3 hier bei dem dimonischen Menschen nur an Paulus
gedacht werden kann. Umkehr — wie gerade, gradlinig daneben,
neben Sturz und Erhebung auf dem Weg nach Damaskus, die Szene,
in ihrer Art so groflartig wie nur irgendeine, da Andreas den Bruder,
der in dem Augenblick noch nichts anderes ist als Fischer und Bruder,

722



holt, holt mit den Worten: «Wir haben den Messias gefunden.» Und
dann alles weitere.

Ich rede jetzt von dem dimonischen Menschen, wie Paulus einer
war, der aus seinem dialektischen Wesen, aus der Qual und dem
Leiden aller echten Dialektik heraus jenes Wort von der Liebe findet:
«Wenn ich die Liebe nicht hitte...» Nun, die Liebe des Petrus war
die Liebe zum Herrn, aus keiner Dialektik kommend, war gleich der
Liebe eines Kindes zum Vater, zur Mutter, ganz ohne weitere Be-
stimmung. Sie war nicht Horigkeit, darum eben Liebe und nichts
weiteres, wirklich Liebe bis zum Tod, bis in den Tod (mit der kleinen
Aenderung, dafl der Kopf nach unten zu hingen kam am Kreuze).
Die Liebe des Paulus (zum Herrn, es gab auch fiir ithn keine andere)
war absolut Gnade oder war zunichst Gnade. Ich sage: zundchst, so
wie ein Blitz «zunichst» ist, nicht anders. «Ich bin, der ich bin: durch
die Gnade.» In der Liebe des Petrus zum Herrn ist ebensowenig vom
Blitz wie in der Liebe des Kindes zum Vater. «Ich bin, der ich bin:
durch die Gnade» — mit diesem so einfachen wie groflen Satz hat
Paulus eine neue Welt eroffnet, die Welt der Personlichkeit, und zwar
der Personlichkeit ohne Ruhm; denn vor Paulus, beziehungsweise vor
dem einen Satz von der Gnade, war die Personlichkeit Ruhm. Und
nicht Gnade,

Lag oder liegt nicht auch auf Simon Petrus ein grofler Ruhm? Ja,
nach dem Tode, da alles zu Ende ist. Vor dem Tod gilt nicht der
Ruhm, sondern das Kindtum, Erinnern wir uns nur der Worte vom
Kinde und von dem: wer der Grofite sein wird im Himmel.

V.

«Ich bin, der ich bin: durch die Gnade.» Dieser neue Satz fixiert
die neue, die christliche Beziehung zum Dimonischen, zu allem
Dimonenwesen. Jenes aus den Zeiten der alten Gotter, die noch auf
den Bergen oder auf und unter dem Meere oder wo immer im Raume
angebetet wurden, das alte Dimonische, sage ich, das bald gut, bald
bose ist, sich einmal im Guten, dann wieder im Bosen auflert, es
gipfelt oder endet in der Idee des Schicksals, welchem auch die Gotter,
die guten und die bosen, auf Bergeshchen oder in den Tiefen des
Meeres weilenden, unterliegen. Das neue Damonische aber ist bose
um der Freiheit, um jener Gnade willen, von welcher der Satz des
Paulus handelt. Daher auch die Rede von der Knechtschaft der Siinde.
Die Erschiitterung, weil wir dieses Wort in einem bestimmten Sinn
schon gebraucht haben, die Erschiitterung dieses paulinischen Men-
schen ist eine andere als die des Petrus durch die Gegenwart des

723



Herrn; denn sie erfolgt aus der Verbundenheit von Knechtschaft mit
Freiheit oder Gnade. Es ist die Erschiitterung des Rodion Raskolni-
kow, da er sich nicht mit seinem Namen, sondern einfach mit «Knecht
Gottes» bezeichnet haben will.

Die Gnade des Simon Petrus war keine andere als eben die Gegen-
wart des Herrn, die Zeugenschaft des Auges, die ihrerseits wiederum
dem Paulus gefehlt hat. Was diesem, wie erwihnt, von vielen, von
den Alten zuweilen als ein Mangel vorgehalten wurde, dafl er ndmlich
den Herrn nie gesehen, nie vernommen hitte. Nun gehort das alles
gar nicht zur Gnade des Paulus, wenn wir sie recht verstehen: der
Anblick, die Zeugenschaft der Sinne, das vernommene Wort, die
Berithrung damit. Ja, man mufl so weit gehen und behaupten, daf}
alle diese unleugbaren, ja einzigen Vorzlige, dafl diese Glucksfalle
hochster Art die Gnade des Paulus, den Gnadenbegriff ausschliefen
und wir darin das Wesentliche und zugleich Wundervolle derselben
zu erkennen haben. Woraus gleich das eine sich uns als hochst relevant
kundtut: die erhthte, ja einzige Bedeutung des auferstandenen Chri-
stus, auf welcher schliefilich die neue Mystik des Paulus beruht, die
Mystik der Personlichkeit, wie sie der Mystik der antiken Mysterien
ganzlich fremd geblieben war und hatte fremd bleiben miissen, so
fremd wie die Idee der Gnade. Doch kann ich nicht ndher darauf
eingehen, wie lehrreich auch immer sich hier jede Aufhellung erwiese.

Auf die Jinger, im besonderen auf Simon Petrus zuriicdkkommend:
Fiir sie war die Auferstehung ein Wunder wie viele andere, wie eine
Totenerweckung, wie die Verwandlung des Wassers in Wein und so
weiter; fiir Paulus war das Wunder die Gnade, oder besser, fand das
Wunder erst seinen Sinn in der Gnade. Das macht einen gewaltigen
Unterschied aus, so gewaltig wie der zwischen dem Kinderherzen des
Petrus und dem Herzen des Paulus, dem Geistesherzen, wenn diese
Wortbildung erlaubt ist, will sagen: dem Herzen, das Umkehr, Ver-
wandeltwerden in sich einschlief3t.

Und von hier gelange ich zu einer sehr wesentlichen Unterscheidung
der beiden Ménner: Paulus war alles in allem eine enorme Personlich-
keit mit allem, was diese ausmacht: Kampf, Wahl, Entscheidung,
Tadtigkeit, Wort, Idee, was insgesamt zur Personlichkeit dazugehort
und sie bestimmt, vornehmlich Idee und Wort, ferner die Frage,
inwieweit Wort Handlung bedeutet und so weiter. Von alledem ist
nichts bei Petrus. Hier besagen Personlichkeit und ihre Relation zur
Freiheit und allem {ibrigen wenig; denn Petrus ist das ewige Kindtum
des Menschenwesens, die Erneuerung dadurch, der Alte mitten unter
den Gotteskindern, der Pfortner der Gotteskinder.

Unleugbar besafl Paulus, menschlich gesprochen, mehr Einbildungs-
kraft, Petrus vielleicht iiberhaupt keine, statt ihrer hatte er wiederum

724



den Herrn, zu dem er stand. Ich will es einmal so formulieren, Petrus
erlitt sie, die Einbildungskraft, wie nur irgendein Held der alten
Sagen sie erleidet, und so wuchs er, wuchs aus dem Herzen, aus seines
Herzens Mitte in die Legende, wuchs bis in den Himmel der Legende.

VI.

Dieses Leben des Simon Petrus mit dem Herrn, dieses Stehen zum
Herrn, wie es die Evangelien tiberliefern, ist sehr viel mehr als eine
Folge von Ereignissen verwandter Art, mehr als blofle, wenn auch
heilige Geschichte, vergleichbar den Geschehnissen aus der Apostel-
geschichte, wo uns alles, auch die Tatsache, daf} ein Engel vom Him-
mel kommt, um die verschlossene Tiir des Gefingnisses zu offnen,
damit der ausersehene Mann entweiche, nicht sehr bertihrt; ich sage,
dieses Stehen des Petrus zum Herrn bildet in einem sehr strengen und
ausdriicklichen Sinn ein Mysterium, ist der Gegenstand eines solchen
von Anfang bis zu Ende, will sagen: von der Berufung beim ersten
Begegnen bis zu jener unsagbaren Szene, da der auferstandene Christ
thm dreimal die Frage stellt: «Liebst du mich?» und was darauf folgt.
Ich nenne sie unsagbar, weil wir darin in eine Geisterwelt versetzt
sind, die Luft des Unirdischen atmend, allwo die Erhabenheit Natur
geworden ist, ein Zustand, welchen sonst nur die Musik in ihren
hochsten Darbietungen wiederzugeben das Mittel besitzt. Diese das
Mysterium, oder was ich so nenne, abschliefende Szene findet ihr
Gegenstiick einzig in jener anderen geisterhaften vor dem leeren
Grab, da an das Ohr der Maria von Magdala, fragend nach dem
Entschwundenen, ithr Name plotzlich aus dem Munde des Unerkann-
ten tont, den sie sucht, Maria! ein Ruf, der vielleicht nie Korper
gewonnen hatte und doch von dem Augenblicke an durch die Jahr-
tausende weiterhallt an die Ohren derer, die zu horen wissen.

Idee in jedem Mysterium, im Mysterium als solchem, heifft Glaube,
Held darin der, welchen der Glaube an Gott bindet, der heroisch
Demiitige, wie er, der Vorstellung eines einen Gottes entsprungen und
davon gendhrt, nur der Bibel ganz angehdrt und der Antike fremd
bleiben mufite. Ich brauche die Namen dieser, wie gesagt, heroisch
Demiitigen nicht zu nennen, als an deren Spitze Abraham steht, Vater
und Kind des Glaubens in einem, dies mehr und reiner als Moses, der
Gesetzgeber, der das gelobte Land nicht betreten, sondern nur von
Weitem schauen darf. Womit nimlich ein Moment der Idealitit, des
Distantiellen in die Handlung gebracht wird, welches das Mysterium
an sich aufzureiflen geeignet wire. In diesem Sinne, mdchte ich

725



meinen, fillt eine Figur wie Abraham dem Mysterium mehr anheim
als Moses.

Wir haben das Mysterium von der Tragddie, der antiken, vom
Drama zu unterscheiden. Beide Formen stehen zueinander wie Glaube
zu Idee, wie Glaubigkeit zu Idealitdt, woher auch der entschiedenere
Realismus innerhalb der Welt, die der Glaube umfafit, zu erkliren
ist, der Realismus der Gotik. Zu einer Vereinigung, einem Ausgleich
beider Formen, des Mysteriums mit dem Drama, ist es vielleicht nur
einmal gekommen, im spanischen Theater, in Calderons «Andacht
zum Kreuze» etwa.

Die Welt der Menschen des Alten Testamentes ist im letzten
Grunde darum nicht tragisch, weil sie slindig ist. Erst der Zusammen-
hang von Siinde und Glauben macht das Mysterium als solches aus,
macht es begreiflich. Siinde aber des Gldubigen ist der Ungehorsam.
Innerhalb eben des Mysteriums oder auch gegeniiber dem Gesetz als
dessen Ausfluff. Ungehorsam, sage ich, und nicht Rebellion, als welche
den tragischen Menschen kennzeichnet. Es bedeutet Romantik, Byro-
nismus, aus Kain einen Rebellen zu machen. Rebell ist im Raume des
Mysteriums, der heiligen Geschichte, wie sie im Alten Testament
vorliegt, Satan und niemand anderer. Nach ihm sind alle Rebellen
blofle Siinder. Oder auch Verrdter wie Judas, wie der Mensch des
Aergernisses. Hat die Antike sie gekannt: die Verrdter im ewigen
Sinn, die Verriter des ewigen Sinnes, solche, die die Scham des Vaters
aufdeckten? Waren an deren Stelle dort nicht die Menschen der
Hybris?

Es ist nie ein Satz so voll des Schreckens, des dem Mysterium
innewohnenden, ausgesprochen worden wie jener, daff es wohl Aer-
gernis geben miisse, wehe aber dem, durch welchen es in die Welt
komme. Wir sind mit diesem Satz gar weit vom Menschen der Hybris
entfernt, vom Rebellen und schliefilich vom feuerbringenden Prome-
theus. Die Frage ist aber wohl zu stellen, wie es zu verstehen sei, daf}
er gerade aus dem Munde des Gottmenschen kam, dieser Satz ebenso
wie jenes Gleichnis vom Manne, der zur Hochzeit erschien ohne das
Festkleid. Muf3te er aber nicht gerade von ihm kommen, von ihm und
nicht vom Gott der Gesetzestafeln? Vom Gottmenschen, sage ich, der
das Geheimnis der Individualitit aufwarf, indem er es an das der
Liebe band und von jenem der Zahl l6ste?

Das Aergernis, das Gleichnis vom Mann ohne Festkleid, Judas,
der durchaus eine Person in einem Mysterium und nicht in einer
Tragodie darstellt, bringen uns die Idee der Pradestination nahe, die
wir uns hier auf die folgende Art und Weise deuten (und nicht
erkliren). Auch sie geht nicht vom Gott der Gesetzestafeln, der
heiligen Zahl und irgendeines verborgenen Kultus der Gestirne aus,

726



sondern, und das scheint uns das Erstaunliche, vom Gottmenschen,
der oder soweit er sich aus seinem Menschentum, Menschenwesen, aus
seiner Menschheit zuriickgenommen hat. Wie ein Feldherr sein Heer
aus der Schlacht zurlicknimmt. Zurlickgenommen hat in die pure
Gottheit, in ein pures Gottwesen, das gerade darum, um dieser Zu-
riicknahme willen, um so vieles geheimnisvoller, erbarmungsloser ist,
Zahl und Individualitit mischend, als der Gott, der sich in Gesetzen,
Geboten und in den reinen Kreisen der Gestirne, in der heiligen Zahl
ausdriickt. Gegen diesen gibt es noch Unstimmigkeit, Emporung,
Rebellion, den Kampf des Titanen Prometheus gegen Zeus, der die
goldene Waage hilt. Gegen ihn, aber nicht gegen den Gott der
Siebzigtausend oder siebzigtausendmal siebzigtausend Auserwihlten.

VII.

Man hat im 19. Jahrhundert, im romantischen, den Stil der Bibel
gegen den der Antike gehalten, jener das Pathos, das mafilose, dieser
die Schonheit, an Mafle gebunden, zugesprochen. Die Wahrheit ist,
dafl die Menschen der Bibel — denken wir gleich an die ersten
Konige von Saul an, die Gott gegen seinen eigensten Willen dazu,
zu Konigen, bestellte —, daf} die Menschen der Bibel tiefer sind um
eben des Eingriffs willen seitens des einen, hichst eigenwilligen Gottes,
der die Menschen, vielmehr die Konige zugleich will und nicht will,
dafl sie in ihrer Tiefe wie aufgerissen sind von Gott gleich Opfer-
tieren, daf} diese Aufgerissenheit zugleich ihre Siinde ist, die Stinde
des Glaubigen, dessen, der glauben soll, durch den Glauben an den
einen, eigensinnigen Gott gebunden ist. Es gibt, wie ich wiederhole,
nur diese Siinde, die Siinde des Gldubigen, wie es nur ein Kindtum
des Glaubigen gibt. Statt aller Grofle auf Erden und im Himmel.

Der antike Mensch hatte nicht diese Tiefe des durch Gott auf-
gerissenen Menschen, er hatte statt solchen Eingriffs seitens des einen
Gottes die Bindung von Mensch und Gott durch das Schicksal, woraus
sich dann gleich das eine ergibt (an Stelle des tieferen Charakters, der
Zerrissenheit eines Sauls, der Siinde Davids und so weiter): die hohe
Konvention zwischen Géttlichem und Menschlichem (was alles Gott-
menschentum ausschliefit), das hohe Niveau, die Grofle, der Ruhm
und das andere. Von dieser, wie gesagt, hohen Konvention, diesem
hohen Niveau des Tragischen, besser: des der Tragddie Anheim-
gestellten, konnte es zur Idee kommen, zu jener Idealitdt und Har-
monie und Freiheit, die eine ganz andere ist als jene des Menschen,
der sich nur durch den Glauben aus der Knechtschaft der Siinde
befreit.

727



	Simon Petrus

