
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1947-1948)

Artikel: Ueber die Staatslehre Pestalozzis

Autor: Barth, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758489

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758489
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UEBER DIE STAATSLEHRE PESTALOZZIS

VON HANS BARTH

Der schier makellose, sich von Generation zu Generation erneuernde
Nachruhm und die wie durch eine geheimnisvoll-unerschöpfliche Kraft
genährte Wirkung Johann Heinrich Pestalozzis gründen sich auf zwei
Dinge — auf das, was Pestalozzi leistete, und auf das, was Pestalozzi
war. Die Bestimmung seiner Leistung brauchte wenig Kopfzerbrechen
zu bereiten. Die Zeitgenossen und die Nachwelt kamen überein, diese

Leistung im erzieherischen Werk zusammenzufassen. Und selbst wenn
es ihnen übertrieben zu sein schien, mit einem bedeutenden, aber
eigenwilligen und gewalttätigen Mitarbeiter des großen Erziehers zu
behaupten, «daß Pestalozzis Dasein und Wirken in der Geschichte der
Pädagogik eine allgemeine, allumfassende Umwandlungsepoche — ein
neues Zeitalter — gestiftet habe», so lag doch für sie unbestreitbar
fest, daß die Bemühung um die Begründung der Erziehung des Menschen

das eigentliche Herzstück von Pestalozzis Werk bilde. Aber
Wirkung und Ruhm lassen sich nicht allein aus dieser Leistung
herleiten. Nur das, was Pestalozzi war, vermag uns den Grund seiner
gewaltigen Wirkung aufzudecken. Das Geheimnis seines Daseins ist
die Liebe. Das Geheimnis seines Wesens ruht in der Liebe, die er den
Menschen entgegenbrachte, und in der Kraft, mit der er die Menschen
liebte. Diese Liebesfähigkeit und Liebeskraft wäre nicht so
überwältigend, wenn sie sich, statt auf den wirklichen Menschen, nur auf
ein verklärtes, zwar schönes, aber irreales Bild des menschlichen
Wesens bezogen hätte. Diese Liebe richtet sich an den Menschen, wie
er ist, damit er zu dem werden kann, was er sein soll. Diese Liebe ist
eine schöpferische Liebe; denn sie bringt, trotz aller schonungslos
erkannten Fragwürdigkeit der menschlichen Natur und trotz allen
Enttäuschungen, die ihr bereitet werden, jene letzten Möglichkeiten
des Menschen zur Entfaltung, um derentwillen alles, was wir Pädagogik

und Politik nennen, gerechtfertigt ist.
Es kann nicht die Absicht dieser knappen Betrachtung sein, das

Bild, das die Gegenwart von Pestalozzis Leben und Werk erarbeitet
hat, in seinen Grundzügen entscheidend zu verändern. Pestalozzi ist
und bleibt der große Erzieher. Aber wir möchten versuchen, die
Aufmerksamkeit darauf zu lenken, daß Pestalozzi die Pädagogik nie
isoliert betrachtet hat, sondern daß sie sich für ihn immer und
allenthalben in dem Zusammenhang befindet, in welchem sie von Hause

662



aus, ihrem Wesen gemäß, stehen muß — in dem Zusammenhang mit
dem Staat. Die Anschauung, wonach Pestalozzi als Pädagoge den
Politiker Pestalozzi verdeckt, ist begründet und vertretbar. Die
Theorie und Praxis der Erziehung wurden in den Vordergrund
gerückt, so daß — was Pestalozzi nicht minder am Herzen lag — die
Erkenntnis der fundamentalen Gesetze des Staates und des

gesellschaftlichen Zusammenlebens der Menschen in dem Bilde, das wir uns
von Pestalozzi machen, um ihre Rechte und in ihrer Bedeutung
verkürzt wurden. Wenn man die stattliche Anzahl der veröffentlichten
Schriften Pestalozzis und seine zu Lebzeiten noch unveröffentlichten,
vielfach bruchstückhaften Entwürfe sich vor Augen hält, wird man
zwangsläufig zu der Ansicht geführt, daß die Untersuchungen, welche
dem Staat und der Gesellschaft, dem Recht und der Wirtschaft
gewidmet sind, einen ungewöhnlich großen Teil des Gesamtwerkes,
das noch als das Werk eines Erziehers zu gelten hat, ausmachen.
Pestalozzi erlebt den Niedergang und die Auflösung der Gesellschaftsund

Rechtsordnung des Feudalismus. Er war Zeuge der Entstehung
und Ausbreitung einer neuen sozialen Organisation, die mit dem
freien Wettbewerb der ökonomischen Kräfte und mit der Industrie
zu rechnen hatte. In den Erfahrungsbereich seines Lehens gehörte der
Kampf um die politische und wirtschaftliche Gleichberechtigung der
Landschaft mit der Stadt in dem zürcherischen Gemeinwesen. Der
Untergang der alten Eidgenossenschaft und der aristokratischen
Verfassungen, die Gründung des helvetischen Einheitsstaates und die
Rückkehr zu dem föderalistischen Prinzip im Zeitalter der Mediation
stellen die Geschicke des schweizerischen Vaterlandes dar, die unauflöslich

verbunden sind mit der gewaltigen geistigen, politischen und
ökonomischen Umwälzung, die durch die Französische Revolution
bezeichnet wird. Eine beispiellose, weltgeschichtlich-unabsehbare Lektion

wickelt sich vor den Augen Pestalozzis ab, der mit wachen Sinnen
und hellem Geiste das Geschehen verfolgt, bedenkt und erwägt, um
daraus die Konsequenzen zu ziehen für sein Bild vom Wesen des

Menschen, für seinen Begriff der Politik und seine Anschauungen über
die Grundlagen und die Möglichkeiten der Pädagogik. Dem
enthusiastischen, weltbürgerlichen Zwischenspiel, das in der Erklärung der
Menschen- und Bürgerrechte und in der Verzichtleistung des
französischen Adels auf seine Privilegien kulminiert, folgt die verhängnisvolle

revolutionäre Radikalisierung, die in den jakobinischen Terror
ausartet und Frankreich in kriegerische Auseinandersetzungen mit
gegenrevolutionären Mächten Europas verstrickt. Von einem genialen,
in mehreren Feldzügen erfolgreichen Soldaten verspricht sich die
Nation die Befriedigung ihrer mehr als berechtigten Wünsche nach
einer festen inneren Ordnung und nach äußerer Sicherheit. Aber der

6 6 3



kühne, ehrgeizige, demagogische Emporkömmling auf dem Throne
der Bourbonen versteht es, die mächtigen Energien des ruhmsüchtigen
und sendungsbewußten Volkes dem Phantom der politischen
Unifizierung Europas durch die Unterwerfung aller Völker unter einen
einheitlichen staatlichen Willen dienstbar zu machen. Das
Gleichgewicht der europäischen Staaten wird zerstört. Die Ideale der Freiheit,

die ihrem Wesen nach universal-menschheitlich konzipiert waren,
müssen ihre Segel streichen vor einem kräftigen Nationalismus, délais

staatlich-nationaler Selbstschutz zwar legitim ist, zum Prinzip des

politischen Lebens in Europa erhoben, aber die Einheit des Weltteils
im 19. und 20. Jahrhundert auf die härteste Belastungsprobe stellen
wird. Welch einen Anschauungsunterricht hält jenes Zeitalter dem

Staatsphilosophen und Sozialreformer zur Verfügung! Mußte nicht
die Frage nach den Ursachen der Revolution geradezu eine Antwort
erzwingen? Durfte man diese Ursachen in den Anschauungen der
Philosophen suchen, auf die sich die Revolutionäre nachweislich
beriefen, um ihre Taten zu rechtfertigen? Bildeten also die Lehren von
der Souveränität des Volkes, von der ursprünglichen Freiheit und
Gleichheit der Menschen die Bedingungen der Revolution? Oder die
Kritik der Kirche und der Religion, der man vorwarf, daß sie nichts
anderes sei als ein Mittel, um die Menschen der herrschenden Rechtsund

Staatsordnung gefügig zu machen? Oder aber waren es die
ökonomischen Verhältnisse, unter denen die Mehrzahl des Volkes lebte,
welche den Umsturz verursachten? Pestalozzi entzog sich der
Beantwortung dieser Fragen nicht. Er schreibt in einem Entwurf zu der
Schrift «Ja oder Nein?», in der er sich mit den Ursachen und dem
Verlauf der Revolution in Frankreich auseinandersetzt: «Die Menschen

sind also nicht durch die Annahme philosophischer Träumereien
elend geworden, sondern sie haben die philosophischen Träumereien
angenommen, weil die Könige sie schon elend gemacht haben.» Andere
Probleme drängten sich auf. Auf welchen seelischen Voraussetzungen
beruhte die rätselhafte Macht des kaiserlichen Feldherrn, der jegliche
politische Vernunft auszutilgen vermochte in einem Rausch von
Selbstverblendung und Maßlosigkeit und der infolge dieser
Vernichtung jedes selbständigen und den Realitäten Rechnung tragenden
Urteils ein Volk von Krieg zu Krieg führen konnte und der schließlich,

um den angeblichen Erzfeind — England — zu besiegen, nach
Rußland ziehen mußte? Hatten derartige Verführungskünste, die auf
eine unersättliche Besitzgier und auf den nationalen Ehrgeiz zählen
durften wie auf den ewigen Rhythmus von Tag und Nacht, nicht ein
Fundament in der Natur des Menschen selbst? Waren solche
Manipulationen der menschlichen Seele möglich ohne die latente Bereitschaft,

sich dieser Versuchung zu ergeben? Wer sich vor diese Probleme

6 6 4



gestellt sah, konnte auch die anderen Fragen nicht außer acht lassen.

Wie müßte eine Staatsverfassung beschaffen sein, die dem Menschen
in einer unverletzbaren rechtlichen Ordnung das äußere Glück und
die innere Zufriedenheit gewährleistet, die zu erstreben das menschliche

Wesen als sein gutes Recht betrachtet? Und wie müßten die
Menschen beschaffen sein, damit eine Verfassung Zustandekommen
und Dauer haben kann, die jedem Bürger eine rechtlich und
wirtschaftlich gesicherte Selbständigkeit und Verfügungsfreiheit einräumt?

— Es ist nicht schwierig einzusehen, daß alle diese Fragen einen
dreifachen Aspekt besitzen: einen politischen, einen pädagogischen
und einen anthropologischen. Denn die wünschbare und für gerecht
gehaltene Verfassung läßt sich nur verwirklichen unter der Bedingung,
daß die Bürger für diese Verfassung gebildet und erzogen sind. Und
welche Gestalt eine gerechte Verfassung besitzen soll, kann man nur
darlegen, wenn man weiß, worin die wahre Bestimmung des Menschen
und die wirkliche Natur des Menschen bestehen. Politik, Pädagogik
und Anthropologie hängen unauflöslich zusammen, so unauflöslich,
daß sich kaum abklären läßt, welchem dieser Probleme, dem
politischen, dem pädagogischen oder dem anthropologischen, der Vorrang
zugebilligt werden muß.

Pestalozzi hat von sich bekannt, daß er an den Begebenheiten der
Zeit «wärmsten Anteil» genommen habe". Und zwar waren es «die
Grundsätze der europäischen StaatenVerwaltung», die ihn seit seinen
Jünglingsjahren beschäftigten. Daß «die ganze Lebhaftigkeit meines
Jugendinteresses für Menschenwohl und Menschenrecht sich wieder in
mir ,erneuerte'», gesteht er im Vorwort zu «Ja oder Nein?». Und in
der Zeit, da er darangeht, sich in einem umfassenden philosophischen
Sinne Rechenschaft abzulegen über das Wesen des Menschen, das heißt
als er mit den «Nachforschungen über den Gang der Natur in der
Entwicklung des Menschengeschlechts» beschäftigt ist, erklärt er, daß
er seine politischen Fundamente, daß er «die Philosophie meiner
Politik» gesucht habe. Der scharfsichtige einstige Jünger und
zeitweilige bösartige Gegner Pestalozzis, Johannes Niederer, hat die
Einsicht ausgesprochen, «daß Pestalozzi ursprünglich Politiker, ehe er
Pädagoge wurde, und in der Politik ebenso schöpferisch als in der
Pädagogik war. Die Politik selbst machte ihn zum Pädagogen und
überzeugte ihn, daß sie, um den Menschen zu helfen, menschenbildend
werden müsse. Zuerst, im Neuhof, sah er die Pädagogik für einen
wesentlichen Teil der Politik an. Zuletzt, in Burgdorf und Iferten,
erkannte er in der Politik nur einen wesentlichen Teil der Pädagogik,
was er dadurch bewies, daß die Politik darin besteht, von der
Menschennatur und ihren Kräften den zweckmäßigsten Gebrauch zu
machen, daß hingegen die Pädagogik sich mit der Erzeugung, Ent-

665



wicklung, wahren Erkenntnis und Anwendung dieser Kräfte selber
beschäftigt.»

Wir wollen nun die Grundziige von Pestalozzis Staatslehre in der
Weise darlegen, daß wir uns den Sinn einer der Fabeln aus seinen

«Figuren zu meinem ABC-Buch» zu vergegenwärtigen suchen. Es
handelt sich um die 111. Fabel. Sie trägt den Titel: «Was ist der
Mensch im Staate? Blatt oder Stamm?» Das Gleichnis Pestalozzis
setzt damit ein, daß in einem Kriege eine blutige Schlacht zu Ende

gegangen ist. «Mißmutig über den Tod seiner Erschlagenen, neigte
ein siegender König sein Haupt gegen den Boden. Ein Schmeichler,
der merkte, was den Fürsten drückte, zeigte ihm zahllose am Boden
liegende Blätter unter einer Linde, bei der sie eben standen, und
fragte den König: ,Werden diese nicht wieder wachsen?' — Das

empörte einen edlen Mann, der neben ihm stand. Dieser führte den

König in das Dickicht eines Waldes, zeigte ihm tausend vom Sturme
niedergestürzte Tannen und sagte zu ihm: ,Werden denn auch diese
wieder wachsen?'» Pestalozzi wendet sich im Gleichnis dieser Erzählung

gegen eine gesellschaftsphilosophische Ansicht, die seit dem
Staatsdenken der Griechen im Abendland eine mächtige und unheilvolle

Bedeutung besessen hat. Pestalozzi lehnt die Meinung ab, wonach
der Staat ein über den Bürgern und unabhängig von den Bürgern
existierendes Wesen wäre. «Der Mensch im Staate», sagt Pestalozzi
in dem knappen Kommentar, den er der Fabel folgen läßt, «ist durchaus

nicht nur ein Blatt am Baume, das jeden Herbst abfällt und jeden
Frühling wiederkommt.» Die Menschen sind die Stämme selbst. Der
Mensch im Staat ist «ein sittlich, geistig, bürgerlich und religiös
selbständiges Wesen, das die Staatsgesetzgebung in der Wahrheit
seines reinen, göttlich gegebenen Wesens mit heiligem Ernst als solches

zu erkennen und zu sichern, heilig verpflichtet ist.»
Die Staatslehre Pestalozzis läßt sich am besten erkennen in zwei

seiner Schriften, die von größter philosophischer Bedeutsamkeit sind,
und von denen wir glauben, daß man ihren staatsphilosophischen
Gehalt noch keineswegs erschöpfend in Erwägung gezogen hat. Diese
Schriften sind die «Nachforschungen über den Gang der Natur in der
Entwicklung des Menschengeschlechts» (1797) und «An die Unschuld,
den Ernst und den Edelmut meines Vaterlandes» (1815).

Pestalozzi geht davon aus, daß der Mensch sich und die Welt auf
drei verschiedene Arten vorstellen könne und müsse. Der Mensch ist
das Werk der Natur, das Werk seines Geschlechts und das Werk
seiner selbst. Was bedeutet diese dreifache Bestimmung? «Der Mensch
kann als Tier, als Bürger und als Mensch leben» und begriffen werden.
Als Werk der Natur ist der Mensch ein ursprünglich zwar
wohlwollendes, aber dieses Wohlwollen bald einbüßendes Wesen, das

666



nichts anderem .lebt als der Befriedigung seiner elementaren Bedürfnisse.

In dem Augenblick, da diese Bedürfnisse sich nicht reibungslos
zufriedenstellen lassen, verliert der Mensch seine paradiesisch-tierische
Unschuld und es macht sich eine unausrottbare Tendenz zur Selbstsucht

und Gewalttätigkeit geltend. Da nun die Menschen sich

naturgemäß vermehren und ihre Lebensbedürfnisse steigen, ist es

unvermeidlich, daß sich ihre Lebenswege berühren oder gar kreuzen.
Dadurch ist die Möglichkeit von Konflikten geschaffen. Die
Auseinandersetzung der Menschen erfolgt gewaltsam. Und der Starke ist
es, der seinem Willen Nachachtung verschaffen kann. Keiner ist seines

Lebens und seines Besitzes sicher, und so entsteht zum Schutze des
Lebens und des Eigentums eine gesellschaftlich-staatliche Ordnung,
welche keinen anderen Sinn hat als durch die Errichtung einer mit
höchster Gewalt ausgestatteten Instanz dafür zu sorgen, daß die
natürlich-tierische Gewaltsamkeit auf ein Minimum reduziert werde
und der Egoismus sich in der Weise betätige, daß alle Teile des

Gemeinwesens zusammen bestehen können. Die natürlich-tierische
und die gesellschaftlich-staatliche Weise des menschlichen Daseins
unterscheidet sich nun von der dritten Möglichkeit der Bestimmung
des Menschen, nach welcher es das Werk seiner selbst ist. Der Mensch
ist das Werk seiner selbst, weil er frei ist. Und weil er frei ist, muß
er als ein verantwortliches, das heißt als ein sittliches Wesen gelten.
Erst als sittliches Wesen vermag der Mensch einen Staat zu errichten,
der bei der Verteilung der politischen Rechte nicht auf das Naturrecht
des Stärkeren abstellt.

Auf dem Grund dieser anthropologischen und sozialphilosophischen
Einsichten vollzieht nun Pestalozzi die Auseinandersetzung mit seiner
Zeit. Und in dieser Auseinandersetzung formt sich seine Lehre vom
Staat, die wie jede Staatslehre bestimmt ist durch das, was ist, und
das, was sein soll.

Das Zeitalter der Französischen Revolution und ' die Hegemonie
Frankreichs unter Napoleon stellte Pestalozzi vor die Frage, wie es

eigentlich möglich gewesen sei, daß die Ideen, die am Anfang dieser
gewaltigen Umwälzung gestanden hatten, wie von einem Wildbach
fortgeschwemmt wurden. Die angeblich unveräußerlichen Rechte des

Menschen und Bürgers gegen den Staat wurden nicht nur nicht
verwirklicht, sondern sie mußten einer Ordnung Platz machen, die dem
Staate eine Macht über die Menschen verlieh, die noch größer war, als
sie der absolutistische Staat der Könige besessen hatte. Diese neue
Ordnung war für Pestalozzi verkörpert in der Gestalt des Kaisers der
Franzosen. In Napoleon sieht Pestalozzi das Prinzip der Rechtlosigkeit

und der Gewalt, sein Werk gipfelt in der Vernichtung des

Individuums, dessen Ansprüche auf politische Freiheit und sittliche

667



und religiöse Selbstbestimmung geleugnet werden. Man könnte nun
den Aufstieg Napoleons dadurch begreifen, daß man darauf hinweist,
der französische Imperator habe sich Frankreich und Europa mit
Waffengewalt unterworfen. Aber eine solche Erklärung konnte Pestalozzi

nicht befriedigen. Pestalozzi war Menschenkenner genug, um
einzusehen, daß die rechtlose Gewalttätigkeit des Kaisers erfolglos
geblieben wäre, wenn er nicht mit der Duldung, der Zustimmung und
der tatkräftigen Unterstützung der Menschen hätte rechnen können.
Napoleon verfügte, wie Pestalozzi feststellt, über «Weltanhang» —,
über «Weltanhang, den ihm sein Mutwille und die böse Lust seiner
Kraft verschaffte». Er konnte — auch das sind Worte Pestalozzis —
«mit dem höchsten Anschein eines ganz sicheren Erfolges» auf «die
Anbetung der Welt» zählen. Er wurde bewundert von Menschen aus
sämtlichen Staaten Europas und aus allen Klassen und Ständen. Er
besaß einen «Anhang vom niedrigsten Volksgesindel bis zu den ersten
Häuptern der Kirchen und Staaten». Auf welche Weise erwarb sich

Napoleon diese Weltstellung? Die Antwort Pestalozzis auf diese

Frage könnte uns zunächst vielleicht überraschen. Denn Pestalozzi
erklärt: «Es ist nicht sein Schwert, durch das er sich seinen Anhang
und seine Macht verschaffte; nein, es ist seine Geisteskraft. Diese

ergriff die Schwäche seiner Zeitmenschen mit unwiderstehlicher
Gewalt.» Pestalozzi will also zum Ausdruck bringen, daß auch eine

Ordnung der rechtlosen Gewalt und der Willkür keineswegs durch
die Anwendung von Gewalt allein entsteht und besteht; sie läßt sich

vielmehr nur verwirklichen, wenn eine bestimmte Gesinnung der
Menschen um sich gegriffen hat, eine Gesinnung, die in einer geheimen
Uebereinstimmung des Gewaltherrschers mit den Unterworfenen
gesucht werden muß. Es war nicht die Gewalt, die Napoleon seinen

Weltanhang verschaffte, sondern es war seine Kunst der Verführung.
«Es bleibt» — stellt Pestalozzi fest — «ewig ein Meisterstück der
höchsten menschlichen Kunst im menschlichen Verderben», wie Napoleon

die Welt für sich einzunehmen verstand. Wir werden also fragen
müssen, welche Kräfte der menschlichen Natur Napoleon anzusprechen
vermochte und in Bewegung zu versetzen wußte. «Er war die Seele,

er war der Hauch, er war der Atem, er war' das Leben aller Gewaltsgelüste

seiner Tage. Er belebte sie auf dem Throne, er belebte sie in
den Behörden, er belebte sie in den Schenken auf eine Weise, mit einer
Kunst und mit einer Kraft, wie sie, vielleicht solange die Welt steht,
noch nie gemeinsam auf eine solche Weise, mit einer solchen Kunst
und mit einer solchen Kraft belebt worden sind. Er war die Seele

aller, im bloßen Sinnenkreis des Lebens befangenen Kraftmänner und
Kraftstaatsmänner seiner Zeit.» Wenn Pestalozzi also Napoleon
anklagt, daß er das Prinzip der Gewalt gegen das Prinzip des Rechts

668



repräsentiert habe, so klagt er unter keinen Umständen nur den Kaiser
an, sondern sein tiefer Vorwurf trifft ebensosehr und vielleicht noch
umfassender die Zeitgenossen selbst. Wenn vom Kaiser gesagt wird,
daß er die Gewaltgelüste seiner Zeit belebt habe, so muß man gerade
von dem Begriff des Belebens ausgehen. Beleben kann man nur, was
lebensfähig ist, was sich zum Leben berufen läßt. Das bedeutet aber,
daß Napoleon eine Herrschaft der Gewalt und der Rechtlosigkeit
errichten konnte, weil die Menschen selbst die natürliche Tendenz zur
Gewaltsamkeit und zur Rechtlosigkeit in sich tragen. Napoleon stellte
nur in gewaltiger Vergrößerung dar, was die Seele eines jeden Menschen

bewegt. Pestalozzis Auseinandersetzung mit Napoleon ist die
Kritik des Menschen überhaupt.

Es ist nun aufregend und seltsam zugleich, daß Pestalozzi von
Napoleon sagt, er habe neben dem Bösen, das durch ihn in die Welt
gekommen sei, auch Gutes geschaffen. «Das Gute, das er gewirkt, ist
neu, das Böse hingegen, das er uns tat, ist in seinen Mitteln und in
seinem Wesen in unserer Mitte schon alt, steinalt, und was schlimm
ist, wir zeigen so wenig Lust, dieses alte Böse, das er eigentlich in
unserer Mitte nur kraftvoll belebte, nicht erschuf, los zu werden, als
das Wahre und Gute, das in seiner Erscheinung für Staaten, die es zu
benutzen wußten, wirklich lag, durch Prüfung und Läuterung zu einer
wirklichen Brauchbarkeit für uns zu erheben.»

Wenn wir uns die Frage vorlegen, was denn dieses Gute sei, das

Napoleon, ohne es zu wollen, zutage förderte, und worin das steinalt
Böse bestehe, mit dessen Hilfe er seine Macht begründete und
befestigte, so stoßen wir auf eine für Pestalozzi fundamental wichtige
Erkenntnis. Pestalozzi unterscheidet die kollektive Ansicht des Staates

von der individuellen Ansicht des Staates. Pestalozzi setzt den Begriff
der kollektiven Existenz unseres Geschlechts in einen unversöhnlichen
Gegensatz zur individuellen Existenz unseres Geschlechts. Pestalozzi
hebt die Kultur ab von der Zivilisation. Er führt in seine Staats- und
Gesellschaftslehre den Begriff der Masse ein. Er spricht der Sache nach

von Massenzivilisation und Individualkultur. Wir werden also
aufgefordert, uns Rechenschaft abzulegen über das, was gemeint ist mit
der Entgegensetzung von kollektiver und individueller Existenz des

menschlichen Geschlechts, von Zivilisation und Kultur, von Masse und
Individuum. Dabei werden wir uns zu erinnern haben an die
Einsichten, in die seelisch-geistige Beschaffenheit des Menschen, wie sie

uns durch Pestalozzis «Nachforschungen über den Gang der Natur in
der Entwicklung des Menschengeschlechts» vermittelt worden sind.
«Die kollektive Existenz unseres Geschlechts nimmt an sich und als
solche vorzüglich diejenigen Kräfte und Anlagen unserer Natur in
Anspruch, die wir mit den Tieren des Feldes gemein haben. Des-

66 9



gleichen hat auch die Bildung zur Zivilisation wesentlich und
vorzüglich' die Ausbildung eben dieser Kräfte und Anlagen zum Gegenstand,

woraus denn folgt, daß diese Bildung wie sie an sich und
isoliert in ihrer Beschränkung dasteht, nichts anderes anspricht und
ansprechen kann als die gesellschaftliche Ausbildung des tierischen
Sinnes und der tierischen Kraft unserer Natur.» Die Gesellschaft ist
für Pestalozzi nur eine Zwangsordnung, in welcher die ursprüngliche
und unersättliche tierisch-natürliche Selbstsucht des Menschen gerade
derart im Zaum gehalten wird, daß die einzelnen' egozentrischen
Tendenzen der Menschen zur Not noch zusammen bestehen können.
Das "Wesen und die Grundlage der Gesellschaft ist nicht die Sittlichkeit,

sondern die Gewalt und das gegenseitige Bedürfnis der
Menschen, sich vor der Gewaltanwendung, zu der jedes tierische Lebewesen
geneigt ist, zu schützen. Die gesellschaftliche Zivilisation beruht demnach

auf der «Fortdauer des inneren Geistes und des innern Strebens
des wilden Naturlebens». Der Begriff des Rechtes, der in der Gesellschaft

in Geltung steht, ist bloß ausgerichtet am Nutzen, den die
Glieder der Gesellschaft am Besitz einer Sphäre haben, in welcher sie
keinen willkürlichen gewalttätigen Eingriff der Mitmenschen zu
gewärtigen brauchen. Daß jeder Einzelne die Sphäre des anderen achtet,
beruht ausschließlich auf der Furcht vor staatlichen Gegenmaßnahmen
gegen seinen Eingriff. Im gesellschaftlichen Zustande der Menschheit
oder auf der Stufe der Zivilisation «geht also das umgestaltete
gewaltsame Leben der bürgerlichen Uebermacht nicht bloß, wie beim
Wilden, von dem einfach aber kraftvoll entfalteten Tiersinn der
Natur aus, sondern es benutzt noch das innere Verderben der künstlichen

Ausbildung der höheren menschlichen Kräfte zu seiner
Unterstützung». Pestalozzi will sagen, daß der zivilisierte Mensch schlimmer

ist als der tierische Mensch, weil die natürliche Gewalttätigkeit
der Denkungs- und Handlungsweisen des Menschen auf der
gesellschaftlich-staatlichen Stufe sich durch die Ausbildung der geistigen
Anlagen differenziert und raffiniert hat. «Die kollektive Existenz
unseres Geschlechts macht alle Menschen sich in ihrer Selbstsucht

kraftvoll fühlen, und dadurch indiskret, zudringlich, anmaßlich, dann
bald gewalttätig, und am Ende leicht auch niederträchtig.» Die
selbstsüchtigen und gewaltsamen Tendenzen der gesellschaftlich organisierten

Menschheit lassen sich einheitlich nur zusammenfassen durch die
staatliche Gewalt. Darum ist das Gemeinwesen auch immer wieder
durch Aufruhr bedroht; denn die allein durch Furcht und Zwang
niedergehaltenen Egoismen besitzen die Tendenz, ihre Fesseln zu
zerbrechen, wo und wann sich dazu Gelegenheit zu bieten scheint.

Wie ist nun, im Gegensatz zur kollektiven Existenz, die individuelle

Existenz des menschlichen Geschlechts beschaffen? «Die indivi-

670



duelle Existenz unseres Geschlechts nimmt im Gegensatz gegen die
kollektive Existenz den ganzen Umfang unserer Kräfte und Anlagen,
und besonders diejenigen Kräfte und Anlagen in Anspruch, die wir
mit keinen Geschöpfen der "Welt, die nicht Menschen sind, gemein
haben. Daher ist denn auch die aus dem Bedürfnis dieser Existenz
hervorgehende Kultur geeignet, den eingeschränkten und die
Menschennatur nicht befriedigenden Erfolg der Zivilisationsbildung
menschlich auszudehnen, zu erheben und zu veredeln.» Diejenige
Kraft und Anlage nun, die der Mensch mit keinem anderen
Lebewesen gemein hat, ist die Freiheit. Freiheit nennt Pestalozzi jene
Kraft des Menschen, die "Welt von sich und sich von der "Welt zu
sondern. Oder mit anderen Worten: Der Mensch besitzt eine Kraft
in sich selbst, alle Dinge dieser Welt sich selbst, unabhängig von seiner
tierischen Begierlichkeit und von seinen gesellschaftlichen Verhältnissen,

gänzlich nur unter dem Gesichtspunkt, was sie zu seiner inneren
Veredelung beitragen, vorzustellen. «Diese Kraft ist im Innersten
meiner Natur selbständig, ihr Wesen ist auf keine Weise eine Folge
irgendeiner andern Kraft meiner Natur. Sie ist, weil ich bin, und ich
bin, weil sie ist. Sie entspringt aus dem mir wesentlich einwohnenden
Gefühl: ich vervollkommne mich selbst, wenn ich mir das, was ich
soll, zum Gesetz dessen mache, was ich will.» Diese Freiheit allein
begründet die Sittlichkeit. Sie macht den Menschen zum Menschen.
Erst der sittliche Mensch kann die gesellschaftlich-staatliche, auf
Zwang und Furcht gegründete Ordnung überwinden durch eine
gerechte und darum dauerhafte Ordnung. Denn die Beweggründe,
welche nunmehr den einzelnen Menschen davon abhalten, durch
ichsüchtige Gewaltsamkeit in die Lebenskreise des Mitmenschen
einzudringen und sein Dasein zu schmälern, stammen nun nicht mehr
aus der Furcht vor staatlichen Gegenmaßnahmen, sondern sie nähren
sich aus der Achtung vor dem Mitmenschen als einem Menschen. Die
wahre Grundhaltung des Menschen gegenüber dem Menschen ist die
Liebe. Und so wird denn die staatliche Einheit nicht mehr gewährleistet

durch die staatliche Gewalt, sondern durch die Eintracht. Die
Eintracht der Bürger ist «das ewige und einzige Fundament aller
wahren — aller wahrhaft menschlichen Staatssegnungen und
Staatskräfte». Eintracht ruht aber nicht auf Zwang, sondern auf Freiheit:
auf freier Zustimmung zum selbstgegebenen Gesetz und freiem Verzicht

auf die Verfolgung der ichsüchtigen Gewaltsamkeit, die ersetzt
wird durch eine Gesinnung der Liebe. Aus dieser Fialtung erwächst
die Kultur, welche die Zivilisation zu überwinden berufen ist. «Die
Erhebung unseres Geschlechts zur Menschlichkeit, die Kultur, ist in
ihrem "Wesen eine Umwandlung der tierischen gesetzlosen
Gewalttätigkeit in eine menschliche, vom Recht und Gesetz möglich gemachte

671



und durch dasselbe geschützte Gewaltlosigkeit, eine Unterordnung der
Sinnlichkeitsansprüche unter die Ansprüche des menschlichen Geistes
und des menschlichen Herzens.»

Wir sollten nunmehr in die Lage versetzt sein, den Gegensatz von
«Massenkultur» und «Individualkultur» in seiner Tragweite zu
verstehen. Die Massenkultur, man würde richtiger sagen, die
Massenzivilisation, ruht auf der natürlich-tierischen Gewalttätigkeit, die des
Menschen Teil ist und bleibt, weil er ein Naturwesen ist. Er ist aber
nicht bloß ein Naturwesen; denn er hat Freiheit, die — wie Pestalozzi
immer wieder sagt — unter keinen Umständen aus der Natur
abgeleitet werden kann. Aber dadurch, daß der Mensch Freiheit hat,
ist der Mensch noch nicht ein menschlicher Mensch. Dazu muß er
gebildet, erzogen werden. Die Bildung besteht aber darin, ihn zu
einem selbständigen, in ökonomischer, politisch-rechtlicher und
seelisch-geistiger Beziehung selbständigen Wesen zu machen, welches
den Verlockungen und Verführungen der natürlich-tierischen Gewaltsamkeit

Widerstand zu leisten und seine natürliche Ichsucht durch die
Liebe zu überwinden vermag. «Das Individuum, wie es dasteht vor
Gott, vor seinem Nächsten und vor sich selber, von Wahrheit und
Liebe gegen Gott und den Nächsten ergriffen, ist die einzige reine
Basis der wahren Veredelung der Menschennatur und der sie
bezweckenden wahren Nationalkultur.»

Es scheint nun, daß wir zu unserem Ausgangspunkt, zu unserer
Fabel, zurückkehren können. Denn den Sinn des Gleichnisses, welches
die Menschen mit Stämmen und nicht mit Blättern verglich, dürfte
uns nach dem allerdings summarischen Ueberblick verständlich und
eindrücklich geworden sein. Pestalozzi denkt sich den Staat als ein
Gebilde, das sich aus Menschen zusammensetzt. Der Staat ist nicht ein
Wesen über den Bürgern und unabhängig von den Bürgern. Darum
ist aber auch der Staat genau so beschaffen, wie die Menschen, die
ihn bilden, beschaffen sind. Indem der Staat die Individualkultur
befördert und unterstützt, baut und sichert er die wahren Grundlagen
seiner eigenen Existenz. Wenn er indessen nur darauf bedacht ist,
seine Macht zu erweitern und die sittlich-bürgerliche und die
wirtschaftliche Selbständigkeit des Menschen zu beschränken oder
aufzuheben, dann wirkt er im Sinne der Zivilisation und der kollektiven
Existenz, als deren Wesen wir einen rechtlich geordneten Krieg aller

gegen alle erkannt haben. Pestalozzis Kampf gilt dem «bösen
Unterordnen der ewigen unabänderlichen Ansprüche unserer Individuäl-
veredelung unter die Zeit- und Wechselansprüche unserer jeweiligen
Zivilisationsansprüche.» Denn seine unerschütterlichste und teuerste
Ueberzeugung ist der Glaube, «daß ein inneres Gefühl von dem
höheren heiligeren Wert der individuellen Existenz unseres Ge-

67 2



schlechts gegen die kollektive Existenz allgemein in der Tiefe der
Menschennatur stattfinde». Darum gilt ihm die individuelle Kultur
als das eigentliche Fundament der gesellschaftlich-staatlichen
Ordnung, und «daher ist auch das Recht der individuellen Kultur als das
durch die Menschennatur selbst begründete, unzerstörbare innere
Fundament aller Ansprüche der kollektiven Kultur, der Zivilisation,
anzusehen».

Der Vorrang der individuellen Existenz vor der kollektiven
Existenz des menschlichen Geschlechts — das ist das Vermächtnis Pestalozzis,

das zu bewahren, um es zu besitzen und zu verwirklichen, eine
der ernstesten und unabwendbarsten Aufgaben unserer Zeit darstellt.

43 673


	Ueber die Staatslehre Pestalozzis

