Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1947-1948)

Artikel: Ueber die Staatslehre Pestalozzis
Autor: Barth, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758489

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758489
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UEBER DIE STAATSLEHRE PESTALOZZIS

VON HANS BARTH

Der schier makellose, sich von Generation zu Generation erneuernde
Nachruhm und die wie durch eine geheimnisvoll-unerschopfliche Kraft,
gendhrte Wirkung Johann Heinrich Pestalozzis griinden sich auf zwei
Dinge — auf das, was Pestalozzi leistete, und auf das, was Pestalozzi
war. Die Bestimmung seiner Leistung brauchte wenig Kopfzerbrechen
zu bereiten. Die Zeitgenossen und die Nachwelt kamen iiberein, diese
Leistung im erzieherischen Werk zusammenzufassen. Und selbst wenn
es ithnen iibertriecben zu sein schien, mit einem bedeutenden, aber
eigenwilligen und gewalttdtigen Mitarbeiter des groflen Erziehers zu
behaupten, «daf} Pestalozzis Dasein und Wirken in der Geschichte der
Pidagogik eine allgemeine, allumfassende Umwandlungsepoche — ein
neues Zeitalter — gestiftet habe», so lag doch fiir sie unbestreitbar
fest, dafl die Bemithung um die Begriindung der Erziehung des Men-
schen das eigentliche Herzstiick von Pestalozzis Werk bilde. Aber
Wirkung und Ruhm lassen sich nicht allein aus dieser Leistung her-
leiten. Nur das, was Pestalozzi war, vermag uns den Grund seiner
gewaltigen Wirkung aufzudecken. Das Geheimnis seines Daseins ist
die Liebe. Das Geheimnis seines Wesens ruht in der Liebe, die er den
Menschen entgegenbrachte, und in der Kraft, mit der er die Menschen
liebte. Diese Liebesfihigkeit und Liebeskraft wire nicht so {iiber-
wiltigend, wenn sie sich, statt auf den wirklichen Menschen, nur auf
ein verkldrtes, zwar schones, aber irreales Bild des menschlichen
Wesens bezogen hitte. Diese Liebe richtet sich an den Menschen, wie
er ist, damit er zu dem werden kann, was er sein soll. Diese Liebe ist
eine schopferische Liebe; denn sie bringt, trotz aller schonungslos
erkannten Fragwirdigkeit der menschlichen Natur und trotz allen
Enttduschungen, die ihr bereitet werden, jene letzten Moglichkeiten
des Menschen zur Entfaltung, um derentwillen alles, was wir Pida-
gogik und Politik nennen, gerechtfertigt ist.

Es kann nicht die Absicht dieser knappen Betrachtung sein, das
Bild, das die Gegenwart von Pestalozzis Leben und Werk erarbeitet
hat, in seinen Grundziigen entscheidend zu verindern. Pestalozzi ist
und bleibt der grofle Erzieher. Aber wir mochten versuchen, die Auf-
merksamkeit darauf zu lenken, dafl Pestalozzi die Pidagogik nie
isoliert betrachtet hat, sondern dafl sie sich fiir ihn immer und allent-
halben in dem Zusammenhang befindet, in welchem sie von Hause

662



aus, ihrem Wesen gemif}, stehen mufl — in dem Zusammenhang mit
dem Staat. Die Anschauung, wonach Pestalozzi als Piddagoge den
Politiker Pestalozzi verdeckt, ist begriindet und vertretbar. Die
Theorie und Praxis der Erzichung wurden in den Vordergrund ge-
riickt, so daf§ — was Pestalozzi nicht minder am Herzen lag — die
Erkenntnis der fundamentalen Gesetze des Staates und des gesell-
schaftlichen Zusammenlebens der Menschen in dem Bilde, das wir uns
von Pestalozzi machen, um ihre Rechte und in ihrer Bedeutung ver-
kiirzt wurden. Wenn man die stattliche Anzahl der veroffentlichten
Schriften Pestalozzis und seine zu Lebzeiten noch unveroffentlichten,
vielfach bruchstiickhaften Entwiirfe sich vor Augen hilt, wird man
zwangslaufig zu der Ansicht gefiihrt, daff die Untersuchungen, welche
dem Staat und der Gesellschaft, dem Recht und der Wirtschaft
gewidmet sind, einen ungewdhnlich groflen Teil des Gesamtwerkes,
das noch als das Werk eines Erziehers zu gelten hat, ausmachen.
Pestalozzi erlebt den Niedergang und die Auflosung der Gesellschafts-
und Rechtsordnung des Feudalismus. Er war Zeuge der Entstehung
und Ausbreitung einer neuen sozialen Organisation, die mit dem
freien Wettbewerb der 6konomischen Krifte und mit der Industrie
zu rechnen hatte. In den Erfahrungsbereich seines Lebens gehorte der
Kampf um die politische und wirtschaftliche Gleichberechtigung der
Landschaft mit der Stadt in dem ziircherischen Gemeinwesen. Der
Untergang der alten Eidgenossenschaft und der aristokratischen Ver-
fassungen, die Griindung des helvetischen Einheitsstaates und die
Riickkehr zu dem foderalistischen Prinzip im Zeitalter der Mediation
stellen die Geschicke des schweizerischen Vaterlandes dar, die unauf-
16slich verbunden sind mit der gewaltigen geistigen, politischen und
okonomischen Umwilzung, die durch die Franzosische Revolution
bezeichnet wird. Eine beispiellose, weltgeschichtlich-unabsehbare Lek-
tion wickelt sich vor den Augen Pestalozzis ab, der mit wachen Sinnen
und hellem Geiste das Geschehen verfolgt, bedenkt und erwigt, um
daraus die Konsequenzen zu ziehen fiir sein Bild vom Wesen des
Menschen, fiir seinen Begriff der Politik und seine Anschauungen tiber
die Grundlagen und die Méglichkeiten der Piddagogik. Dem enthu-
siastischen, weltbiirgerlichen Zwischenspiel, das in der Erklirung der
Menschen- und Biirgerrechte und in der Verzichtleistung des fran-
zOsischen Adels auf seine Privilegien kulminiert, folgt die verhdngnis-
volle revolutionire Radikalisierung, die in den jakobinischen Terror
ausartet und Frankreich in kriegerische Auseinandersetzungen mit
gegenrevolutiondren Michten Europas verstrickt. Von einem genialen,
in mehreren Feldziigen erfolgreichen Soldaten verspricht sich die
Nation die Befriedigung ihrer mehr als berechtigten Wiinsche nach
einer festen inneren Ordnung und nach duflerer Sicherheit. Aber der

663



kiihne, ehrgeizige, demagogische Emporkommling auf dem Throne
der Bourbonen versteht es, die michtigen Energien des ruhmstichtigen
und sendungsbewufiten Volkes dem Phantom der politischen Uni-
fizierung Europas durch die Unterwerfung aller Vilker unter einen
einheitlichen staatlichen Willen dienstbar zu machen. Das Gleich-
gewicht der europdischen Staaten wird zerstort. Die Ideale der Frei-
heit, die ihrem Wesen nach universal-menschheitlich konzipiert waren,
miissen thre Segel streichen vor einem kriftigen Nationalismus, der
als staatlich-nationaler Selbstschutz zwar legitim ist, zum Prinzip des
politischen Lebens in Europa erhoben, aber die Einheit des Weltteils
im 19. und 20. Jahrhundert auf die hirteste Belastungsprobe stellen
wird. Welch einen Anschauungsunterricht hilt jenes Zeitalter dem
Staatsphilosophen und Sozialreformer zur Verfiigung! Muflte nicht
die Frage nach den Ursachen der Revolution geradezu eine Antwort
erzwingen? Durfte man diese Ursachen in den Anschauungen der
Philosophen suchen, auf die sich die Revolutiondre nachweislich be-
riefen, um ihre Taten zu rechtfertigen? Bildeten also die Lehren von
der Souverdnitit des Volkes, von der urspriinglichen Freiheit und
Gleichheit der Menschen die Bedingungen der Revolution? Oder die
Kritik der Kirche und der Religion, der man vorwarf, daf} sie nichts
anderes sei als ein Mittel, um die Menschen der herrschenden Rechts-
und Staatsordnung gefiigig zu machen? Oder aber waren es die dko-
nomischen Verhiltnisse, unter denen die Mehrzahl des Volkes lebte,
welche den Umsturz verursachten? Pestalozzi entzog sich der Beant-
wortung dieser Fragen nicht. Er schreibt in einem Entwurf zu der
Schrift «Ja oder Nein?», in der er sich mit den Ursachen und dem
Verlauf der Revolution in Frankreich auseinandersetzt: «Die Men-
schen sind also nicht durch die Annahme philosophischer Triumereien
elend geworden, sondern sie haben die philosophischen Tridumereien
angenommen, weil die Konige sie schon elend gemacht haben.» Andere
Probleme dringten sich auf. Auf welchen seelischen Voraussetzungen
beruhte die ritselhafte Macht des kaiserlichen Feldherrn, der jegliche
politische Vernunft auszutilgen vermochte in einem Rausch von
Selbstverblendung und Mafllosigkeit und der infolge dieser Ver-
nichtung jedes selbstindigen und den Realititen Rechnung tragenden
Urteils ein Volk von Krieg zu Krieg fithren konnte und der schlief3-
lich, um den angeblichen Erzfeind — England — zu besiegen, nach
Ruflland ziehen mufite? Hatten derartige Verfiithrungskiinste, die auf
eine unersittliche Besitzgier und auf den nationalen Ehrgeiz zihlen
durften wie auf den ewigen Rhythmus von Tag und Nacht, nicht ein
Fundament in der Natur des Menschen selbst? Waren solche Mani-
pulationen der menschlichen Seele moglich ohne die latente Bereit-
schaft, sich dieser Versuchung zu ergeben? Wer sich vor diese Probleme

664



gestellt sah, konnte auch die anderen Fragen nicht aufler acht lassen.
Wie miifite eine Staatsverfassung beschaffen sein, die dem Menschen
in einer unverletzbaren rechtlichen Ordnung das duflere Gliick und
die innere Zufriedenheit gewihrleistet, die zu erstreben das mensch-
liche Wesen als sein gutes Recht betrachtet? Und wie miifiten die
Menschen beschaffen sein, damit eine Verfassung zustandekommen
und Dauer haben kann, die jedem Biirger eine rechtlich und wirt-
schaftlich gesicherte Selbstindigkeit und Verfiigungsfreiheit einriumt?
— Es ist nicht schwierig einzusehen, dafl alle diese Fragen einen
dreifachen Aspekt besitzen: einen politischen, einen piddagogischen
und einen anthropologischen. Denn die wiinschbare und fiir gerecht
gehaltene Verfassung laft sich nur verwirklichen unter der Bedingung,
daf} die Biirger fiir diese Verfassung gebildet und erzogen sind. Und
welche Gestalt eine gerechte Verfassung besitzen soll, kann man nur
darlegen, wenn man weif}, worin die wahre Bestimmung des Menschen
und die wirkliche Natur des Menschen bestehen. Politik, Pidagogik
und Anthropologie hingen unauflgslich zusammen, so unauflgslich,
dafl sich kaum abkldren 1aft, welchem dieser Probleme, dem poli-
tischen, dem pidagogischen oder dem anthropologischen, der Vorrang
zugebilligt werden muf. |

Pestalozzi hat von sich bekannt, dafl er an den Begebenheiten der
Zeit «wirmsten Anteil» genommen habe. Und zwar waren es «die
Grundsitze der europiischen Staatenverwaltung», die ihn seit seinen
Jinglingsjahren beschiftigten. Dafl «die ganze Lebhaftigkeit meines
Jugendinteresses fiir Menschenwohl und Menschenrecht sich wieder in
mir ,erneuerte’», gesteht er im Vorwort zu «Ja oder Nein?». Und in
der Zeit, da er darangeht, sich in einem umfassenden philosophischen
Sinne Rechenschaft abzulegen tiber das Wesen des Menschen, das heifit
als er mit den «Nachforschungen tiber den Gang der Natur in der
Entwicklung des Menschengeschlechts» beschaftigt ist, erkldrt er, daf
er seine politischen Fundamente, daf} er «die Philosophie meiner
Politik» gesucht habe. Der scharfsichtige einstige Jiinger und zeit-
weilige bosartige Gegner Pestalozzis, Johannes Niederer, hat die
Einsicht ausgesprochen, «dafl Pestalozzi urspriinglich Politiker, ehe er
Pidagoge wurde, und in der Politik ebenso schopferisch als in der
Pidagogik war. Die Politik selbst machte ithn zum Piadagogen und
uberzeugte ihn, dafl sie, um den Menschen zu helfen, menschenbildend
werden miisse, Zuerst, im Neuhof, sah er die Pidagogik fiir einen
wesentlichen Teil der Politik an. Zuletzt, in Burgdorf und Iferten,
erkannte er in der Politik nur einen wesentlichen Teil der Pidagogik,
was er dadurch bewies, daf die Politik darin besteht, von der
Menschennatur und ihren Kriften den zweckmifigsten Gebrauch zu
machen, dafl hingegen die Pidagogik sich mit der Erzeugung, Ent-

665



wicklung, wahren Erkenntnis und Anwendung dieser Krifte selber
beschiftigt.»

Wir wollen nun die Grundziige von Pestalozzis Staatslehre in der
Weise darlegen, dafl wir uns den Sinn einer der Fabeln aus seinen
«Figuren zu meinem ABC-Buch» zu vergegenwirtigen suchen. Es
handelt sich um die 111. Fabel. Sie trdgt den Titel: «Was ist der
Mensch im Staate? Blatt oder Stamm?» Das Gleichnis Pestalozzis
setzt damit ein, daf} in einem Kriege eine blutige Schlacht zu Ende
gegangen ist. «Mifimutig iiber den Tod seiner Erschlagenen, neigte
ein siegender Konig sein Haupt gegen den Boden. Ein Schmeichler,
der merkte, was den Fiirsten driickte, zeigte thm zahllose am Boden
liegende Blitter unter einer Linde, bei der sie eben standen, und
fragte den Konig: ,Werden diese nicht wieder wachsen?” — Das
emporte einen edlen Mann, der neben thm stand. Dieser fiihrte den
Konig in das Dickicht eines Waldes, zeigte ihm tausend vom Sturme
niedergestiirzte Tannen und sagte zu ihm: ,Werden denn auch diese
wieder wachsen?’» Pestalozzi wendet sich im Gleichnis dieser Erzih-
lung gegen eine gesellschaftsphilosophische Ansicht, die seit dem
Staatsdenken der Griechen im Abendland eine michtige und unheil-
volle Bedeutung besessen hat. Pestalozzi lehnt die Meinung ab, wonach
der Staat ein iiber den Biirgern und unabhingig von den Biirgern
existierendes Wesen wire. «Der Mensch im Staate», sagt Pestalozzi
in dem knappen Kommentar, den er der Fabel folgen l4f3t, «ist durch-
aus nicht nur ein Blatt am Baume, das jeden Herbst abfillt und jeden
Frithling wiederkommt.» Die Menschen sind die Stimme selbst. Der
Mensch im Staat ist «ein sittlich, geistig, biirgerlich und religids
selbstindiges Wesen, das die Staatsgesetzgebung in der Wahrheit
seines reinen, gottlich gegebenen Wesens mit heiligem Ernst als solches
zu erkennen und zu sichern, heilig verpflichtet ist.»

Die Staatslehre Pestalozzis 1488t sich am besten erkennen in zwei
seiner Schriften, die von grofiter philosophischer Bedeutsamkeit sind,
und von denen wir glauben, daff man ihren staatsphilosophischen
Gehalt noch keineswegs erschtpfend in Erwdgung gezogen hat. Diese
Schriften sind die «Nachforschungen tiber den Gang der Natur in der
Entwicklung des Menschengeschlechts» (1797) und «An die Unschuld,
den Ernst und den Edelmut meines Vaterlandes» (1815).

Pestalozzi geht davon aus, dafl der Mensch sich und die Welt auf
drei verschiedene Arten vorstellen konne und miisse. Der Mensch ist
das Werk der Natur, das Werk seines Geschlechts und das Werk
seiner selbst. Was bedeutet diese dreifache Bestimmung? «Der Mensch
kann als Tier, als Biirger und als Mensch leben» und begriffen werden.
Als Werk der Natur ist der Mensch ein urspriinglich zwar wohl-
wollendes, aber dieses Wohlwollen bald einbiiflendes Wesen, das

666



nichts anderem lebt als der Befriedigung seiner elementaren Bediirf-
nisse. In dem Augenblick, da diese Bediirfnisse sich nicht reibungslos
zufriedenstellen lassen, verliert der Mensch seine paradiesisch-tierische
Unschuld und es macht sich eine unausrottbare Tendenz zur Selbst-
sucht und Gewalttdtigkeit geltend. Da nun die Menschen sich natur-
gemifl vermehren und ihre Lebensbediirfnisse steigen, ist es unver-
meidlich, dafl sich ihre Lebenswege beriihren oder gar kreuzen.
Dadurch ist die Moglichkeit von Konflikten geschaffen. Die Aus-
einandersetzung der Menschen erfolgt gewaltsam. Und der Starke ist
es, der seinem Willen Nachachtung verschaffen kann. Keiner ist seines
Lebens und seines Besitzes sicher, und so entsteht zum Schutze des
Lebens und des Eigentums eine gesellschaftlich-staatliche Ordnung,
welche keinen anderen Sinn hat als durch die Errichtung einer mit
hochster Gewalt ausgestatteten Instanz dafiir zu sorgen, dafl die
natiirlich-tierische Gewaltsamkeit auf ein Minimum reduziert werde
und der Egoismus sich in der Weise betidtige, dafl alle Teile des
Gemeinwesens zusammen bestehen konnen. Die natiirlich-tierische
und die gesellschaftlich-staatliche Weise des menschlichen Daseins
unterscheidet sich nun von der dritten Moglichkeit der Bestimmung
des Menschen, nach welcher es das Werk seiner selbst ist. Der Mensch
ist das Werk seiner selbst, weil er frei ist. Und weil er frei ist, muf
er als ein verantwortliches, das heifdt als ein sittliches Wesen gelten.
Erst als sittliches Wesen vermag der Mensch einen Staat zu errichten,
der bei der Verteilung der politischen Rechte nicht auf das Naturrecht
des Stidrkeren abstellt.

Auf dem Grund dieser anthropologischen und sozialphilosophischen
Einsichten vollzieht nun Pestalozzi die Auseinandersetzung mit seiner
Zeit. Und in dieser Auseinandersetzung formt sich seine Lehre vom
Staat, die wie jede Staatslehre bestimmt ist durch das, was ist, und
das, was sein soll.

Das Zeitalter der Franzosischen Revolution und die Hegemonie
Frankreichs unter Napoleon stellte Pestalozzi vor die Frage, wie es
eigentlich mdglich gewesen sei, daff die Ideen, die am Anfang dieser
gewaltigen Umwilzung gestanden hatten, wie von einem Wildbach
fortgeschwemmt wurden. Die angeblich unverduflerlichen Rechte des
Menschen und Biirgers gegen den Staat wurden nicht nur nicht ver-
wirklicht, sondern sie muflten einer Ordnung Platz machen, die dem
Staate eine Macht iiber die Menschen verlieh, die noch gréfler war, als
sie der absolutistische Staat der Konige besessen hatte. Diese neue
Ordnung war fiir Pestalozzi verkorpert in der Gestalt des Kaisers der
Franzosen. In Napoleon sieht Pestalozzi das Prinzip der Rechtlosig-
keit und der Gewalt, sein Werk gipfelt in der Vernichtung des
Individuums, dessen Anspriiche auf politische Freiheit und sittliche

667



und religiose Selbstbestimmung geleugnet werden. Man konnte nun
den Aufstieg Napoleons dadurch begreifen, dafl man darauf hinweist,
der franzosische Imperator habe sich Frankreich und Europa mit
Waffengewalt unterworfen. Aber eine solche Erkldarung konnte Pesta-
lozzi nicht befriedigen. Pestalozzi war Menschenkenner genug, um
cinzusehen, daf} die rechtlose Gewalttitigkeit des Kaisers erfolglos
geblieben wire, wenn er nicht mit der Duldung, der Zustimmung und
der tatkraftigen Unterstiitzung der Menschen hatte rechnen konnen.
Napoleon verfiigte, wie Pestalozzi feststellt, iiber « Weltanhang» —,
tiber «Weltanhang, den thm sein Mutwille und die bose Lust seiner
Kraft verschaffte». Er konnte — auch das sind Worte Pestalozzis —
«mit dem hochsten Anschein eines ganz sicheren Erfolges» auf «die
Anbetung der Welt» zdhlen. Er wurde bewundert von Menschen aus
samtlichen Staaten Europas und aus allen Klassen und Stinden. Er
besaf} einen «Anhang vom niedrigsten Volksgesindel bis zu den ersten
Hiuptern der Kirchen und Staaten». Auf welche Weise erwarb sich
Napoleon diese Weltstellung? Die Antwort Pestalozzis auf diese
Frage konnte uns zunichst vielleicht iiberraschen. Denn Pestalozzi
erkldrt: «Es ist nicht sein Schwert, durch das er sich seinen Anhang
und seine Macht verschaffte; nein, es ist seine Geisteskraft. Diese
ergriff die Schwiche seiner Zeitmenschen mit unwiderstehlicher Ge-
walt.» Pestalozzi will also zum Ausdruck bringen, dafl auch eine
Ordnung der rechtlosen Gewalt und der Willkiir keineswegs durch
die Anwendung von Gewalt allein entsteht und besteht; sie 1af3t sich
vielmehr nur verwirklichen, wenn eine bestimmte Gesinnung der
Menschen um sich gegriffen hat, eine Gesinnung, die in einer geheimen
Uebereinstimmung des Gewaltherrschers mit den Unterworfenen
gesucht werden mufl. Es war nicht die Gewalt, die Napoleon seinen
Weltanhang verschaffte, sondern es war seine Kunst der Verfithrung.
«Es bletbt» — stellt Pestalozzi fest — «ewig ein Meisterstiick der
hochsten menschlichen Kunst im menschlichen Verderben», wie Napo-
leon die Welt fiir sich einzunehmen verstand. Wir werden also fragen
miissen, welche Krifte der menschlichen Natur Napoleon anzusprechen
vermochte und in Bewegung zu versetzen wufite. «Er war die Seele,
er war der Hauch, er war der Atem, er war das Leben aller Gewalts-
geliiste seiner Tage. Er belebte sie auf dem Throne, er belebte sie in
den Behorden, er belebte sie in'den Schenken auf eine Weise, mit einer
Kunst und mit einer Kraft, wie sie, vielleicht solange die Welt steht,
noch nie gemeinsam auf eine solche Weise, mit einer solchen Kunst
und mit einer solchen Kraft belebt worden sind. Er war die Seele
aller, im bloflen Sinnenkreis des Lebens befangenen Kraftminner und
Kraftstaatsminner seiner Zeit.» Wenn Pestalozzi also Napoleon an-
klagt, dafl er das Prinzip der Gewalt gegen das Prinzip des Rechts

668



reprasentiert habe, so klagt er unter keinen Umstidnden nur den Kaiser
an, sondern sein tiefer Vorwurf trifft ebensosehr und vielleicht noch
umfassender die Zeitgenossen selbst. Wenn vom Kaiser gesagt wird,
daf} er die Gewaltgeluste seiner Zeit belebt habe, so muff man gerade
von dem Begriff des Belebens ausgehen. Beleben kann man nur, was
lebensfihig ist, was sich zum Leben berufen lifit. Das bedeutet aber,
dafl Napoleon eine Herrschaft der Gewalt und der Rechtlosigkeit
errichten konnte, weil die Menschen selbst die natiirliche Tendenz zur
Gewaltsamkeit und zur Rechtlosigkeit in sich tragen. Napoleon stellte
nur in gewaltiger Vergroflerung dar, was die Seele eines jeden Men-
schen bewegt. Pestalozzis Auseinandersetzung mit Napoleon ist die
Kritik des Menschen tiberhaupt. )

Es ist nun aufregend und seltsam zugleich, daff Pestalozzi von
Napoleon sagt, er habe neben dem Bésen, das durch ihn in die Welt
gekommen sei, auch Gutes geschaffen. «Das Gute, das er gewirkt, ist
neu, das Bose hingegen, das er uns tat, ist in seinen Mitteln und in
seinem Wesen in unserer Mitte schon alt, steinalt, und was schlimm
ist, wir zeigen so wenig Lust, dieses alte Bose, das er eigentlich in
unserer Mitte nur kraftvoll belebte, nicht erschuf, los zu werden, als
das Wahre und Gute, das in seiner Erscheinung fiir Staaten, die es zu
benutzen wuflten, wirklich lag, durch Priifung und Liuterung zu einer
wirklichen Brauchbarkeit fiir uns zu erheben.»

Wenn wir uns die Frage vorlegen, was denn dieses Gute sei, das
Napoleon, ohne es zu wollen, zutage férderte, und worin das steinalt
Bose bestehe, mit dessen Hilfe er seine Macht begriindete und be-
festigte, so stoflen wir auf eine fiir Pestalozzi fundamental wichtige
Erkenntnis. Pestalozzi unterscheidet die kollektive Ansicht des Staates
von der individuellen Ansicht des Staates. Pestalozzi setzt den Begriff
der kollektiven Existenz unseres Geschlechts in einen unversohnlichen
Gegensatz zur individuellen Existenz unseres Geschlechts. Pestalozzi
hebt die Kultur ab von der Zivilisation. Er fiihrt in seine Staats- und
Gesellschaftslehre den Begriff der Masse ein. Er spricht der Sache nach
von Massenzivilisation und Individualkultur. Wir werden also auf-
gefordert, uns Rechenschaft abzulegen iiber das, was gemeint ist mit
der Entgegensetzung von kollektiver und individueller Existenz des
menschlichen Geschlechts, von Zivilisation und Kultur, von Masse und
Individuum. Dabei werden wir uns zu erinnern haben an die Ein-
sichten, in die seelisch-geistige Beschaffenheit des Menschen, wie sie
uns durch Pestalozzis «Nachforschungen {iber den Gang der Natur in
der Entwicklung des Menschengeschlechts» vermittelt worden sind.
«Die kollektive Existenz unseres Geschlechts nimmt an sich und als
solche vorziiglich diejenigen Krifte und Anlagen unserer Natur in
Anspruch, die wir mit den Tieren des Feldes gemein haben. Des-

669



gleichen hat auch die Bildung zur Zivilisation wesentlich und vor-
ziiglich' die Ausbildung eben dieser Kridfte und Anlagen zum Gegen-
stand, woraus denn folgt, dafl diese Bildung wie sie an sich und
isoliert in ihrer Beschrinkung dasteht, nichts anderes anspricht und
ansprechen kann als die gesellschaftliche Ausbildung des tierischen
Sinnes und der tierischen Kraft unserer Natur.» Die Gesellschaft ist
fir Pestalozzi nur eine Zwangsordnung, in welcher die urspriingliche
und unersittliche tierisch-natiirliche Selbstsucht des Menschen gerade
derart im Zaum gehalten wird, dafl die einzelhen egozentrischen
Tendenzen der Menschen zur Not noch zusammen bestehen konnen.
Das Wesen und die Grundlage der Gesellschaft ist nicht die Sittlich-
keit, sondern die Gewalt und das gegenseitige Bediirfnis der Men-
schen, sich vor der Gewaltanwendung, zu der jedes tierische Lebewesen
geneigt ist, zu schiitzen. Die gesellschaftliche Zivilisation beruht dem-
nach auf der «Fortdauer des inneren Geistes und des innern Strebens
des wilden Naturlebens». Der Begriff des Rechtes, der in der Gesell-
schaft in Geltung steht, ist blof} ausgerichtet am Nutzen, den die
Glieder der Gesellschaft am Besitz einer Sphire haben, in welcher sie
keinen willkiirlichen gewalttdtigen Eingriff der Mitmenschen zu ge-
wiartigen brauchen, Daf} jeder Einzelne die Sphire des anderen achtet,
beruht ausschliefflich auf der Furcht vor staatlichen Gegenmafinahmen
gegen seinen Eingriff. Im gesellschaftlichen Zustande der Menschheit
oder auf der Stufe der Zivilisation «geht also das umgestaltete ge-
waltsame Leben der biirgerlichen Uebermacht nicht blof}, wie beim
Wilden, von dem einfach aber kraftvoll entfalteten Tiersinn der
Natur aus, sondern es benutzt noch das innere Verderben der kiinst-
lichen Ausbildung der hoheren menschlichen Krifte zu seiner Unter-
stiitzung». Pestalozzi will sagen, dafy der zivilisierte Mensch schlim-
mer ist als der tierische Mensch, weil die natiirliche Gewalttatigkeit
der Denkungs- und Handlungsweisen des Menschen auf der gesell-
schaftlich-staatlichen Stufe sich durch die Ausbildung der geistigen
Anlagen differenziert und raffiniert hat. «Die kollektive Existenz
unseres Geschlechts macht alle Menschen sich in ihrer Selbstsucht
kraftvoll fihlen, und dadurch indiskret, zudringlich, anmaflich, dann
bald gewalttitig, und am Ende leicht auch niedertrichtig.» Die selbst-
stichtigen und gewaltsamen Tendenzen der gesellschaftlich organisier-
ten Menschheit lassen sich einheitlich nur zusammenfassen durch die
staatliche Gewalt. Darum ist das Gemeinwesen auch immer wieder
durch Aufruhr bedroht; denn die allein durch Furcht und Zwang
niedergehaltenen Egoismen besitzen die Tendenz, ihre Fesseln zu
zerbrechen, wo und wann sich dazu Gelegenheit zu bieten scheint.

Wie ist nun, im Gegensatz zur kollektiven Existenz, die indivi-
duelle Existenz des menschlichen Geschlechts beschaffen? «Die indivi-

670



duelle Existenz unseres Geschlechts nimmt im Gegensatz gegen die
kollektive Existenz den ganzen Umfang unserer Krifte und Anlagen,
und besonders diejenigen Krifte und Anlagen in Anspruch, die wir
mit keinen Geschopfen der Welt, die nicht Menschen sind, gemein
haben. Daher ist denn auch die aus dem Bediirfnis dieser Existenz
hervorgehende Kultur geeignet, den eingeschrinkten und die
Menschennatur nicht befriedigenden Erfolg der Zivilisationsbildung
menschlich auszudehnen, zu erheben und zu veredeln.» Diejenige
Kraft und Anlage nun, die der Mensch mit keinem anderen Lebe-
wesen gemeln hat, ist die Fretheit. Freiheit nennt Pestalozzi jene
Kraft des Menschen, die Welt von sich und sich von der Welt zu
sondern. Oder mit anderen Worten: Der Mensch besitzt eine Kraft
in sich selbst, alle Dinge dieser Welt sich selbst, unabhingig von seiner
tierischen Begierlichkeit und von seinen gesellschaftlichen Verhilt-
nissen, ganzlich nur unter dem Gesichtspunkt, was sie zu seiner inneren
Veredelung beitragen, vorzustellen. «Diese Kraft ist im Innersten
meiner Natur selbstindig, ithr Wesen ist auf keine Weise eine Folge
irgendeiner andern Kraft meiner Natur. Sie ist, weil ich bin, und ich
bin, weil sie ist. Sie entspringt aus dem mir wesentlich einwohnenden
Gefiihl: ich vervollkommne mich selbst, wenn ich mir das, was ich
soll, zum Gesetz dessen mache, was ich will.» Diese Freiheit allein
begriindet die Sittlichkeit. Sie macht den Menschen zum Menschen.
Erst der sittliche Mensch kann die gesellschaftlich-staatliche, auf
Zwang und Furcht gegriindete Ordnung tiberwinden durch eine ge-
rechte und darum dauerhafte Ordnung. Denn die Beweggriinde,
welche nunmehr den einzelnen Menschen davon abhalten, durch ich-
siichtige Gewaltsamkeit in die Lebenskreise des Mitmenschen ein-
zudringen und sein Dasein zu schmilern, stammen nun nicht mehr
aus der Furcht vor staatlichen Gegenmafinahmen, sondern sie ndhren
sich aus der Achtung vor dem Mitmenschen als einem Menschen. Die
wahre Grundhaltung des Menschen gegeniiber dem Menschen ist die
Liebe. Und so wird denn die staatliche Einheit nicht mehr gewahr-
leistet durch die staatliche Gewalt, sondern durch die Eintracht. Die
Eintracht der Biirger ist «das ewige und einzige Fundament aller
wahren — aller wahrhaft menschlichen Staatssegnungen und Staats-
krifte». Eintracht ruht aber nicht auf Zwang, sondern auf Fretheit:
auf freier Zustimmung zum selbstgegebenen Gesetz und freiem Ver-
zicht auf die Verfolgung der ichsiichtigen Gewaltsamkeit, die ersetzt
wird durch eine Gesinnung der Liebe. Aus dieser Haltung erwdchst
die Kultur, welche die Zivilisation zu iiberwinden berufen ist. «Die
Erhebung unseres Geschlechts zur Menschlichkeit, die Kultur, ist in
ihrem Wesen eine Umwandlung der tierischen gesetzlosen Gewalt-
tatigkeit in eine menschliche, vom Recht und Gesetz moglich gemachte

671



und durch dasselbe geschiitzte Gewaltlosigkeit, eine Unterordnung der
Sinnlichkeitsanspriiche unter die Anspriiche des menschlichen Geistes
und des menschlichen Herzens.»

Wir sollten nunmehr in die Lage versetzt sein, den Gegensatz von
«Massenkultur» und «Individualkultur» in seiner Tragweite zu ver-
stehen. Die Massenkultur, man wiirde richtiger sagen, die Massen-
zivilisation, ruht auf der natiirlich-tierischen Gewalttitigkeit, die des
Menschen Teil ist und bleibt, weil er ein' Naturwesen ist. Er ist aber
nicht blof} ein Naturwesen; denn er hat Fretheit, die — wie Pestalozzi
immer wieder sagt — unter keinen Umstinden aus der Natur ab-
geleitet werden kann. Aber dadurch, dafl der Mensch Freiheit hat,
ist der Mensch noch nicht ein menschlicher Mensch. Dazu muf} er
gebildet, erzogen werden. Die Bildung besteht aber darin, ihn zu
einem selbstdndigen, in Okonomischer, politisch-rechtlicher und
seelisch-geistiger Beziehung selbstindigen Wesen zu machen, welches
den Verlockungen und Verfithrungen der natiirlich-tierischen Gewalt-
samkeit Widerstand zu leisten und seine natiirliche Ichsucht durch die
Liebe zu iiberwinden vermag. «Das Individuum, wie es dasteht vor
Gott, vor seinem Nichsten und vor sich selber, von Wahrheit und
Liebe gegen Gott und den Nichsten ergriffen, ist die einzige reine
Basis der wahren Veredelung der Menschennatur und der sie be-
zweckenden wahren Nationalkultur.»

Es scheint nun, daf} wir zu unserem Ausgangspunkt, zu unserer
Fabel, zuriickkehren konnen. Denn den Sinn des Gleichnisses, welches
die Menschen mit Stimmen und nicht mit Blittern verglich, diirfte
uns nach dem allerdings summarischen Ueberblick verstindlich und
eindriicklich geworden sein. Pestalozzi denkt sich den Staat als ein
Gebilde, das sich aus Menschen zusammensetzt. Der Staat ist nicht ein
Wesen iiber den Biirgern und unabhingig von den Biirgern. Darum
ist aber auch der Staat genau so beschaffen, wie die Menschen, die
thn bilden, beschaffen sind. Indem der Staat die Individualkultur
befordert und unterstiitzt, baut und sichert er die wahren Grundlagen
seiner eigenen Existenz. Wenn er indessen nur darauf bedacht ist,
seine Macht zu erweitern und die sittlich-biirgerliche und die wirt-
schaftliche Selbstindigkeit des Menschen zu beschrinken oder auf-
zuheben, dann wirkt er im Sinne der Zivilisation und der kollektiven
Existenz, als deren Wesen wir einen rechtlich geordneten Krieg aller
gegen alle erkannt haben. Pestalozzis Kampf gilt dem «bosen Unter-
ordnen der ewigen unabinderlichen Anspriiche unserer Individual-
veredelung unter die Zeit- und Wechselanspriiche unserer jeweiligen
Zivilisationsanspriiche.» Denn seine unerschiitterlichste und teuerste
Ueberzeugung ist der Glaube, «daf} ein inneres Gefithl von dem
hoheren heiligeren Wert der individuellen Existenz unseres Ge-

672



schlechts gegen die kollektive Existenz allgemein in der Tiefe der
Menschennatur stattfinde». Darum gilt thm die individuelle Kultur
als das eigentliche Fundament der gesellschaftlich-staatlichen Ord-
nung, und «daher ist auch das Recht der individuellen Kultur als das
durch die Menschennatur selbst begriindete, unzerstorbare innere
Fundament aller Anspriiche der kollektiven Kultur, der Zivilisation,
anzusehen».

Der Vorrang der individuellen Existenz vor der kollektiven Exi-
stenz des menschlichen Geschlechts — das ist das Vermachtnis Pesta-
lozzis, das zu bewahren, um es zu besitzen und zu verwirklichen, eine
der ernstesten und unabwendbarsten Aufgaben unserer Zeit darstellt.

43 673



	Ueber die Staatslehre Pestalozzis

