
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1947-1948)

Artikel: Die Theologie Emil Brunners und ihre Einfluss auf englisches Denken

Autor: Cairns, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758482

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758482
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE THEOLOGIE EMIL BRUNNERS UND
IHR EINFLUSS AUF ENGLISCHES DENKEN

VON DAVID CAIRNS, Professor der Theologie an der Universität Aberdeen

Emil Brunner, geboren am 23. Dezember 1889, ist der zweite große
Schweizer Theologe, der in der «Neuen Schweizer Rundschau» zur
Darstellung kommen soll.

Er war acht Jahre lang Pfarrer in Obstalden und ist nun seit 1924
Professor für systematische und praktische Theologie an der
Universität Zürich. Er ist vier Jahre jünger als Karl Barth, und obwohl
er im Dienste der Kirche viel gereist ist, so war doch sein Leben

weniger ereignisreich als dasjenige Barths. Es wird also hinsichtlich
seines Einflusses weniger zu sagen sein über Politik und Kirchenkampf,

es wird vielmehr einfach sein Denken zur Darstellung
gebracht werden müssen. Und da dies Denken sich Seite an Seite mit
demjenigen Barths entwickelt hat, teilweise in Sympathie mit ihm,
teilweise in strenger, bewußter Opposition zu ihm, so wird es nötig
sein, auch eine Darstellung dieser Auseinandersetzung zu bieten. In
dem mir zur Verfügung stehenden Räume wird schon die Darstellung
von Brunners Denken dürftig und kurz sein müssen, geschweige denn,
daß es möglich sein wird, Barth Gerechtigkeit widerfahren zu lassen,
dessen Anteil an der Diskussion in diesem Artikel lediglich so weit
erwähnt werden soll, als dies notwendig ist zum Verständnis von
Brunners Denken.

Brunners erstes Anliegen — die spezielle Offenbarung

Als Theologe hatte Emil Brunner immer zwei Hauptanliegen.
Erstens das Zur-Geltung-Bringen der speziellen Offenbarung Gottes,
die in Christus ihren Höhepunkt erreichte, und die Behauptung ihrer
Unterschiedenheit von der allgemeinen Offenbarung Gottes in Natur,
Geschichte und Gewissen. Und zweitens die Bewertung dieser
allgemeinen Offenbarung vom Standpunkte des Glaubens an die spezielle
Offenbarung aus. Wie Barth und die meisten seiner theologischen
Zeitgenossen, nahm auch Brunner seinen Ausgangspunkt im Lager der
Liberalen, und sein erstes größeres Buch «Die Mystik und das Wort»
(1924) bot eine kritische Auseinandersetzung mit der ganzen
Entwicklung der protestantischen Theologie seit dem Zusammenbruch der
Verbalinspiration und dem Aufkommen der Bibelkritik. In diesem
Buche folgt auf eine kurze Studie über das weite und heikle Gebiet

5 8 3



der Mystik eine detaillierte Untersuchung der Theologie
Schleiermachers, der als der Hauptrepräsentant der protestantischen Theologie

seit den Tagen der Aufklärung angesehen wird.
«Die Mystik und das Wort» ist das einzige von Brunners

Hauptwerken, das nicht ins Englische übersetzt worden ist, doch wird dieser
Verlust für die englisch lesende Oeffentlichkeit gemildert durch
die Tatsache, daß viele dieser Argumente etwas kürzer und mit
weniger spezieller Beziehung auf Schleiermacher in Brunners nächstem
Buche «Der Mittler» erneut zur Darstellung kommen. Dies Buch

gliedert sich in drei Teile; der erste trägt den Titel «Voraussetzungen»,

der zweite und dritte handelt im speziellen von der Person
und dem Werk des Mittlers. Im ersten Teil führt Brunner aus, daß
die übliche Einschätzung von Schleiermachers theologischer Leistung
falsch sei. Man war gewohnt, Schleiermacher zu Kant und Hegel im
Gegensatz zu sehen. Kant hatte gefunden, daß Gott ein Postulat der
praktischen Vernunft sei. Für Hegel war die Existenz einer unendlichen

Vernunft die Vorbedingung für die Gültigkeit unserer
endlichen Vernunft. Schleiermacher fand, im Unterschied von beiden,
den Sitz der Religion im Gefühl der schlechthinigen Abhängigkeit.
Brunner zeigt nun gerade die fundamentale Uebereinstimmung
Schleiermachers mit Kant und Hegel und ihre gemeinsame Gegnerschaft,

sei sie nun bewußt oder unbewußt, zu einer Theologie, wie
sie durch die Tatsache des christlichen Glaubens gefordert ist. Wenn
Glaube eine Fähigkeit ist, die im Menschen selber ruht, dann ist es

unmöglich, innerhalb dieses Rahmens der entscheidenden Bedeutung
Jesu Christi Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, von der die Christen
instinktiv und notwendigerweise glauben, daß sie ihm gebühre.
Christus wird dann zu einem bloßen Führer oder Lehrer oder Helden
oder religiösen Genie, aber er ist nicht mehr wirklich der Erlöser.
Sünde ist dann auch nicht mehr das, was sie eigentlich ist, nämlich
Rebellion gegen Gott. Erlösung ist dann die Entbindung gewisser
immanenter Kräfte im Menschen oder die Bewußtwerdung einer Einheit,
die eigentlich immer schon vorhanden gewesen war. Und Offenbarung
ist dann lediglich Entdeckung von Wahrheit, nicht mehr die göttliche
Wahrheitsmitteilung durch das Mittel eines entscheidenden historischen
Ereignisses, ohne die wir die Wahrheit niemals finden können.

Im Gegensatz zu Schleiermachers Sicht, legt nun Brunner den
Glauben des neuen Testamentes dar, wie er in seiner unerschöpflichen
Herrlichkeit neu entdeckt worden war durch die Männer der
Reformation, für die der Erlöser, der Glaube, die Vergebung, die Erlösung
und Offenbarung das bedeuteten, was sie für Paulus und Johannes
bedeutet hatten — was sie aber niemals bedeuten konnten für die
Theologie der Aufklärung.

5 8 4



Brunner bringt also in seinen beiden ersten Büchern die Unter-
schiedenheit der speziellen Offenbarung zur Geltung, und die übrigen
Teile seines Buches «Der Mittler» enthalten eine spezielle Erörterung
der Person und des Werkes Jesu Christi.

Die allgemeine Offenbarung

Wir haben nun Brunners zweites großes Anliegen zu behandeln,
seinen Versuch, auch mit der biblischen Lehre von der allgemeinen
Offenbarung ernst zu machen, oder, wie er sich in seinen späteren
Büchern auszudrücken pflegt, mit der Schöpfungsoffenbarung. Seine
Stellung in dieser Frage ist, und war immer, die folgende: 1. Gott
hat sich in seiner Schöpfung geoffenbart, wo Himmel und Erde die
Ehre Gottes verkündigen. Die Geschöpfe haben zu verkündigen «sein
unsichtbares Wesen, seine ewige Kraft und Gottheit» (Rom. 1, 20).
Ferner ist Gottes Gesetz eingeschrieben in den Herzen aller Menschen,
auch in den Herzen der Heiden. Dringt denn diese Schöpfungsoffenbarung

aber auch wirklich hinein in den Geist und das Herz
des natürlichen Menschen? Dies ist ein eher schwieriger Punkt, bei
dem ein endgültiges Ja oder Nein nicht möglich ist und wo strikte
Aufmerksamkeit nötig ist, wenn man Brunners Antwort begreifen
will. Brunner zitiert Rom. 1, 20 und stellt dabei fest, daß Paulus
hier rede «nicht nur von einer Möglichkeit der Gotteserkenntnis, die
einmal vorhanden war, jetzt aber verloren ist, auch nicht nur von
einer jetzt gegenwärtigen Möglichkeit der Gotteserkenntnis, sondern
von einem faktischen Erkennen, freilich von einem solchen, das
sich infolge der Sünde der Menschen sofort in Wahn verwandelt»
(«Offenbarung und Vernunft»). 2. Obwohl es eine Offenbarung in
der. Schöpfung gibt, die faktisch anerkannt und unwillentlich erkannt
wird, so ist nun doch nach Brunners weiteren Ausführungen eine
«natürliche Theologie» weder wirklich noch möglich. Er denkt hie'bei

an jene Art natürlicher Theologie, wie sie von den Thomisten
entwickelt wurde und die den Anspruch erhob, auch für diejenigen
Beweiskraft zu besitzen, die den christlichen Glauben nicht
anerkennen. Es gibt, sagt Brunner, keine Möglichkeit, das Fundament
einer natürlichen Theologie zu legen, auf dem dann das Gebäude einer
übernatürlichen Theologie aufgerichtet werden könnte. Was
tatsächlich mit der Schöpfungsoffenbarung im Geiste des natürlichen
Menschen geschieht, ist jener Prozeß, wie ihn Paulus beschreibt: «Ihr
unverständiges Herz wurde verfinstert — da sie Gott zwar kannten,
ihm aber doch nicht als Gott Ehre und Dank erwiesen» (Rom. 1, 21).
Apstatt einer gültigen natürlichen Theologie haben wir die
verschiedenartigen und einander widersprechenden Religionen und Theo-

585



logien des Heidentums. 3. Aber wenn es auch keine gültige natürliche
Theologie gibt, so gibt es doch eine tatsächliche, deren Ausdruck jenes
seltsame Phänomen des heidnischen Pantheon ist, das aus so
verschiedenen und einander entgegengesetzten Gestalten besteht. Und es

ist unser Recht und unsere Pflicht, als Christen zu fragen, was es

denn mit dieser natürlichen Theologie und all ihrer Gegensätzlichkeit
für eine Bewandtnis habe. "Weit entfernt davon, etwas auf ihr
aufbauen zu wollen, erkennen wir die Unmöglichkeit, in ihr eine im
wesentlichen übereinstimmende Gotteslehre zu finden. Aber wenn
wir sie nun ansehen mit den Augen des Glaubens, so finden wir in
ihr zweierlei bezeugt. Einmal die Tatsache, daß 'der Mensch von
Gott geschaffen ist und in einer besonderen Beziehung zu Gott steht.
Gottes Absicht in der Erschaffung des Menschen besteht darin, daß
der Mensch in Liebe antworten solle auf jenen Ruf Gottes, der
ihn zum Leben brachte. Und das zweite, wovon natürliche Theologie
zeugt, ist die Tatsache der menschlichen Sünde. Denn es ist eine
verkehrte Antwort, die der Mensch auf Gottes Ruf hin zurückgibt,
und als Folge davon wird nun auch seine Erkenntnis Gottes eine
verkehrte, eine vergötzende. Er formt ein falsches Bild des Gottes,
auf dessen Anruf sein ganzes Leben eine falsche Antwort ist.

Die wahre Beziehung der christlichen zur natürlichen Theologie ist
darum dialektisch. Da der Mensch das Ebenbild Gottes ist, gibt es in
der natürlichen Theologie Elemente, die der Glaube bejahen kann.
Da aber die natürliche Vernunft durch die Sünde verdunkelt ist, sind
immer zugleich Elemente vorhanden, die der Glaube verneinen muß.
Und diese Bejahung und diese Verneinung sind immer unzertrennlich
aneinander gebunden. Es gibt darum keine gültige natürliche Theologie.

Warum behauptet denn Brunner aber so hartnäckig die Existenz
einer Schöpfungsoffenbarung, wenn sie uns, die wir an Christus glauben,

so wenig zu nützen vermag? Es gibt dafür viele Gründe. Einige
von ihnen sollen nun in Kürze skizziert werden.

Gründe für den Glauben an eine allgemeine Offenbarung

Brunner glaubt zuerst und vor allem an eine allgemeine Offenbarung,

weil das Zeugnis der Heiligen Schrift in diesem Punkte ganz
unmißverständlich ist. In «Natur und Gnade» gibt Brunner noch drei
weitere Gründe an. Sie ist, sagt er, notwendig für die christliche
Ethik, sodann für die Dogmatik und endlich für Mission und Evangelisation.

Hier liegt nun eine der wichtigsten Fragen in Brunners
Lebenswerk. Wenn es keine allgemeine Offenbarung gibt, dann ist
vieles von dem, was er geschrieben hat, nutzlos, ja sogar verderblich.
Was meint denn nun also Brunner, wenn er sagt, daß die all-

5 8 6



gemeine Offenbarung notwendig sei für die christliche Ethik? Zur
Beantwortung dieser Frage soll der Plan seiner eigenen christlichen
Ethik «Das Gebot und die Ordnungen» (1932) entfaltet werden. In
diesem Buche redet Brunner vom Willen Gottes als einem Gebote.
Sein wirklicher Wille für die Menschen ist der, daß sie ihn lieben
sollten von ganzem Herzen und von ganzer Seele — und ihren
Nächsten wie sich selbst. Es ist indessen nicht möglich, auf diesem
Gebote allein die christliche Ethik aufzubauen. Denn im Leben der
Gesellschaft gibt es gewisse Strukturen, Ordnungen, die durch den
Willen Gottes in sie hineingelegt worden sind und die nun eben
einen Teil der allgemeinen Offenbarung ausmachen. Einige von ihnen,
wie Ehe und Familie, sind in ihrer Existenz unabhängig von der
Tatsache der Sünde und müssen darum als Schöpfungsordnungen
bezeichnet werden. Andere, wie der Staat, sind wesentlich bedingt
durch die Tatsache der Sünde. Sie sind immer die Zeichen von Gottes
Gnade gegenüber einer gefallenen Welt. Denn ohne sie würde die
Sünde die Welt bald in Auflösung bringen und Gottes Gnadenplan
würde damit verunmöglicht. Der Christ darf sich nicht nur als ein
Individuum verstehen, das aufgerufen ist, andere zu lieben, er muß
sich auch als Vater, als Bürger, als Mitglied einer Gewerkschaft
verstehen, der als solcher die Pflicht hat, Gerechtigkeit widerfahren zu
lassen diesen andern, denen er in ihrer Eigenschaft als Glieder dieser
Gemeinschaft und innerhalb dieser Ordnungen begegnet. Dies ist ein

Gemeinplatz in der christlichen Ethik der Reformatoren, aber es muß
herausgestellt werden, daß er die Existenz einer allgemeinen
Offenbarung impliziert.

Ein zweiter Grund kommt zur Geltung in der Dogmatil*. Hier
handelt es sich um folgendes: Beide, sowohl die Bibel wie auch das

Gewissen, sagen uns, daß wir alle Sünder sind. Aber Sünde ist nicht
bloße Unwissenheit, Sünde ist immer ein Akt gegen Gott. So

impliziert also Sünde in gewissem.Sinne eine Erkenntnis Gottes — und
allgemeine Sünde also allgemeine Gotteserkenntnis. Darum muß es

also eine allgemeine Offenbarung geben. Die Offenbarung in Christus
öffnet den Menschen die Augen für die wahre Natur ihrer Sünde,
aber sie macht sie nicht erst zu Sündern. Desgleichen ist, drittens, die
Tatsache der Sünde aller Menschen audi ein wichtiger Punkt in der
Arbeit des Missionars, er wird einen Anknüpfungspunkt in den
Gewissen der Nichtchristen suchen.

Brunners spätere Bücher

«Das Gebot und die Ordnungen» ist im Jahre 1932 erschienen.
Dieses Werk hat in England großen Einfluß gehabt. Es erbringt den

5 8 7



Beweis vom außerordentlichen Umfange von Brunners Forschen und
Wissen. Die praktische Ausarbeitung der Ethik hinsichtlich der
sozialen, ökonomischen und internationalen Probleme wird hier als

außergewöhnlich weise und überzeugend empfunden. Vielleicht vermag

die lange Tradition politischer Selbstregierung bei Schweizern
und Briten und ihre im allgemeinen nüchtern-praktische Veranlagung
unseren Sinn zu öffnen für das, was Brunner zu sagen hat. Nach der
Meinung vieler ist es Brunner tatsächlich gelungen, eine reformierte
christliche Ethik zu schreiben, die in lebendigem Kontakte steht mit
den modernen Problemen und die doch frei ist vom Verdachte der
Gesetzlichkeit und ebenso vom Makel jener doppelten Loyalität, da
Gott nicht jener totale Gehorsam gegeben wird, wie er nur Gott allein
zukommt.

An dieser Stelle muß nun auch Brunners Buch «Gerechtigkeit»
erwähnt werden, das zwar erst bedeutend später, 1943, erschienen ist.
Wir stehen heute, so sagt der Verfasser, vor dem moralischen Bankrott
der westlichen Zivilisation. Zum ersten Male in der Geschichte ist die
Ungerechtigkeit zum Prinzip erhoben worden, und die Verkörperung
dieser Verkehrung ist der totalitäre Staat. Wir haben es hier zu tun
mit der direkten Auswirkung jenes relativistischen Denkens, das im
Gebiete der Philosophie des Rechts alle Aufmerksamkeit auf das

positive Recht lenkte und nichts von einer absoluten Norm der
Gerechtigkeit wissen wollte. Heute gilt es zurückzukehren zur Annahme
einer absoluten Norm, wobei Brunner allerdings spürt, daß der alte
Begriff des Naturrechts aufgegeben werden sollte. Anstatt des

Begriffes «Naturgesetz» möchte Brunner den Begriff der Schöpfungsordnung

verwenden.
Im Zusammenhang mit der Gerechtigkeit ist eines der

Hauptprobleme dasjenige von Gleichheit und Ungleichheit. In einer Hinsicht
sind wir alle gleich, in einer anderen Hinsicht sind wir alle ungleich.
Wenn es gilt, die gerechte Behandlung der Menschen zu bestimmen,
wo ist nun Gleichheit und wo ist Ungleichheit der entscheidende
Faktor? Für den Nazismus zählte die Gleichheit nichts, für das
stoische Denken alles. Das Christentum behauptet die grundsätzliche
Wichtigkeit der Gleichheit und begründet diese mit der Tatsache,
daß alle Menschen zum Bilde Gottes geschaffen sind. Aber das
Christentum betont im Unterschied zu den Stoikern auch die sekundäre

Wichtigkeit der Ungleichheit. Die Menschen sind von Gott
geschaffen als Individuen, die sich einzufügen haben in eine Gemeinschaft,

in der jeder von den andern abhängt und auf sie angewiesen
ist. Das ist nicht bedauernswerte Schwachheit, das ist vielmehr ein
Teil des göttlichen Planes. Indem er sich einfügt in die Gemeinschaft
und ihre Ordnungen, hat nun jeder seinen besonderen Platz aus-

588



zufiillen, seine besondere Funktion zu übernehmen, und das ist die
Grundlage der Ungleichheit, deren göttliche Absicht darin besteht,
daß einer dem andern zu helfen habe. Doch gibt es gewisse
fundamentale Rechte, an denen alle Menschen gleicherweise Anteil haben,
Rechte, die unveräußerlich, wenn auch nicht unbedingt sind: Das
Recht zur Arbeit, das Recht der persönlichen Freiheit, das Recht auf
seine Geschlechtlichkeit, das Redit des Eigentumbesitzes.

Das Christentum steht jenseits der Alternative von Individualismus
und Kollektivismus. Der erstere betrachtet die Gemeinschaft lediglich
als Mittel zu individuellen Zwecken, und er braucht das Prinzip des

Vertrages, um die Bedeutung der sozialen Bindungen erklären zu
können. Wenn beispielsweise beide Ehegatten die Scheidung
wünschen, dann gibt es nichts, was sie daran hindern könnte. Anders der
Kollektivismus, wo das Individuum keine Rechte hat gegenüber der
Gemeinschaft, sondern ihr völlig untergeordnet ist. Das christliche
Verständnis der Gemeinschaft ist dies, daß jeder Mensch seine
Würde hat als Individuum, nicht weil er Glied der Gemeinschaft
ist, sondern weil er zum Bilde Gottes geschaffen ist und Gott gehört.
Darum kommt das Individuum vor der Gemeinschaft. Doch nicht
unbedingt; denn die Bindungen, die die Menschen untereinander
vereinen, wie Ehe und Familie, sind nicht einfach Verträge zwischen
Individuen, die nach Gutdünken wieder gelöst werden könnten,
sondern es sind göttliche Ordnungen und sie haben als solche ihr
eigenes Recht gegenüber den einzelnen.

Im zweiten Teil des Buches werden Hinweise gegeben, wie die im
ersten Teil entfalteten Prinzipien anzuwenden sind. Man könnte diese

Prinzipien zusammenfassen als kritische Bejahung der Ordnungen,
ein Versuch, sie soweit wie möglich im Lichte der absoluten Gerechtigkeitsnorm

zu veredeln — und in der persönlichen Sphäre ein
praktisches Handeln der Liebe gegenüber den Menschen und des
Gehorsams gegenüber Gott.

Brunners Ausführungen könnten eine Ethik des geheiligten common-
sense genannt werden. In -der Staatslehre muß der Staat betrachtet
werden als die weiteste Umfassung der Ordnungen, deren Aufgabe
es ist, den andern zu dienen, als deren Prototyp die Familie zu gelten
hat. Der Staat übernimmt die Aufgabe der Koordination der
Ordnungen nur faute de mieux, wenn eine solche Kontrolle nicht von
innen her ausgeübt wird. Auf dem Gebiete der Wirtschaft setzt sich

Brunner ein für eine gemäßigte patriarchalische Struktur der
Geschäftsführung, doch ist er energisch bestrebt, jedem einzelnen seine

Verantwortung, seine Rechte und Pflichten und seinen angemessenen
Lohn zuzumessen. In der Familie sind Gerechtigkeit und Liebe so
ineinander verwoben, wie es in den größeren Gemeinschaftsformen

5 8 9



nicht möglich ist, und ihre Fähigkeit, als Ideal für deren Struktur
zu gelten, ist verringert durch die Tatsache, daß in ihr die Kinder
nicht die volle Entfaltung gefunden haben, während im Bereiche der
Wirtschaft und der anderen Ordnungen alle erwachsen sind. Wir
haben nicht Zeit, in die Diskussion über das weite Problem der nationalen

und internationalen Staatsformen einzutreten, das Brunner hier
sorgfältig studiert.

Dieses Buch ist in England auf größere Kritik gestoßen, als irgendein

anderes von Brunners Büchern, aber der Schreiber dieser Zeilen
hat noch keine ernsthafte Besprechung gesehen, deren Einwände
stichhaltig wären. Vielleicht hat man den Eindruck, daß der Autor die
moralischen Prätentionen der modernen bürgerlichen Demokratie
zu sehr nach ihren eigenen Maßstäben bewertet und nicht klar genug
den Eigennutz und die Heuchelei hinter ihr zu sehen vermocht habe.
Der Schreiber dieses Artikels wäre nicht willens, diese Kritik gelten
zu lassen. Brunner ist sich der Einwände durchaus bewußt; er steht
aber zu seiner eher kritischen Beurteilung des Sozialismus und begnügt
sich, die Entscheidung der nächsten paar Jahre abzuwarten, die nadi
seiner Meinung die Gefahr des totalitären Staates deutlich machen

werden, der übrigens sehr wohl die äußere Form einer Demokratie
haben könne und dem unachtsamen Auge durchaus nicht als Diktatur
erscheinen müsse.

Im Jahre 1937 ist «Der Mensch im Widerspruch» veröffentlicht
worden. Dieses Werk enthält eine Darstellung der christlichen Lehre
vom Menschen und ist nach der Meinung vieler Brunners größtes Buch.
Es ist fast überflüssig, hier zu wiederholen, daß, wie gewohnt, der
Standpunkt auch hier durchgehends derjenige des christlichen Glaubens

ist. Es wird hier die Auffassung entwickelt, daß die menschliche
Person ihrem eigentlichen Wesen nach Akt ist, und zwar Akt der
Antwort auf Gottes schöpferisches Wort, das zu ihm gesprochen ist. Alle
Dinge sind zwar durch dies Wort geschaffen. Es ist aber die Eigenart
des Menschen, daß sein Dasein nicht demjenigen eines Dinges gleicht.
Er ist essentiell ein dem göttlichen Worte antwortendes Wesen. Die
Tatsache der Sünde ändert nun keineswegs diese wesentliche Konstitution

des Menschen, auch als Sünder muß er noch immer Gott Antwort
geben, er kann dieser Gottesbeziehung nicht entrinnen — aber nun
ist seine Antwort eine verkehrte! Er ist im Widerspruch und kann
nicht mehr in Liebe antworten, wie Gott es für ihn bestimmt hat.
Im Widerspruch gegen Gott ist er nun aber auch im Widerspruch
gegen seine eigene von Gott verordnete Bestimmung — und gegen sein

eigenes Wesen. Die verderblichen Folgen davon sind nun in jeder
Lebenssphäre zu sehen und in jedem Teile der menschlichen
Konstitution, in Leib, Seele und Geist. Diese Unordnung wird von allen

590



Menschen vage gespürt, obwohl jeder auf seine Weise auf der Flucht
ist vor ihr oder ihr eine falsche Deutung gibt.

Eine starke antischolastische Polemik zieht sich durch dies Buch.
Da das Personsein des Menschen nicht aufgefaßt wird als eine
«individuelle Substanz oder rationale Natur» (Boethius), sondern als
ein Akt der Antwort gegenüber Gott, so muß folglich jede Lehre vom
Menschen falsch sein, welche nicht diese Gottesbeziehung in Rechnung
setzt, die das, wahre Wesen des Mensch-Seins ist. Daher also die
fragwürdige Sache der natürlichen Theologie, da des Menschen ganzes
Sein, einschließlich die Vernunft, viel mehr von der Sünde befallen
ist, als die Thomisten es zugeben wollen. Sicher muß noch weiter
nachgedacht werden über das Wesen des Person-Seins und über die
Verwendung der Begriffe Akt und Substanz in Beziehung zu ihm,
aber Brunner hat die Diskussion endgültig einen bemerkenswerten
Schritt weitergeführt und hat uns Einsichten gegeben, die nicht mehr
verlorengehen können.

Brunners vielleicht glänzendstes Buch ist ein verhältnismäßig
kleines: «Wahrheit als Begegnung» (1938). Dieses Buch sagt manches,

was Brunner schon in früheren Werken, wenn auch mit weniger Klarheit

und Kraft, gesagt hat, besonders in «Erlebnis, Erkenntnis und
Glaube» (1923) und in der «Religionsphilosophie evangelischer Theologie»

(1927), und doch ist es ein völlig neues Buch, das originellste,
was er überhaupt geschrieben hat.

Die These ist die, daß der große Feind der christlichen Theologie
und des christlichen Glaubens durch alle Generationen die Objektivierung

des Glaubens gewesen sei. Im gewöhnlichen wissenschaftlichen
und philosophischen Denken werden wir, und zwar mit Recht, geleitet
durch die Begriffe der Subjektivität und der Objektivität. Der Glaube
aber bewegt sich keineswegs in diesen Dimensionen, die mit ihrer
Auffassung von Subjekt und Objekt zum Bereich der Dinge gehören.
Glaube hat es zu tun mit der Ich-Du-Beziehung oder, um Karl fieims
Ausdruck zu gebrauchen, mit der Dimension des unendlichen Du.

Schon früh in der Kirchengeschichte war das wahre Wesen des

Glaubens als eine personale Beziehung oder Korrespondenz zwischen
Gott in Christus und dem Glaubenden in Vergessenheit geraten, und
aus dem Glauben wurde eine subjektive Zustimmung zu einer objektiven

Lehre, die durch die Kirche festgelegt wurde. Die Reformation
bedeutete die zeitweilige Wiederentdeckung des wahren Wesens des

Glaubens; aber schon bei Calvin sehen wir den Beginn des Rückfalls
in die Lehre von der Verbalinspiration, und bald wurde an die Stelle
der unfehlbaren Kirche des römischen Katholizismus das unfehlbare
Buch des Protestantismus gesetzt. Der Fortschritt der Wissenschaft

5 9 1



hat insofern gut getan, als er den Glauben an die wörtliche Unfehlbarkeit

der Bibel unmöglich machte und damit den Weg freilegte für
eine "Wiederentdeckung des wahren, personalen Wesens des Glaubens.
In diesem Buche findet sich Licht, wie es einen erinnern kann an jene
unverkennbare Glut in den Schriften Martin Luthers.

Es ist interessant, festzustellen, daß hier einige von Martin Buber
entwickelte Ideen mithalfen, ein neues Verständnis von Paulus und
Luther zu geben. Es ist ja gelegentlich zweifelhaft, wieweit die
Botschaft Bubers dieselbe ist wie die biblische Botschaft und wieweit
es sich einfach um eine Art zeitlose Du-Mystik handelt. Es besteht
aber kein Zweifel, daß in diesem Buche Brunners der Anstoß Bubers
Brunner zu einer tiefen christlichen Einsicht geführt hat.

Die Gedanken von Wahrheit als «Begegnung» sind weiter
entwickelt in dem Werk «Offenbarung und Vernunft» (1941). Im ersten
Teile behandelt er den Begriff der Offenbarung des christlichen Glaubens,

des sich dem Glauben offenbarenden Gottes. Im zweiten Teile
setzt sich der Autor auseinander mit den Problemen der Beziehung
zwischen Offenbarung und Vernunft. Die Probleme des Zweifels, der
Wissenschaft, sowohl der Natur- wie der Geisteswissenschaft, die
Beziehung der verschiedenen Philosophien zum christlichen Glauben, all
dies wird hier zur Darstellung gebracht. Hier gibt Brunner also eine
ausführliche Antwort auf Fragen, die die Leser seiner früheren Bücher
oft aufgeworfen hatten, wie beispielsweise: «Was ist das Wesen einer
Gotteserkenntnis, wie sie die Philosophie abseits vom Glauben zu
erreichen vermag?»

Brunners neuestes Werk ist der erste Band seiner Dogmatik (1946).
Es ist klar, daß er keine Dogmatik im Ausmaße derjenigen Barths
plant. Er hat vermutlich schon mehr gesagt von dem, was er
überhaupt zu sagen hat als Barth, obwohl auch sein Geist, wie derjenige
Barths, noch frisch und offen ist. In diesem Buche zeigt er eine

Tendenz, sich noch immer Weiter zu entfernen von spekulativen Ideen
über Gott und schärfer als je zu betonen, daß das Wesen Gottes, wie
es sich in seiner Offenbarung enthüllt hat, entgegengesetzt ist dem
Sein Gottes, wie es dem spekulativen Denken erscheint. Ob Brunner
in dieser Richtung nicht zu weit geht, ist eine Frage, die sich im Geiste
vieler seiner englischen Leser erhebt.

Brunners Ansicht von seiner Aufgabe als eristischer Theologe

Diese Zusammenfassung von Brunners Denken hat die Absicht,
dessen folgerichtige Struktur klarzulegen. Er sucht festzustehen im
Glauben an die christliche Offenbarung und von da aus das Gespräch

5 92



mit der Außenwelt zu führen. Und das tut er nicht nur durch
Schriftauslegung und Predigt, obschon er in diesen beiden Gebieten begabt
ist. Er betrachtet die Welt selbst vom Standpunkt des Glaubens, die
Vernunft, die Ethik, das Wesen des Menschen, dessen Gesetze,
Gerechtigkeit und Religionen. Und in jedem Falle hält er fest, was nach
seinem Glauben die christliche Interpretation dieser Dinge ist im
Gegensatz zu anderen Interpretationen, die, um Hamanns Ausdruck
zu gebrauchen, aus «dem Mißverständnis der Vernunft mit sich
selbst» entstanden sind. Brunner anerkennt, daß das Vernunftvermögen

in vielen Gebieten zu gültigen Schlüssen kommt ohne die
Einmischung des Glaubens. In abstrakten Fächern wie Mathematik,
hat der Glaube nichts zu sagen. Es gibt keine christliche. Arithmetik.
Es gibt aber eine christliche Soziologie, eine christliche Sicht der
Geschichte und erst recht eine christliche Ansicht vom Menschen. Brunner
entfaltet das, was er «das Gesetz der Beziehungsnähe» nennt, worin
das Prinzip festgelegt wird, daß je näher ein Thema beim Wesen des

Menschen und seiner Beziehung zu Gott und Welt liegt, um so größer
die Differenz wird zwischen der Interpretation des Glaubens und
derjenigen des Unglaubens, um so weiter also auch die Kluft, die in
der Auseinandersetzung ausgetragen werden muß.

Barths Antwort hierauf ist die, daß Brunner beides preisgebe: Die
Aufgabe des christlichen Predigers, die darin besteht, das Wort Gottes
zu verkündigen, und die Aufgabe des christlichen Theologen, der den
Inhalt der christlichen Verkündigung zu prüfen und dafür zu sorgen
hat, daß sie der Offenbarung die Treue hält, für die sie Zeugnis
abzulegen versucht. Hierauf erwidert Brunner, daß der Glaubende
in ein lebendiges Gespräch mit seinem ungläubigen Partner eintreten
müsse. Wenn er sieht, daß seines Partners Sinn sich der Annahme des

Glaubens aus Unverstand und Mißverständnis verschließt, dann ist
es kein Akt der Liebe, die Auseinandersetzung mit diesem zu
verweigern und sich festzulegen auf eine Verkündigung des Wortes, die
lediglich wiederholt, was bereits gesagt ist und die in diesem Falle
unwirksam ist, weil der Partner es ja unmöglich fand, sie
anzunehmen. Und da wir ja alle einen Ungläubigen in uns haben,
würde eine solche Ansicht ja in sich schließen, daß wir keine Pflicht
hätten, uns mit unseren eigenen Zweifeln auseinanderzusetzen, daß
Glaube also lediglich darin bestünde, das Bezweifelte erneut zu
behaupten.

Der Glaubende wird also versuchen, das Gespräch aufrechtzuerhalten,

ohne je selbst den Standpunkt des Glaubens zu verlassen,
im Bewußtsein, daß er das Evangelium nicht beweisen kann, aber in
der Ueberzeugung, daß nicht eine völlige Kluft besteht zwischen
Vernunfterkenntnis und dem Zeugnis des Heiligen Geistes.

33 5 9 3



Persönliche Charakteristik

Aus allem, was gesagt wurde, kann ersehen werden, daß Brunners

ganzes Interesse ein im weitesten Sinne missionarisches ist. Dies ist
es ja, was Brunners Aufmerksamkeit auf die in seinen Büchern
behandelten Probleme gelenkt hat. Er ist ein Kirchenmann, der ein
leidenschaftliches Interesse hat am Erwachen und Erstarken der
Kirche als des Leibes Christi in aller Welt. Das ist der Beweggrund
für seine verschiedenen Reisen in Europa und Amerika und für seine

Stellung als theologischer Berater des Weltkomitees des CVJM. In
dieser Bewegung, die anhob als ein praktischer Ausdruck der christlichen

Liebe unter den Jungen, sieht er eine große Hoffnung für die
Zukunft der Kirche. In Brunner sind Gaben vereinigt, die man nicht
oft zusammen findet, ein großes seelsorgerliches Interesse und ein kühner

Intellekt, der sich aber nicht hergibt für Haarspaltereien. Die, die

unter ihm studiert haben, können bezeugen, wie sehr er ein persönliches

Interesse hatte für seine vielen Studenten und wie sehr er
Geistlicher war in seiner eigenen und in vielen Kirchen. Sie können
nicht vergessen den Ansporn seiner Vorlesungen und die eifrigen
Dispute der Studenten, wenn sie allmorgendlich das Auditorium an
der Zürcher Universität verließen. Von Barth wird gesagt, er habe
Brunners Geist als «unheimlich klar» bezeichnet, und das Resultat
dieser Klarheit ist dies, daß selbst in solchen Problemen, wo seine
Leser mit ihm nicht übereinstimmen oder wo sie seine Schlußfolgerungen

bezweifeln müssen, sie doch wissen, daß er die Probleme so
herausfordernd gestellt hat, daß sie nach einer Beantwortung rufen.
Nie läßt er eine Frage verwirrter zurück als er sie gefunden!

Eine Erneuerung der Bekanntschaft mit ihm nach fünfzehn Jahren
hat einem seiner alten Studenten gezeigt, daß Brunners Kraft,
Studenten anzuziehen, sowohl durch seine intellektuellen Gaben, die

er in der Diskussion entfaltet, als auch durch seine persönliche
Liebenswürdigkeit und Zugänglichkeit sich im Laufe der Zeit nicht
verringert hat.

Die Bedingungen des theologischen Denkens in England

Es bleibt uns noch, einen kleinen Hinweis zu geben auf den Einfluß
von Brunners Denken in England. Aber zuerst muß ein Wort gesagt
werden über das theologische Denken in diesem Lande. Das Interesse

unter Kirchenmännern ist nicht so deutlidt dogmatisch, selbst in
Schottland nicht, wie auf dem Kontinent. Die theologischen Bücher,
die geschrieben werden, sind sehr viel häufiger Monographien über
spezielle Themen oder Untersuchungen in biblischer Theologie als

5 94



Systeme der Dogmatik. Auch die berühmten Reihen der «Gifford
Lectures» haben, laut vertraglicher Bestimmung, die Theologen und
Philosophen, die sich ihnen unterzogen haben, genötigt, über Themen

zu schreiben, die mehr oder weniger im Zusammenhang waren mit
der Beziehung von Glauben und Philosophie. Diese Tatsache bringt
es mit sich, daß die englische Oeffentlichkeit, soweit sie theologische
Bücher liest, mehr geneigt ist, sich für Brunners Lehre zu interessieren
als für diejenige Barths. Die Folge dieser weniger dogmatischen
Einstellung, wie sie oben geschildert wurde, ist die, daß eine unangemessene

Theologie sich weniger rasch und weniger extrem auf den
Glauben derer auswirken kann, die in ihr unterrichtet wurden, als

es in anderen Ländern der Fall sein mag. Der Liberalismus war in
England nie so extrem wie in Deutschland, teils weil die theologischen
Lehrer fast alle aus ihren eigenen Gemeinden Erfahrung in der
Wortverkündigung hatten, bevor sie ihr Lehramt antraten, und dann gab
es im letzten Jahrhundert eine ganze Anzahl führender Theologen,
wie Denney in Schottland und Frosyth und Gore in England, die
gewaltigen Einfluß und Kraft hatten und sich gegen die extremen
Formen des Liberalismus stellten.

Die hauptsächliche Wandlung im theologischen Denken
Großbritanniens während den letzten zwanzig Jahren bestand in einer
Wendung nach rechts, weg vom theologischen Liberalismus, in einer
stärkeren Betonung der Offenbarung und der Kirche. Fast alle unsere
älteren Denker haben sich nach dieser Richtung fortentwickelt, und es

gibt nur wenig Liberale unter den jüngeren. Der Fundamentalismus
hat neue Kraft gewonnen, ist aber theologisch nicht ein Faktor von
Bedeutung. Es gab eine wahre Erweckung des theologischen Interesses;
in England hat sich dies teilweise ausgedrückt in einer Hinwendung
zu den Werken der Neo-Thomisten und zum Aquinaten selbst, in
Schottland in einer Hinwendung zu Calvin. Die Namen von sechs

zeitgenössischen Theologen sind bei uns besser bekannt als irgendeiner
unserer eigenen: Barth, Brunner, Berdjajew, Gilson, Maritain und
Niebuhr. Niebuhr und Maritain sind vielleicht die einzigen, die von
solchen gelesen werden, die nicht Pfarrer sind, ja sie werden bis zu
einem gewissen Grade auch von denen gelesen, die außerhalb der
Kirche stehen. Das kann nur von einem einzigen lebenden theologischen

Schriftsteller in England gesagt werden, von C. S. Lewis.
Unter den sechs erwähnten Namen ist derjenige Barths unzweifelhaft
der am besten bekannte. Aber der Tribut wird mehr dem Manne als
seinem Denken gezollt.

595



Brunners Einfluß in England

Als Theologe hat Brunner einen weit durchdringenderen Einfluß
gehabt als Barth, obwohl Barth auf eine kleine Zahl sehr tief
eingewirkt hat. Fast alle Werke Brunners sind ins Englische übersetzt
worden, während Barths riesige Dogmatik über den ersten Halbband
hinaus noch nicht ihr englisches Gewand gefunden hat. Sein
Römerbriefkommentar und seine «Gifford Lectures» existieren auch auf
englisch. Der Vorsprung, den Brunner gewonnen hat, kommt nicht
einfach aufs Konto der Verehrung von Miss Olive Wyon, seiner
Hauptübersetzerin. Seine Bücher sind leichter zu verstehen als Barths
außerordentlich lange Werke, aber auch dem englischen Denken mehr
kongenial. Wie ein anglikanischer Theologe es ausdrückte: «Wir
wußten, daß etwas Derartiges nötig war, und Brunner gab es uns in
einer Form, die besser verdaulich und vernunftgemäßer erschien als

diejenige Barths.» Es ist offenkundig, daß viele es spürten, daß
liberale Theologie keinen angemessenen Ausdruck zu geben vermochte
für den Glauben des Neuen Testamentes, den sie in ihrem Herzen
erkannten. Obwohl die Einzelheiten der Christologie, wie sie im
«Mittler» dargestellt ist, in diesem Lande nicht ohne Fragen
angenommen werden, noch auch von Brunner selbst heute, wie ich glaube,
ohne Vorbehalt angenommen würden, so hat er uns doch eine Theologie

gegeben, für die man, wie Mr. Mozley in seinem Vorwort zur
englischen Uebersetzung des «Mittlers» sich ausdrückte, «tiefen Dank
wissen wird unter all denen, die keine Zukunft mehr sehen für
irgendein Christentum, außer für dasjenige, das auf dem Glauben an
Jesus Christus als an den wahren und einzigen Sohn Gottes ruht».

Es gibt in Großbritannien nicht, wie das auf dem Kontinent der
Fall zu sein scheint, eine Barthianische Schule. Noch weniger gibt es

eine Brunnersche Schule, und das sei Brunner zur Gerechtigkeit
gerechnet! Er hat viele beeinflußt, aber er hat gespürt, daß eine Schule

von Theologen, die sich einen einzigen Mann zur Richtschnur nehmen,
immer mit Bestimmtheit einseitig sein wird. Keiner der englischen
Anhänger von einem der beiden Theologen ist so voreingenommen,
daß er nicht willens wäre, die Bücher beider zu lesen und von beiden

zu lernen. Die theologischen Leidenschaften des Kontinents sind
hierzulande gottlob nicht nachgeahmt worden.

Es haben wohl erst in den letzten Jahren englische Theologen
begonnen, sich in eine gründliche kritische Diskussion mit Brunners
Ansichten einzulassen. In einer Reihe neuerer Bücher kommt deutlich
zum Ausdruck, daß die Positionen Brunners einem sorgfältigen
Studium unterzogen worden sind, in den einen geschah es mehr
kritisch, in den andern mehr zustimmend.

596



Die Lage in England ist, wie bereits angedeutet, verschieden von
derjenigen in Schottland. In England, wo eine ganze Anzahl von
Theologen Brunner gelesen haben, sind seine Werke besser bekannt
unter den Freikirchlichen. Die, die die Werke der Neo-Thomisten
kennen, sind im gesamten ziemlich unwissend, was die dialektische
Theologie betrifft, so daß es schwer hält, eine lebendige und fruchtbare

Diskussion über die strittigen Punkte zu erreichen. In der
schottischen Kirche, die, wie die schweizerische, ein Zweig der
reformierten ist, werden die Werke von Barth und Brunner im ganzen
eifriger studiert als in England.

Wenn auch Brunners Bücher außerhalb der Pfarrerschaft nicht häufig

gelesen werden, so haben sie doch unzweifelhaft viel dazu ver-
holfen, das theologische Denken der jüngeren Pfarrer zu verlebendigen

und ihren Glauben zu stärken. Und in seinen kürzlich in
St. Andrews gehaltenen «Gifford Lectures» über «Christentum und
Kultur» brachte Brunner zustande, was nur sehr wenige seiner
Vorgänger in diesem Lehramte zustande brachten — eine große und
ständig wachsende Zahl von Hörern beiderlei Geschlechts und
jeglichen Typs im winterlich unfreundlichen Wetter anzuziehen. Es

gibt heute viele Menschen in England, die Gott danken können für
das, was sie über ihn lernten aus den Büchern Brunners. Es muß ein
Grund zum Stolze sein für die Schweiz und die dortige reformierte
Kirche, wissen zu dürfen, daß zwei von den fünf, sechs größten
lebenden Theologen der Welt zu jenem Lande und zu seiner Kirche
gehören

5 9 7


	Die Theologie Emil Brunners und ihre Einfluss auf englisches Denken

