Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1947-1948)

Artikel: Die Theologie Emil Brunners und ihre Einfluss auf englisches Denken
Autor: Cairns, David

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758482

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758482
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE THEOLOGIE EMIL BRUNNERS UND
IHR EINFLUSS AUF ENGLISCHES DENKEN

VON DAVID CAIRNS, Professor der Theologie an der Universitit Aberdeen

Emil Brunner, geboren am 23. Dezember 1889, ist der zweite grofle
Schweizer Theologe, der in der «Neuen Schweizer Rundschau» zur
Darstellung kommen soll.

Er war acht Jahre lang Pfarrer in Obstalden und ist nun seit 1924
Professor fiir systematische und praktische Theologie an der Uni-
versitat Ziirich. Er ist vier Jahre jlinger als Karl Barth, und obwohl
er im Dienste der Kirche viel gereist ist, so war doch sein Leben
weniger ereignisreich als dasjenige Barths. Es wird also hinsichtlich
seines Einflusses weniger zu sagen sein iber Politik und Kirchen-
kampf, es wird vielmehr einfach sein Denken zur Darstellung ge-
bracht werden miissen. Und da dies Denken sich Seite an Seite mit
demjenigen Barths entwickelt hat, teilweise in Sympathie mit ihm,
teilweise in strenger, bewuflter Opposition zu ihm, so wird es notig
sein, auch eine Darstellung dieser Auseinandersetzung zu bieten. In
dem mir zur Verfiigung stehenden Raume wird schon die Darstellung
von Brunners Denken diirftig und kurz sein miissen, geschweige denn,
daf es moglich sein wird, Barth Gerechtigkeit widerfahren zu lassen,
dessen Anteil an der Diskussion in diesem Artikel lediglich so weit
erwahnt werden soll, als dies notwendig ist zum Verstindnis von
Brunners Denken.

3

Brunners erstes Anliegen — die spezielle Offenbarung

Als Theologe hatte Emil Brunner immer zwei Hauptanliegen.
Erstens das Zur-Geltung-Bringen der speziellen Offenbarung Gottes,
die in Christus ihren Hohepunkt erreichte, und die Behauptung ihrer
Unterschiedenheit von der allgemeinen Offenbarung Gottes in Natur,
Geschichte und Gewissen. Und zweitens die Bewertung dieser allge-
meinen Offenbarung vom Standpunkte des Glaubens an die spezielle
Offenbarung aus. Wie Barth und die meisten seiner theologischen
Zeitgenossen, nahm auch Brunner seinen Ausgangspunkt im Lager der
Liberalen, und sein erstes grofleres Buch «Die Mystik und das Wort»
(1924) bot eine kritische Auseinandersetzung mit der ganzen Ent-
wicklung der protestantischen Theologie seit dem Zusammenbruch der
Verbalinspiration und dem Aufkommen der Bibelkritik. In diesem
Buche folgt auf eine kurze Studie iiber das weite und heikle Gebijet

583



der Mystik eine detaillierte Untersuchung der Theologie Schleier-
machers, der als der Hauptreprisentant der protestantischen Theo-
logie seit den Tagen der Aufklarung angesehen wird.

«Die Mystik und das Wort» 1st das einzige von Brunners Haupt-
werken, das nicht ins Englische Gibersetzt worden ist, doch wird dieser
Verlust fiir die englisch lesende Oeffentlichkeit gemildert durch
die Tatsache, dafy viele dieser Argumente etwas kiirzer und mit
weniger spezieller Beziehung auf Schleiermacher in Brunners nichstem
Buche «Der Mittler» erneut zur Darstellung kommen. Dies Buch
gliedert sich in drei Teile; der erste trigt den Titel «Voraussetzun-
gen», der zweite und dritte handelt im speziellen von der Person
und dem Werk des Mittlers. Im ersten Teil fithrt Brunner aus, dafl
die tbliche Einschitzung von Schleiermachers theologischer Leistung
falsch sei. Man war gewohnt, Schleiermacher zu Kant und Hegel im
Gegensatz zu sehen. Kant hatte gefunden, daff Gott ein Postulat der
praktischen Vernunft sei. Fiir Hegel war die Existenz einer unend-
lichen Vernunft die Vorbedingung fiir die Giiltigkeit unserer end-
lichen Vernunft. Schleiermacher fand, im Unterschied von beiden,
den Sitz der Religion im Gefiihl der schlechthinigen Abhingigkeit.
Brunner zeigt nun gerade die fundamentale Uebereinstimmung
Schleiermachers mit Kant und Hegel und ihre gemeinsame Gegner-
schaft, sel sie nun bewuflit oder unbewufit, zu einer Theologie, wie
sie durch die Tatsache des christlichen Glaubens gefordert ist. Wenn
Glaube eine Fihigkeit ist, die im Menschen selber ruht, dann ist es
unmoglich, innerhalb dieses Rahmens der entscheidenden Bedeutung
Jesu Christi Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, von der die Christen
instinktiv und notwendigerweise glauben, dafl sie ihm gebihre.
Christus wird dann zu einem bloflen Fiihrer oder Lehrer oder Helden
oder religiosen Genie, aber er ist nicht mehr wirklich der Erloser.
Siinde ist dann auch nicht mehr das, was sie eigentlich ist, namlich
Rebellion gegen Gott. Erlosung ist dann die Entbindung gewisser im-
manenter Krifte im Menschen oder die Bewufitwerdung einer Einheit,
die eigentlich immer schon vorhanden gewesen war. Und Offenbarung
ist dann lediglich Entdeckung von Wahrheit, nicht mehr die gottliche
Wahrheitsmitteilung durch das Mittel eines entscheidenden historischen
Ereignisses, ohne die wir die Wahrheit niemals finden kénnen.

Im Gegensatz zu Schleiermachers Sicht, legt nun Brunner den
Glauben des neuen Testamentes dar, wie er in seiner unerschopflichen
Herrlichkeit neu entdeckt worden war durch die Minner der Refor-
mation, fur die der Erloser, der Glaube, die Vergebung, die Erlésung
und Offenbarung das bedeuteten, was sie fiir Paulus und Johannes
bedeutet hatten — was sie aber niemals bedeuten konnten fiir die
Theologie der Aufklirung.

584 *



Brunner bringt also in scinen beiden ersten Biichern die Unter-
schiedenheit der speziellen Offenbarung zur Geltung, und die iibrigen
Teile seines Buches «Der Mittler» enthalten eine spezielle Erorterung
der Person und des Werkes Jesu Christi.

Die allgemeine Offenbarung

Wir haben nun Brunners zweites grofles Anliegen zu behandeln,
seinen Versuch, auch mit der biblischen Lehre von der allgemeinen
Offenbarung ernst zu machen, oder, wie er sich in seinen spiteren
Biichern auszudriicken pflegt, mit der Schopfungsoffenbarung. Seine
Stellung in dieser Frage ist, und war immer, die folgende: 1. Gott
hat sich in seiner Schopfung geoffenbart, wo Himmel und Erde die
Ehre Gottes verkiindigen. Die Geschopfe haben zu verkiindigen «sein
unsichtbares Wesen, seine ewige Kraft und Gottheit» (Rom. 1, 20).
Ferner ist Gottes Gesetz eingeschrieben in den Herzen aller Menschen,
auch in den Herzen der Heiden. Dringt denn diese Schépfungs-
offenbarung aber auch wirklich hinein in den Geist und das Herz
des natiirlichen Menschen? Dies ist ein eher schwieriger Punkt, bei
dem ein endgliltiges Ja oder Nein nicht moglich ist und wo strikte
Aufmerksamkeit notig ist, wenn man Brunners Antwort begreifen
will, Brunner zitiert Rom. 1, 20 und stellt dabei fest, daf} Paulus
hier rede «nicht nur von einer Moglichkeit der Gotteserkenntnis, die
einmal vorhanden war, jetzt aber verloren ist, auch nicht nur von
einer jetzt gegenwartigen Moglichkeit der Gotteserkenntnis, sondern
von einem faktischen Erkennen, freilich von einem solchen, das
sich infolge der Sinde der Menschen sofort in Wahn verwandelt»
(«Offenbarung und Vernunft»). 2. Obwohl es eine Offenbarung in
der Schopfung gibt, die faktisch anerkannt und unwillentlich erkannt
wird, so ist nun doch nach Brunners weiteren Ausfiihrungen eine
«natiirliche Theologie» weder wirklich noch moglich. Er denkt hiebei
an jene Art natiirlicher Theologie, wie sie von den Thomisten
entwickelt wurde und die den Anspruch erhob, auch fiir diejenigen
Beweiskraft zu besitzen, die den christlichen Glauben nicht aner-
kennen. Es gibt, sagt Brunner, keine Moglichkeit, das Fundament
einer natiirlichen Theologie zu legen, auf dem dann das Gebaude einer
iibernatiirlichen Theologiec aufgerichtet werden konnte, Was tat-
sachlich mit der Schopfungsoffenbarung im Geiste des natiirlichen
Menschen geschieht, ist jener Prozef}, wie thn Paulus beschreibt: «Ihr
unverstindiges Herz wurde verfinstert — da sie Gott zwar kannten,
thm aber doch nicht als Gott Ehre und Dank erwiesen» (Rom. 1, 21).
Apstatt einer gililtigen natiirlichen Theologie haben wir die ver-
schiedenartigen und einander widersprechenden Religionen und Theo-

585



logien des Heidentums. 3. Aber wenn es auch keine giiltige natiirliche
Theologie gibt, so gibt es doch eine tatsichliche, deren Ausdruck jenes
seltsame Phinomen des heidnischen Pantheon ist, das aus so ver-
schiedenen und einander entgegengesetzten Gestalten besteht. Und es
ist unser Recht und unsere Pflicht, als Christen zu fragen, was es
denn mit dieser natiirlichen Theologie und all ihrer Gegensitzlichkeit
fiir eine Bewandtnis habe. Weit entfernt davon, etwas auf thr auf-
bauen zu wollen, erkennen wir die Unmdglichkeit, in ihr eine im
wesentlichen libereinstimmende Gotteslehre zu finden. Aber wenn
wir sie nun anschen mit den Augen des Glaubens, so finden wir in
ithr zweierlei bezeugt. Einmal die Tatsache, dafl der Mensch von
Gott geschaffen ist und in einer besonderen Beziehung zu Gott steht.
Gottes Absicht in der Erschaffung des Menschen besteht darin, dafl
der Mensch in Liebe antworten solle auf jenen Ruf Gottes, der
thn zum Leben brachte. Und das zweite, wovon natiirliche Theologie
zeugt, ist die Tatsache der menschlichen Siinde. Denn es ist eine
verkehrte Antwort, die der Mensch auf Gottes Ruf hin zuriickgibt,
und als Folge davon wird nun auch seine Erkenntnis Gottes eine
verkehrte, eine vergotzende. Er formt ein falsches Bild des Gottes,
auf dessen Anruf sein ganzes Leben eine falsche Antwort ist.

Die wahre Beziehung der christlichen zur natiirlichen Theologie ist
darum dialektisch. Da der Mensch das Ebenbild Gottes ist, gibt es in
der natiirlichen Theologie Elemente, die der Glaube bejahen kann.
Da aber die natiirliche Vernunft durch die Siinde verdunkelt ist, sind
immer zugleich Elemente vorhanden, die der Glaube verneinen mufi.
Und diese Bejahung und diese Verneinung sind immer unzertrennlich
aneinander gebunden. Es gibt darum keine giiltige natiirliche Theo-
logie. Warum behauptet denn Brunner aber so hartnickig die Existenz
einer Schopfungsoffenbarung, wenn sie uns, die wir an Christus glau-
ben, so wenig zu niitzen vermag? Es gibt dafiir viele Griinde. Einige
von ihnen sollen nun in Kiirze skizziert werden.

Griinde fiir den Glanben an eine allgemeine O ffenbarung

Brunner glaubt zuerst und vor allem an eine allgemeine Offenba-
rung, weil das Zeugnis der Heiligen Schrift in diesem Punkte ganz
unmif3verstandlich ist. In «Natur und Gnade» gibt Brunner noch drei
weitere Griinde an. Sie ist, sagt er, notwendig fir die christliche
Ethik, sodann fiir die Dogmatik und endlich fiir Mission und Evange-
lisation. Hier liegt nun eine der wichtigsten Fragen in Brunners
Lebenswerk. Wenn es keine allgemeine Offenbarung gibt, dann ist
vieles von dem, was er geschrieben hat, nutzlos, ja sogar verderblich.
Was meint denn nun also Brunner, wenn er sagt, dafl die all-

586



gemeine Offenbarung notwendig sei fir die christliche Ethik? Zur
Beantwortung dieser Frage soll der Plan seiner eigenen christlichen
Ethik «Das Gebot und die Ordnungen» (1932) entfaltet werden. In
diesem Buche redet Brunner vom Willen Gottes als einem Gebote.
Sein wirklicher Wille fiir die Menschen ist der, daf} sie ithn lieben
sollten von ganzem Herzen und von ganzer Seele — und ihren
Nichsten wie sich selbst. Es ist indessen nicht moglich, auf diesem
Gebote allein die christliche Ethik aufzubauen. Denn im Leben der
Gesellschaft gibt es gewisse Strukturen, Ordnungen, die durch den
Willen Gottes in sie hineingelegt worden sind und die nun eben
einen Teil der allgemeinen Offenbarung ausmachen. Einige von ihnen,
wie Ehe und Familie, sind in threr Existenz unabhingig von der
Tatsache der Siinde und missen darum als Schépfungsordnungen be-
zeichnet werden. Andere, wie der Staat, sind wesentlich bedingt
durch die Tatsache der Siinde. Sie sind immer die Zeichen von Gottes
Gnade gegentiber einer gefallenen Welt. Denn ohne sie wiirde die
Siinde die Welt bald in Aufldsung bringen und Gottes Gnadenplan
wirde damit verunmdoglicht. Der Christ darf sich nicht nur als ein
Individuum verstehen, das aufgerufen ist, andere zu lieben, er muf}
sich auch als Vater, als Biirger, als Mitglied einer Gewerkschaft ver-
stehen, der als solcher die Pflicht hat, Gerechtigkeit widerfahren zu
lassen diesen andern, denen er in ihrer Eigenschaft als Glieder dieser
Gemeinschaft und innerhalb dieser Ordnungen begegnet. Dies ist ein
Gemeinplatz in der christlichen Ethik der Reformatoren, aber es muf}
herausgestellt werden, dafl er die Existenz einer allgemeinen Offen-
barung impliziert.

Ein zweiter Grund kommt zur Geltung in der Dogmatik. Hier
handelt es sich um folgendes: Beide, sowohl die Bibel wie auch das
Gewissen, sagen uns, dafy wir alle Stinder -sind. Aber Siinde ist nicht
blofle Unwissenheit, Stinde ist immer ein Akt gegen Gott. So im-
pliziert also Siinde in gewissem.Sinne eine Erkenntnis Gottes — und
allgemeine Stinde also allgemeine Gotteserkenntnis. Darum muf} es
also eine allgemeine Offenbarung geben. Die Offenbarung in Christus
offnet den Menschen die Augen fiir die wahre Natur ihrer Siinde,
aber sie macht sie nicht erst zu Siindern. Desgleichen ist, drittens, die
Tatsache der Siinde aller Menschen auch ein wichtiger Punkt in der
Arbeit des Missionars, er wird einen Anknupfungspunkt in den Ge-
wissen der Nichtchristen suchen.

Brunners spatere Biicher

«Das Gebot und- die Ordnungen» ist im Jahre 1932 erschienen.
Dieses Werk hat in England groflen' Einflufl gehabt. Es erbringt den

587



Beweis vom auflerordentlichen Umfange von Brunners Forschen und
Wissen. Die praktische Ausarbeitung der Ethik hinsichtlich der
sozialen, okonomischen und internationalen Probleme wird hier als
auflergewohnlich weise und iiberzeugend empfunden. Vielleicht ver-
mag die lange Tradition politischer Selbstregierung bei Schweizern
und Briten und ihre im allgemeinen niichtern-praktische Veranlagung
unseren Sinn zu Offtnen fiir das, was Brunner zu sagen hat. Nach der
Meinung vieler ist es Brunner tatsichlich gelungen, eine reformierte
christliche Ethik zu schreiben, die in lebendigem Kontakte steht mit
den modernen Problemen und die doch frei ist vom Verdachte der
Gesetzlichkeit und ebenso vom Makel jener doppelten Loyalitdt, da
Gott nicht jener totale Gehorsam gegeben wird, wie er nur Gott allein
zukommt.

An dieser Stelle mufl nun auch Brunners Buch «Gerechtigkeit»
erwahnt werden, das zwar erst bedeutend spater, 1943, erschienen ist.
Wir stehen heute, so sagt der Verfasser, vor dem moralischen Bankrott
der westlichen Zivilisation. Zum ersten Male in der Geschichte ist die
Ungerechtigkeit zum Prinzip erhoben worden, und die Verkorperung
dieser Verkehrung ist der totalitire Staat. Wir haben es hier zu tun
mit der direKten Auswirkung jenes relativistischen Denkens, das im
Gebiete der Philosophie des Rechts alle Aufmerksamkeit auf das
positive Recht lenkte und nichts von einer absoluten Norm der Ge-
rechtigkeit wissen wollte. Heute gilt es zuriickzukehren zur Annahme
einer absoluten Norm, wobei Brunner allerdings spiirt, daf} der alte
Begriff des Naturrechts aufgegeben werden sollte. Anstatt des Be-
griffes «Naturgesetz» mochte Brunner den Begriff der Schopfungs-
ordnung verwenden,

Im Zusammenhang mit der Gerechtigkeit ist eines der Haupt-
probleme dasjenige von Gleichheit und Ungleichheit. In einer Hinsicht
sind wir alle gleich, in einer anderen Hinsicht sind wir alle ungleich.
Wenn es gilt, die gerechte Behandlung der Menschen zu bestimmen,
wo ist nun Gleichheit und wo ist Ungleichheit der entscheidende
Faktor? Fir den Nazismus zihlte die Gleichheit nichts, fiir das
stoische Denken alles. Das Christentum behauptet die grundsitzliche
Wichtigkeit der Gleichheit und begriindet diese mit der Tatsache,
dafl alle Menschen zum Bilde Gottes geschaffen sind. Aber das
Christentum betont im Unterschied zu den Stoikern auch die sekun-
dire Wichtigkeit der Ungleichheit. Die Menschen sind von Gott
geschaffen als Individuen, die sich einzufiigen haben in eine Gemein-
schaft, in der jeder von den andern abhingt und auf sie angewiesen
ist. Das ist nicht bedauernswerte Schwachheit, das ist vielmehr ein
Teil des gottlichen Planes. Indem er sich einfligt in die Gemeinschaft
und ihre Ordnungen, hat nun jeder seinen besonderen Platz aus-

588



zufiillen, seine besondere Funktion zu iibernehmen, und das ist die
Grundlage der Ungleichheit, deren gottliche Absicht darin besteht,
daf} einer dem andern zu helfen habe. Doch gibt es gewisse funda-
mentale Rechte, an denen alle Menschen gleicherweise Anteil haben,
Rechte, die unverduflerlich, wenn auch nicht unbedingt sind: Das
Recht zur Arbeit, das Recht der personlichen Freiheit, das Recht auf
seine Geschlechtlichkeit, das Recht des Eigentumbesitzes.

Das Christentum steht jenseits der Alternative von Individualismus
und Kollektivismus. Der erstere betrachtet die Gemeinschaft lediglich
als Mittel zu individuellen Zwecken, und er braucht das Prinzip des
Vertrages, um die Bedeutung der sozialen Bindungen erkliren zu
konnen. Wenn beispielsweise beide Ehegatten die Scheidung wiin-
schen, dann gibt es nichts, was sie daran hindern konnte. Anders der
Kollektivismus, wo das Individuum keine Rechte hat gegeniiber der
Gemeinschaft, sondern ihr vollig untergeordnet ist. Das christliche
Verstindnis der Gemeinschaft ist dies, dafl jeder Mensch seine
Wiirde hat als Individuum, nicht weil er Glied der Gemeinschaft
ist, sondern weil er zum Bilde Gottes geschaffen ist und Gott gehort.
Darum kommt das Individuum vor der Gemeinschaft. Doch nicht
unbedingt; denn die Bindungen, die die Menschen untereinander
vereinen, wie Ehe und Familie, sind nicht einfach Vertrige zwischen
Individuen, die nach Gutdiinken wieder gelost werden konnten,
sondern es sind gottliche Ordnungen und sie haben als solche ihr
eigenes Recht gegeniiber den einzelnen.

Im zweiten Teil des Buches werden Hinweise gegeben, wie die im
ersten Teil entfalteten Prinzipien anzuwenden sind. Man konnte diese
Prinzipien zusammenfassen als kritische Bejahung der Ordnungen,
ein Versuch, sie soweit wie moglich im Lichte det absoluten Gerechtig-
keitsnorm zu veredeln — und in der personlichen Sphire ein prak-
tisches Handeln der Liebe gegeniiber den Menschen und des Ge-
horsams gegeniiber Gott.

Brunners Ausfithrungen konnten eine Ethik des geheiligten common-
sense genannt werden. In der Staatslehre mufl der Staat betrachtet
werden als die weiteste Umfassung der Ordnungen, deren Aufgabe
es ist, den andern zu dienen, als deren Prototyp die Familie zu gelten
hat. Der Staat iibernimmt die Aufgabe der Koordination der Ord-
nungen nur faute de mieux, wenn eine solche Kontrolle nicht von
innen her ausgeiibt wird., Auf dem Gebiete der Wirtschaft setzt sich
Brunner ein fiir eine gemifligte patriarchalische Struktur der Ge-
schaftsfiihrung, doch ist er energisch bestrebt, jedem einzelnen seine
Verantwortung, seine Rechte und Pflichten und seinen angemessenen
Lohn zuzumessen. In der Familie sind Gerechtigkeit und Liebe so
ineinander verwoben, wie es in den grofleren Gemeinschaftsformen

589



nicht moglich ist, und ihre Fihigkeit, als Ideal fiir deren Struktur
zu gelten, ist verringert durch die Tatsache, dafl in ihr die Kinder
nicht die volle Entfaltung gefunden haben, wihrend im Bereiche der
Wirtschaft und der anderen Ordnungen alle erwachsen sind. Wir
haben nicht Zeit, in die Diskussion iiber das weite Problem der natio-
nalen und internationalen Staatsformen einzutreten, das Brunner hier
sorgfiltig studiert.

Dieses Buch ist in England auf groflere Kritik gestoflen, als irgend-
ein anderes von Brunners Biichern, aber der Schreiber dieser Zeilen
hat noch keine ernsthafte Besprechung geschen, deren Einwande stich-
haltig wiren. Vielleicht hat man den Eindruck, daff der Autor die
moralischen Pritentionen der modernen biirgerlichen Demokratie
zu sehr nach ihren eigenen Maflstdben bewertet und nicht klar genug
den Eigennutz und die Heuchelei hinter ihr zu sehen vermocht habe.
Der Schreiber dieses Artikels wire nicht willens, diese Kritik gelten
zu lassen. Brunner ist sich der Finwande durchaus bewufit; er steht
aber zu seiner eher kritischen Beurteilung des Sozialismus und begniigt
sich, die Entscheidung der nichsten paar Jahre abzuwarten, die nach
seiner Meinung die Gefahr des totalitiren Staates deutlich machen
werden, der tibrigens sehr wohl die duflere Form einer Demokratie
haben konne und dem unachtsamen Auge durchaus nicht als Diktatur
erscheinen miisse.

Im Jahre 1937 ist «Der Mensch im Widerspruch» verdffentlicht
worden. Dieses Werk enthilt eine Darstellung der christlichen Lehre
vom Menschen und ist nach der Meinung vieler Brunners grofites Buch.
Es ist fast tberfliissig, hier zu wiederholen, daf, wie gewohnt, der
Standpunkt auch hier durchgehends derjenige des christlichen Glau-
bens ist. Es wird hier die Auffassung entwickelt, daf} die menschliche
Person threm eigentlichen Wesen nach Akt ist, und zwar Akt der Ant-
wort auf Gottes schopferisches Wort, das zu ihm gesprochen ist. Alle
Dinge sind zwar durch dies Wort geschaffen. Es ist aber die Eigenart
des Menschen, daf} sein Dasein nicht demjenigen eines Dinges gleicht.
Er ist essentiell ein dem gottlichen Worte antwortendes Wesen. Die
Tatsache der Siinde dndert nun keineswegs diese wesentliche Konstitu-
tion des Menschen, auch als Siinder mufl er noch immer Gott Antwort
geben, er kann dieser Gottesbezichung nicht entrinnen — aber nun
ist seine Antwort eine verkehrte! Er ist im Widerspruch und kann
nicht mehr in Liebe antworten, wie Gott es fiir ihn bestimmt hat.
Im Wlderspruch gegen Gott ist er nun aber auch im Wuderspruch
gegen seine eigene von Gott verordnete Bestimmung — und gegen sein
eigenes Wesen. Die verderblichen Folgen davon sind nun in jeder
Lebenssphire zu sehen und in jedem Teile der menschlichen Kon-
stitution, in Leib, Seele und Geist. Diese Unordnung wird von allen

590



Menschen vage gespiirt, obwohl jeder auf seine Weise auf der Flucht
ist vor ihr oder ihr eine falsche Deutung gibt.

Eine starke antischolastische Polemik zieht sich durch dies Buch.
Da das Personsein des Menschen nicht aufgefaflt wird als eine
«individuelle Substanz oder rationale Natur» (Boethius), sondern als
ein Akt der Antwort gegeniiber Gott, so muf} folglich jede Lehre vom
Menschen falsch sein, welche nicht diese Gottesbeziehung in Rechnung
setzt, die das. wahre Wesen des Mensch-Seins ist. Daher also die
fragwiirdige Sache der natiirlichen Theologie, da des Menschen ganzes
Sein, einschlieflich die Vernunft, viel mehr von der Siinde befallen
ist, als die Thomisten es zugeben wollen. Sicher mufl noch weiter
nachgedacht werden tiber das Wesen des Person-Seins und tber die
Verwendung der Begriffe Akt und Substanz in Beziehung zu ihm,
aber Brunner hat die Diskussion endgiiltig einen bemerkenswerten
Schritt weitergefiihrt und hat uns Einsichten gegeben, die nicht mehr
verlorengehen konnen.

Brunners vielleicht glinzendstes Buch ist ein verhdltnismiflig
kleines: «Wahrheit als Begegnung» (1938). Dieses Buch sagt manches,
was Brunner schon in fritheren Werken, wenn auch mit weniger Klar-
heit und Kraft, gesagt hat, besonders in «Erlebnis, Erkenntnis und
Glaube» (1923) und in der «Religionsphilosophie evangelischer Theo-
logie» (1927), und doch ist es ein vollig neues Buch, das originellste,
was er Uberhaupt geschrieben hat.

Die These st die, dafl der grofle Feind der christlichen Theologie
und des christlichen Glaubens durch alle Generationen die Objekti-
vierung des Glaubens gewesen sei. Im gewdhnlichen wissenschaftlichen
und philosophischen Denken werden wir, und zwar mit Recht, geleitet
durch die Begriffe der Subjektivitit und der Objektivitit. Der Glaube
aber bewegt sich keineswegs in diesen Dimensionen, die mit ihrer
Auffassung von Subjekt und Objekt zum Bereich der Dinge gehoren.
Glaube hat es zu tun mit der Ich-Du-Beziechung oder, um Karl Heims
Ausdruck zu gebrauchen, mit der Dimension des unendlichen Du.

Schon frith in der Kirchengeschichte war das wahre Wesen des
Glaubens als eine personale Beziehung oder Korrespondenz zwischen
Gott in Christus und dem Glaubenden in Vergessenheit geraten, und
aus dem Glauben wurde eine subjektive Zustimmung zu einer objek-
tiven Lehre, die durch die Kirche festgelegt wurde. Die Reformation
bedeutete die zeitweilige Wiederentdeckung des wahren Wesens des
Glaubens; aber schon bei Calvin sehen wir den Beginn des Riickfalls
in die Lehre von der Verbalinspiration, und bald wurde an die Stelle
der unfehlbaren Kirche des romischen Katholizismus das unfehlbare
Buch des Protestantismus gesetzt. Der Fortschritt der Wissenschaft

591



hat insofern gut getan, als er den Glauben an die wortliche Unfehl-

barkeit der Bibel unmdglich machte und damit den Weg freilegte fiir

eine Wiederentdeckung des wahren, personalen Wesens des Glaubens.

" In diesem Buche findet sich Licht, wie es einen erinnern kann an jene
unverkennbare Glut in den Schriften Martin Luthers.

Es ist interessant, festzustellen, dafl hier einige von Martin Buber
entwickelte Ideen mithalfen, ein neues Verstindnis von Paulus und
Luther zu geben. Es ist ja gelegentlich zweifelhaft, wieweit die
Botschaft Bubers dieselbe ist wie di¢ biblische Botschaft und wieweit
es sich einfach um eine Art zeitlose Du-Mystik handelt. Es besteht
aber kein Zweifel, daf} in diesem Buche Brunners der Anstof Bubers
Brunner zu einer tiefen christlichen Einsicht gefiihrt hat.

Die Gedanken von Wahrheit als «Begegnung» sind weiter ent-
wickelt in dem Werk «Offenbarung und Vernunft» (1941). Im ersten
Teile behandelt er den Begriff der Offenbarung des christlichen Glau-
bens, des sich dem Glauben offenbarenden Gottes. Im zweiten Teile
setzt sich der Autor auseinander mit den Problemen der Beziehung
zwischen Offenbarung und Vernunft. Die Probleme des Zweifels, der
Wissenschaft, sowohl der Natur- wie der Geisteswissenschaft, die Be-
ziehung der verschiedenen Philosophien zum christlichen Glauben, all
dies wird hier zur Darstellung gebracht. Hier gibt Brunner also eine
ausfiihrliche Antwort auf Fragen, die die Leser seiner fritheren Biicher
oft aufgeworfen hatten, wie beispielsweise: «Was 1st das Wesen einer
Gotteserkenntnis, wie sie die Philosophie abseits vom Glauben zu
erreichen vermag?»

Brunners neuestes Werk ist der erste Band seiner Dogmatik (1946).
Es ist klar; dafl er keine Dogmatik im Ausmafle derjenigen Barths
plant. Er hat vermutlich schon mehr gesagt von dem, was er tiber-
haupt zu sagen hat als Barth, obwohl auch sein Geist, wie derjenige
Barths, noch frisch und offen ist. In diesem Buche zeigt er eine
Tendenz, sich noch immer weiter zu entfernen von spekulativen Ideen
iber Gott und schirfer als je zu betonen, dafl das Wesen Gottes, wie
es sich in seiner Offenbarung enthiillt hat, entgegengesetzt ist dem
Sein Gottes, wie es dem spekulativen Denken erscheint. Ob Brunner
in dieser Richtung nicht zu weit geht, ist eine Frage, die sich im Geiste
vieler seiner englischen Leser erhebt.

Brunners Ansicht von seiner Aufgabe als eristischer T heologe

Diese Zusammenfassung von Brunners Denken hat die Absicht,
dessen folgerichtige Struktur klarzulegen. Er sucht festzustehen im
Glauben an die christliche Offenbarung und von da aus das Gesprich

592



mit der Aufenwelt zu fithren. Und das tut er nicht nur durch Schrift-
auslegung und Predigt, obschon er in diesen beiden Gebieten begabt
ist. Er betrachtet die Welt selbst vom Standpunkt des Glaubens, die
Vernunft, die Ethik, das Wesen des Menschen, dessen Gesetze, Ge-
rechtigkeit und Religionen. Und in jedem Falle hilt er fest, was nach
seinem Glauben die christliche Interpretation dieser Dinge ist im
Gegensatz zu anderen Interpretationen, die, um Hamanns Ausdruck
zu gebrauchen, aus «dem Miflverstindnis der Vernunft mit sich
selbst» entstanden sind. Brunner anerkennt, daff das Vernunft-
vermogen in vielen Gebicten zu giiltigen Schliissen kommt ohne die
Einmischung des Glaubens. In abstrakten Fichern wie Mathematik,
hat der Glaube nichts zu sagen. Es gibt keine christliche Arithmetik.
Es gibt aber eine christliche Soziologie, eine christliche Sicht der Ge-
schichte und erst recht eine christliche Ansicht vom Menschen. Brunner
entfaltet das, was er «das Gesetz der Beziehungsnihe» nennt, worin
das Prinzip festgelegt wird, dafl je niher ein Thema beim Wesen des
Menschen und seiner Beziehung zu Gott und Welt liegt, um so grofler
die Differenz wird zwischen der Interpretation des Glaubens und
derjenigen des Unglaubens, um so weiter also auch die Kluft, die in
der Auseinandersetzung ausgetragen werden muf.

Barths Antwort hierauf ist die, dafl Brunner beides preisgebe: Die
Aufgabe des christlichen Predigers, die darin besteht, das Wort Gottes
zu verkiindigen, und die Aufgabe des christlichen Theologen, der den
Inhalt der christlichen Verkiindigung zu priifen und dafiir zu sorgen
hat, daf} sie der Offenbarung die Treue hilt, fiir die sie Zeugnis
abzulegen versucht. Hierauf erwidert Brunner, daf} der Glaubende
in ein lebendiges Gesprich mit seinem ungldubigen Partner eintreten
miisse. Wenn er sieht, daf} seines Partners Sinn sich der Annahme des
Glaubens aus Unverstand und Mifiverstindnis verschlieffit, dann ist
es kein Akt der Liebe, die Auseinandersetzung mit diesem zu ver-
weigern und sich festzulegen auf eine Verkiindigung des Wortes, die
lediglich wiederholt, was bereits gesagt ist und die in diesem Falle
unwirksam ist, weil der Partner es ja unmdglich fand, sie anzu-
nehmen. Und da wir ja alle einen Ungliubigen in uns haben,
wiirde eine solche Ansicht ja in sich schlieflen, daff wir keine Pflicht
hitten, uns mit unseren eigenen Zweifeln auseinanderzusetzen, daf}
Glaube also lediglich darin bestiinde, das Bezweifelte erneut zu
behaupten.

Der Glaubende wird also versuchen, das Gesprich aufrechtzu-
erhalten, ohne je selbst den Standpunkt des Glaubens zu verlassen,
im Bewufitsein, dafl er das Evangelium nicht beweisen kann, aber in
der Ueberzeugung, dafl nicht eine vollige Kluft besteht zwischen
Vernunfterkenntnis und dem Zeugnis des Heiligen Geistes.

33 5

D
[¥F]



Personliche Charakteristik

Aus allem, was gesagt wurde, kann ersehen werden, dafy Brunners
ganzes Interesse ein im weitesten Sinne missionarisches ist. Dies ist
es ja, was Brunners Aufmerksamkeit auf die in seinen Biichern be-
handelten Probleme gelenke hat. Er ist ein Kirchenmann, der ein
leidenschaftliches Interesse hat am Erwachen und Erstarken der
Kirche als des Leibes Christi in aller Welt. Das ist der Beweggrund
fiir seine verschiedenen Reisen in Europa und Amerika und fiir seine
Stellung als theologischer Berater des Weltkomitees des CVJM. In
dieser Bewegung, die anhob als ein praktischer Ausdruck der christ-
lichen Liebe unter den Jungen, sieht er eine grofle Hoffnung fiir die
Zukunft der Kirche. In Brunner sind Gaben vereinigt, die man nicht
oft zusammen findet, ein grofies seelsorgerliches Interesse und ein kih-
ner Intellekt, der sich aber nicht hergibt fiir Haarspaltereien. Die, die
unter ithm studiert haben, konnen bezeugen, wie sehr er ein person-
liches Interesse hatte fiir seine vielen Studenten und wie sehr er
Geistlicher war in seiner eigenen und in vielen Kirchen. Sie konnen
nicht vergessen den Ansporn seiner Vorlesungen und die eifrigen
Dispute der Studenten, wenn sie allmorgendlich das Auditorium an
der Ziircher Universitdt verlieflen. Von Barth wird gesagt, er habe
Brunners Geist als «unheimlich klar» bezeichnet, und das Resultat
dieser Klarheit ist dies, dafl selbst in solchen Problemen, wo seine
Leser mit ihm nicht iibereinstimmen oder wo sie seine Schlufolgerun-
gen bezweifeln miissen, sie doch wissen, dafl er die Probleme so
herausfordernd gestellt hat, dafl sie nach einer Beantwortung rufen.
Nie 143t er eine Frage verwirrter zuriick als er sie gefunden!

Eine Erneuerung der Bekanntschaft mit thm nach fiinfzehn Jahren
hat einem seiner alten Studenten gezeigt, dafl Brunners Kraft,
Studenten anzuziehen, sowoh!l durch seine intellektuellen Gaben, die
er in der Diskussion entfaltet, als auch durch seine personliche Liebens-
wiirdigkeit und Zuginglichkeit sich im Laufe der Zeit nicht ver-
ringert hat.

Die Bedingungen des theologischen Denkens in England

Es bleibt uns noch, einen kleinen Hinweis zu geben auf den Einflufl
von Brunners Denken in England. Aber zuerst muf} ein Wort gesagt
werden tiber das theologische Denken in diesem Lande. Das Interesse
unter Kirchenminnern ist nicht so deutlich dogmatisch, selbst in
Schottland nicht, wie auf dem Kontinent. Die theologischen Biicher,
die geschrieben werden, sind sehr viel hiufiger Monographien iiber
spezielle Themen oder Untersuchungen in biblischer Theologie als

594



Systeme der Dogmatik., Auch die berithmten Reihen der «Gifford
Lectures» haben, laut vertraglicher Bestimmung, die Theologen und
Philosophen, die sich ihnen unterzogen haben, genétigt, ‘iiber Themen
zu schreiben, die mehr oder weniger im Zusammenhang waren mit
der Beziehung von Glauben und Philosophie. Diese Tatsache bringt
es mit sich, dafl die englische Oeffentlichkeit, soweit sie theologische
Biicher liest, mehr geneigt ist, sich fiir Brunners Lehre zu interessieren
als fiir diejenige Barths. Die Folge dieser weniger dogmatischen Ein-
stellung, wie sie oben geschildert wurde, ist die, dafl eine unange-
messene Theologie sich weniger rasch und weniger extrem auf den
Glauben derer auswirken kann, die in thr unterrichtet wurden, als
es in anderen Lindern der Fall sein mag. Der Liberalismus war in
England nie so extrem wie in Deutschland, teils weil die theologischen
Lehrer fast alle aus ihren eigenen Gemeinden Erfahrung in der Wort-
verkiindigung hatten, bevor sie ihr Lehramt antraten, und dann gab
es im letzten Jahrhundert eine ganze Anzahl fithrender Theologen,
wie Denney in Schottland und Frosyth und Gore in England, die
gewaltigen Einflufl und Kraft hatten und sich gegen die extremen
Formen des Liberalismus stellten.

Die hauptsiachliche Wandlung im theologischen Denken Grof3-
britanniens wahrend den letzten zwanzig Jahren bestand in einer
Wendung nach rechts, weg vom theologischen Liberalismus, in einer
stirkeren Betonung der Offenbarung und der Kirche. Fast alle unsere
dlteren Denker haben sich nach dieser Richtung fortentwidkelt, und es
gibt nur wenig Liberale unter den jlingeren. Der Fundamentalismus
hat neue Kraft gewonnen, ist aber theologisch nicht ein Faktor von
Bedeutung. Es gab eine wahre Erweckung des theologischen Interesses;
in England hat sich dies teilweise ausgedriickt in einer Hinwendung
zu den Werken der Neo-Thomisten und zum Aquinaten selbst, in
Schottland in einer Hinwendung zu Calvin. Die Namen von sechs
zeitgendssischen Theologen sind bei uns besser bekannt als irgendeiner
unserer eigenen: Barth, Brunner, Berdjajew, Gilson, Maritain und
Niebuhr. Niebuhr und Maritain sind vielleicht die einzigen, die von
solchen gelesen werden, die nicht Pfarrer sind, ja sie werden bis zu
einem gewissen Grade auch von denen gelesen, die auflerhalb der
Kirche stehen. Das kann nur von einem einzigen lebenden theolo-
gischen Schriftsteller in England gesagt werden, von C.S. Lewis.
Unter den sechs erwdhnten Namen ist derjenige Barths unzweifelhaft
der am besten bekannte. Aber der Tribut wird mehr dem Manne als
seinem Denken gezollt,

595



Brunners Einflufl in England

Als Theologe hat Brunner einen weit durchdringenderen Einfluf}
gehabt als Barth, obwohl Barth auf eine kleine Zahl sehr tief ein-
gewirkt hat. Fast alle Werke Brunners sind ins Englische uibersetzt
worden, wihrend Barths riesige Dogmatik iiber den ersten Halbband
hinaus noch nicht ihr englisches Gewand gefunden hat. Sein Romer-
briefkommentar und seine «Gifford Lectures» existieren auch auf
englisch. Der Vorsprung, den Brunner gewonnen hat, kommt nicht
einfach aufs Konto der Verehrung von Miss Olive Wyon, seiner
Hauptiibersetzerin. Seine Biicher sind leichter zu verstehen als Barths
auflerordentlich lange Werke, aber auch dem englischen Denken mehr
kongenial. Wie ein anglikanischer Theologe es ausdriickte: «Wir
wuflten, dafl etwas Derartiges notig war, und Brunner gab es uns in
einer Form, die besser verdaulich und vernunftgemifler erschien als
diejenige Barths.» Es ist offenkundig, daf} wviele es spiirten, daf}
liberale Theologie keinen angemessenen Ausdruck zu geben vermochte
fiir den Glauben des Neuen Testamentes, den sie in threm Herzen
erkannten. Obwohl die Einzelheiten der Christologie, wie sie im
«Mittler» dargestellt ist, in diesem Lande nicht ohne Fragen ange-
nommen werden, noch auch von Brunner selbst heute, wie ich glaube,
ohne Vorbehalt angenommen wiirden, so hat er uns doch eine Theo-
logie gegeben, fiir die man, wie Mr. Mozley in seinem Vorwort zur
englischen Uebersetzung des «Mittlers» sich ausdriickte, «tiefen Dank
wissen wird unter all denen, die keine Zukunft mehr sehen fiir
irgendein Christentum, aufler fir dasjenige, das auf dem Glauben an
Jesus Christus als an den wahren und einzigen Sohn Gottes ruht».

Es gibt in Groflbritannien nicht, wie das auf dem Kontinent der
Fall zu sein scheint, eine Barthianische Schule. Noch weniger gibt es
eine Brunnersche Schule, und das sei Brunner zur Gerechtigkeit ge-
rechnet! Er hat viele beeinflufit, aber er hat gesplirt, dafl eine Schule
von Theologen, die sich einen einzigen Mann zur Richtschnur nehmen,
immer mit Bestimmtheit einseitig sein wird. Keiner der englischen
Anhidnger von einem der beiden Theologen ist so voreingenommen,
dafl er nicht willens wire, die Biicher beider zu lesen und von beiden
zu lernen. Die theologischen Leidenschaften des Kontinents sind hier-
zulande gottlob nicht nachgeahmt worden.

Es haben wohl erst in den letzten Jahren englische Theologen
begonnen, sich in eine griindliche kritische Diskussion mit Brunners
Ansichten einzulassen. In einer Reihe neuerer Biicher kommt deutlich
zum Ausdruck, dafl die Positionen Brunners einem sorgfiltigen
Studium unterzogen worden sind, in den einen geschah es mehr
kritisch, in den andern mehr zustimmend.

596



Die Lage in England ist, wie bereits angedeutet, verschieden von
derjenigen in Schottland. In England, wo eine ganze Anzahl von
Theologen Brunner gelesen haben, sind seine Werke besser bekannt
unter den Freikirchlichen. Die, die die Werke der Neo-Thomisten
kennen, sind im gesamten ziemlich unwissend, was die dialektische
Theologie betrifft, so dafl es schwer hilt, eine lebendige und frucht-
bare Diskussion iber die strittigen Punkte zu erreichen. In der
schottischen Kirche, die, wie die schweizerische, ein Zweig der refor-
mierten ist, werden die Werke von Barth und Brunner im ganzen
eifriger studiert als in England.

Wenn auch Brunners Biicher auflerhalb der Pfarrerschaft nicht hau-
fig gelesen werden, so haben sie doch unzweifelhaft viel dazu ver-
holfen, das theologische Denken der jingeren Pfarrer zu verleben-
digen und ihren Glauben zu stiarken. Und in seinen kiirzlich in
St. Andrews gehaltenen «Gifford Lectures» iiber «Christentum und
Kultur» brachte Brunner zustande, was nur sehr wenige seiner
Vorganger in diesem Lehramte zustande brachten — eine grofie und
stindig wachsende Zahl von Horern beiderlei Geschlechts und
jeglichen Typs im winterlich unfreundlichen Wetter anzuziehen. Es
gibt heute viele Menschen in England, die Gott danken koénnen fir
das, was sie iiber ihn lernten aus den Biichern Brunners. Es mufl ein
Grund zum Stolze sein fiir die Schweiz und die dortige reformierte
Kirche, wissen zu diirfen, dafl zwei von den fiinf, sechs grofiten
lebenden Theologen der Welt zu jenem Lande und zu seiner Kirche
gehoren!

597



	Die Theologie Emil Brunners und ihre Einfluss auf englisches Denken

