
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1947-1948)

Artikel: Die Liebe zu Gott und die Gottesidee

Autor: Buber, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758478

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE LIEBE ZU GOTT UND DIE
GOTTESIDEE

VON MARTIN BUBER

1

In den hastig aufgezeichneten, wie Schreie der Seele wirkenden
Zeilen, die Pascal 1654, nach zwei Stunden der Verzückung niederschrieb

und bis zum Tode im Futter seiner Kleider eingenäht trug,
heißt es nach der Ueberschrift «Feuer»: «Gott Abrahams, Gott Isaaks,
Gott Jakobs, nicht der Philosophen und der Gelehrten.» Das ist die

Bekehrung des Herzens, die sich in ihm vollzogen hat: nicht von
einem Sein, in dem es keinen Gott gibt, hat er sich zu einem Sein

gewandt, in dem es einen Gott gibt, sondern von dem Gott der
Philosophen zu dem Gott Abrahams. Vom Glauben überwältigt, weiß er
mit dem Gott der Philosophen, das heißt mit einem Gott, der einen
bestimmten Platz in einem Gedankensystem einnimmt, nichts mehr
anzufangen. Der Gott Abrahams, der Gott, den Abraham glaubt,
der Gott, den Abraham liebt («die ganze Religion der Juden», sagt
Pascal, «hat lediglich in der Liebe Gottes bestanden»), kann, eben
weil er Gott ist, nicht in einem Gedankensystem untergebracht werden,

er transzendiert jedes schlechthin und seinem Wesen nach. Was
die Philosophen Gott nennen, ist, notwendigerweise, eine Idee; aber
Gott, der «Gott Abrahams», ist keine Idee, in ihm heben sich alle
Ideen auf, ja, wenn ich sogar ein Sein, in dem sich die Ideen aufheben,
philosophisch, das heißt als Idee, denke, meine ich den Gott Abrahams
nicht mehr. Die «spezifische Konkupiszenz» der Philosophen ist nach
einer Andeutung Pascals der Hochmut; sie bieten ihren Mitmenschen
statt Gottes ihr System an. «Wie! sie haben Gott gekannt und haben
nicht einzig begehrt, daß die Menschen ihn lieben, sondern daß die
Menschen bei ihnen innehalten!» Gerade weil sie das Bild der Bilder,
die Idee, an seine Stelle setzen, entfernt sie sich und entfernen sie

uns am weitesten von ihm. Es geht nicht anders, man muß wählen;
Pascal hat gewählt, in jenen alles umstürzenden Stunden, da ihm in
Erfüllung ging, was er, anscheinend kurz zuvor, in seinem Krankengebet

erbeten hatte: sich wie im Augenblick des Todes zu befinden,
«getrennt von der Welt, entblößt von allen Dingen, allein in deiner
Gegenwart, um deiner Gerechtigkeit mit allen Bewegungen meines
Herzens zu erwidern».

32 497



Pascal war freilich selber kein Philosoph, er war Mathematiker,
und einem Mathematiker ist es unvergleichlich leichter als einem
Philosophen, sich von dem Gott der Philosophen abzuwenden. Müßte
der Philosoph doch, um diese "Wendung wahrhaft zu vollziehen,
darauf verzichten, Gott in irgendeiner begrifflichen Form in sein

System einzubeziehen; statt Gott als einen Gegenstand unter
Gegenständen, den höchsten eben, zu enthalten, müßte seine Philosophie als
Ganzes und in allen ihren Teilen auf ihn hinweisen, ohne von ihm
selber zu handeln. Das heißt aber: der Philosoph müßte erkennen und
bekennen, daß seine Idee des Absoluten da aufgehoben wird, wo das

Absolute lebt; daß sie da aufgehoben wird, wo man das Absolute
liebt; weil da das Absolute eben nicht mehr «das Absolute», über das

philosophiert werden kann, sondern Gott ist.

2

Wer deutlich erfassen will, welches endlose, aussichtslose Ringen
damit einem Philosophen des kritischen Zeitalters auferlegt ist, lese
die Aufzeichnungen Kants aus sieben Altersjahren zu seinem
unvollendeten Nachlaßwerk1. Es ist das Bild einer existentialen Tragik
ohnegleichen, das sich uns hier darstellt. Kant nennt das Prinzip, das
den Uebergang zur Vollendung der Transzendentalphilosophie macht,
das Prinzip der «transzendentalen Theologie» und sieht es in der
Frage «Was ist Gott?» und «Ist ein Gott?» Er erklärt: «Die Aufgabe
der Transzendentalphilosophie bleibt noch immer unaufgelöst: Ist
ein Gott?» Solange diese Frage nicht beantwortet ist, ist geradezu für
ihn «die Aufgabe» seiner Philosophie nicht erfüllt, und jetzt, in der
Späte des Lebens, da die geistigen Kräfte erlahmen, ist sie «noch
immer unaufgelöst». In immer neuen Anstrengungen müht er sich

darum, webt immer wieder die Antwort und trennt das Gewobene
immer wieder auf. Er formuliert das Aeußerste: «Ihn (Gott) sich zu
denken und zu glauben ist ein identischer Akt» und «Der Gedanke
von ihm ist zugleich der Glaube an ihn und seine Persönlichkeit», aber
dieser Glaube führt nicht dazu, daß für die Philosophie des

Philosophen Gott zur Wirklichkeit werde: «Gott ist nicht ein Wesen außer
mir, sondern bloß ein Gedanke in mir», oder wie es ein andermal
heißt: «sondern bloß ein moralisches Verhältnis in mir». Dennoch
kommt ihm eine «Realität» zu: «Gott ist eine bloße Vernunftidee,
aber von der größten inneren und äußeren praktischen Realität.» Das
ist jedoch offenbar eine Art von Realität, die nicht recht geeignet
erscheint, den Gedanken an ihn mit dem «Glauben an ihn und seine

1 Sie sind erst 1936 und 1937 in der Akademieausgabe der Schriften Kants,
Band XXI und XXII veröffentlicht worden.

498



Persönlichkeit» identisch zu machen, und dieselbe Transzendentalphilosophie,

deren Aufgabe es ist, zu erkennen, ob ein Gott ist, sieht
sich schließlich genötigt zu erklären: «Es ist ungereimt, zu fragen, ob
ein Gott sei.» Der Widerspruch vertieft sich noch, wo Kant sich mit
dem Glauben als solchem befaßt. Er skizziert flüchtig eine fundamentale

Unterscheidung: zwischen «einen Gott glauben» und «an einen
Gott glauben». Mit «einen Gott glauben» ist offenbar gemeint: einen
Gott zum ideellen Gegenstand seines Glaubens haben; das geht daraus
hervor, daß «an einen Gott glauben» für Kant, wie er ausdrücklich

sagt, soviel bedeutet wie: an einen lebendigen Gott glauben. An einen
Gott glauben heißt also: zu einem Gott in einem persönlichen
Verhältnis stehen, in dem man nur zu einem lebenden Wesen zu stehen

vermag. Das wird noch verdeutlicht durch Kants Zusatz: «nicht an
ein Wesen, das bloß Götze ist und keine Person». Ein Gott also, der
keine lebendige Person ist, ist ein Götze. So nah kommt Kant hier
der Wirklichkeit des Glaubens. Aber er läßt es nicht gelten: das

System nötigt ihn, das Gesagte entscheidend einzuschränken. Auf
derselben Seite des Manuskripts steht: «Die Idee von Gott als lebendiger
Gott ist nur das Schicksal, was dem Menschen unausbleiblich bevorsteht.»

Ist sie aber «nur» das, dann kann man ja gar nicht rechtmäßig
«an einen Gott glauben», daß heißt zu einem Gott in einem persönlichen

Verhältnis stehen. Der Mensch — so sagt der Philosoph — muß
glauben, so wie er sich Gott denkt; aber der Philosoph muß diesem
Glauben den Charakter der Wahrheit und damit den der Wirklichkeit

(einer mehr als nur psychischen Wirklichkeit) nehmen.
Was für Pascal (wie für Abraham) das Entscheidende war, die

Liebe zu Gott, fehlt hier anscheinend notwendigerweise.

3

Aber der Philosoph, der vom Glauben überwältigt wird, muß von
der Liebe reden.

Der letzte in der Reihe der großen Schüler Kants, Hermann Cohen,
ist ein hohes Beispiel des Philosophen, der vom Glauben überwältigt
wird.

Der Gottesglaube ist für sein Denken schon in der Jugend ein
grundwichtiger Gegenstand gewesen, und zwar ein psychologischer,
wovon seine Ausführungen über «Die Frage nach der Entstehung des

Göttermythos», über die «poetische Tat» der «götterschaffenden
Phantasie», in der 1868 in Steinthals «Zeitschrift für Völkerpsychologie»

erschienenen Abhandlung «Mythologische Vorstellungen von
Gott und Seele» eine beachtenswerte Kundgebung sind. Ist hier der
Glaube psychologisch relativiert, so muß er mit der Entwicklung des

499



philosophischen Systems grundsätzlich als selbständiger, vom Wissen
unterschiedener Begriff in Frage gestellt werden.

In der «Ethik des reinen Willens» (1904) heißt es: «Gott darf nicht

zu einem Inhalte des Glaubens werden, wenn dieser Glaube einen
Unterschied von Wissen bedeuten soll.» Von den zwei Arten des

Glaubens, die Kant im Opus postumum unterscheidet: «Einen Gott
glauben», das heißt eine Gottesidee in sein Wissenssystem aufnehmen,
und «an einen lebendigen Gott glauben», das heißt sich lebensmäßig
zu ihm als zu einem Lebendigen verhalten, lehnt Cohen noch
nachdrücklicher als Kant die zweite Art ab, wodurch für ihn die «große
Zweideutigkeit» des Wortes Glauben überwunden wird. Während
Kant in ihr nur ein «Schicksal» des Menschengeschlechts anerkennt,
will Cohen, unter Berufung auf Maimonides (die er drei Jahre später
einschränkt: Maimonides habe behutsamerweise nur den Begriff des

Lebens bei Gott und beim Menschen unterschieden, — was aber in
Wahrheit etwas ganz anderes ist) «den Begriff des Lebens von dem

Begriffe Gottes abtrennen». Wie für Kant, so ist für Cohen Gott
eine Idee; «wir nennen», sagt Cohen, «Gott eine Idee, und zwar das

Zentrum aller Ideen, die Idee der Wahrheit». Gott ist keine Person;
als eine solche erscheint er nur «im Bannkreis des Mythos». Er ist
aber auch keine Existenz, weder eine naturhafte noch eine geistige,
«sowenig die Idee überhaupt mit dem Begriffe des Daseins verknüpfbar

ist». Der Gottesbegriff wird in das Lehrgebäude der Ethik
aufgenommen, weil durch ihn als die Idee der Wahrheit die Einheit von
Natur und Sittlichkeit gestiftet wird. In dieser Auffassung Gottes
als Idee sieht Cohen die «wahrhafte Religiosität», die somit erst
dadurch Zustandekommen kann, daß jedes Glaubensverhältnis zu einem
lebendigen Gott in seiner Problematik durchschaut und zunichte
gemacht wird; Gott hat hier keinen anderen Ort als innerhalb des

Denksystems. Das System wehrt sich mit erstaunlicher Kraft gegen
einen lebendigen Gott, der dessen Vollkommenheit, ja dessen absolute
Befugnis in Frage stellen würde. Der Denker Cohen wehrt sich gegen
den Glauben, der, aus uraltem Erbgut aufsteigend, ihn zu
überwältigen droht. Er wehrt sich mit Erfolg, mit systemschöpferischem
Erfolg. Cohen hat dem Gott der Philosophen sein letztes Haus
gebaut.

Und doch wird er, exemplarisch wie kein andrer Philosoph des

Zeitalters, vom Glauben überwältigt —, freilich ohne daß deshalb
seine Arbeit an der Einbeziehung Gottes in das System nachließe;
vielmehr wird sie von da an zu einem bewundernswürdigen Ringen
gegen die eigene Erfahrung.

Cohen hat die Ergebnisse seiner Ueberwältigung durch den Glauben
philosophisch objektiviert und sie seinem Begriffssystem einverleibt;

500



er hat nirgends ;in seinen Schriften direktes Zeugnis für sie abgelegt;
aber die Zeichen sind unverkennbar. Wann ist die entscheidende

Wendung geschehen?

4

Die Antwort auf diese Frage gewinnt man, wenn man die Wandlung

betrachtet, die in Cohens Gedankengängen der Liebe zu Gott
widerfährt.

Cohen, der parallel mit der Entwicklung des Systems das Erbgut
der jüdischen Religion in einer Reihe von Aufsätzen behandelt hat,
hat dem Eckpfeiler dieser Religion, durch den sie erst ihren vollen
Einzigkeitswert gewann, dem Gebot der Gottesliebe, erst spät eine
seiner würdige Stätte eingeräumt. Erst drei Jahre nach der «Ethik»,
in der wichtigen Abhandlung «Religion und Sittlichkeit», die im
übrigen die Formulierungen der «Ethik» noch überspitzt, das «Interesse

an der sogenannten Person Gottes und an dem sogenannten
lebendigen Gotte» verpönt und von den Propheten Israels sagt, sie

hätten das direkte Verhältnis zwischen Mensch und Gott «bekämpft»,
hören wir Worte über die Gottesliebe, die einen neuen Ton
anschlagen. «Je mehr die Gotteserkenntnis», heißt es hier, «sich zugleich
als Gottesliebe fühlt, desto leidenschaftlicher wird der Glaubenskampf,

der Kampf um die Erkenntnis und die Liebe Gottes». Es ist
unverkennbar, daß Cohen sich hier gerade dem Lebendigkeits-
charakter des Glaubens nähert. Aber die Gottesliebe selber bleibt hier
noch etwas Abstraktes und Unanschauliches. Und weitere drei Jahre
danach beginnt der kleine Aufsatz «Die Liebe zur Religion» mit dem
wunderlichen Spruch «Die Liebe zu Gott ist die Liebe zur Religion»,
und der erste Absatz schließt mit dem nicht minder wunderlichen:
«Die Liebe zu Gott ist demnach die Erkenntnis der Sittlichkeit.» Man
muß nur die beiden «ist» ernstlich beachten, um zu merken, daß es

darum geht, etwas noch Unklassifiziertes, aber sich als zentral
Aufdrängendes dadurch zu klassifizieren, daß man es mit schon Erfaßtem
und Eingeordnetem gleichsetzt — und daß die Gleichsetzung nicht
gelingt. Um das letztere festzustellen, braucht man die angeführten
Sätze nur mit einem der Worte der Bibel zy konfrontieren, die die
Liebe zu Gott gebieten oder preisen und denen ja dieser ihr Begriff
entnommen ist: was hier geboten und gepriesen wird, ist etwas
Wesensanderes als die Liebe zur Religion und die Erkenntnis der
Sittlichkeit, wiewohl es beide einschließt. Aber in der Ausarbeitung von
Cohens Berliner Vorlesungen von 1913—1914, die 1915 unter dem
Titel «Der Begriff der Religion im System der Philosophie» erschien,
kommt eine Liebe zum Ausdruck, die jenes «ist» umwirft. «Wenn ich

Gott liebe», sagt Cohen — und dieses «ich» schlägt dem Leser ans

5 0 1



Herz, wie jedes echte «ich» in jedem echten Philosophenwerk — «so
denke ich ihn nicht mehr» (dieses «nicht mehr» ist doch beinah ein
direktes Zeugnis) «nur als den Bürgen der Sittlichkeit auf Erden» —,
sondern? Sondern als den Rächer des Armen in der Weltgeschichte.
«Diesen Rächer der Armen liebe ich.» Und weiter im gleichen Sinn:
«ich liebe in Gott den Vater des Menschen». «Vater» bedeutet hier:
«Schutz und Beistand der Armen», denn «an dem Armen geht mir
der Mensch auf». Welch ein großes Stück Wegs sind wir über die
«Liebe zur Religion» hinausgekommen! Aber das Neue wird noch
deutlicher und nachdrücklicher ausgesprochen: «Daher soll die Liebe

zu Gott alle Erkenntnis übertreffen Es bleibt nichts übrig im
Bewußtsein des Menschen, wenn er Gott liebt. Daher heißt diese allen
sonstigen Inhalt resorbierende Erkenntnis nicht mehr nur Erkenntnis,
sondern Liebe.» Und so ist es denn zuhöchst folgerichtig, daß in
diesem Zusammenhang das biblische Gebot der Gottesliebe angeführt
und ausgelegt wird: «Ich kann Gott nicht lieben, ohne mein ganzes
Herz, wie es für die Mitmenschen lebt, ohne meine ganze Seele, wie
sie in allen Richtungen des Geistes der Mitwelt zugekehrt ist, ohne
meine ganze Kraft für diesen Gott in seiner Korrelation zum Menschen

einzusetzen.»
Hier sei ein Einwand eingeschaltet, der sich jedoch nicht auf diese

Sätze Cohens, sondern auf einen an sie geknüpften bezieht. Cohen
spricht von der «Paradoxic», «daß ich den Menschen lieben soll».
«Wurm, der ich bin», fährt er fort, «von Leidenschaften zerfressen,
der Selbstsucht zum Köder hingeworfen, soll ich dennoch den Menschen

lieben. Wenn ich dies kann, und sofern ich dies kann, kann ich
auch Gott lieben.» Starke, große Worte — aber dem letzten Satz
widerspricht die Tatsächlichkeit so vieler wichtiger Menschen. Und die
biblische Lehre bewältigt die Paradoxie genau umgekehrt. Sie weiß,
daß man nicht gebieten kann, den Menschen zu lieben: ich kann nicht
zu jedem Menschen Liebe empfinden, und wenn es mir Gott selber
gebietet. Die Bibel gebietet die Menschenliebe direkt nur in der
Gestalt der Liebeserweisung (III. M. 19, V. 18 und 34): ich soll meinem
«Gefährten», das heißt jedem einzelnen Menschen, mit dem ich je
und je auf den Wegen meines Lebens zu tun bekomme, jedem, dem
ich auf ihnen begegne, auch dem «Ger», dem Gastsassen, als einem
mir Gleichen Liebe erweisen, ihm liebemäßig zugewandt sein (ich soll
«ihm» lieben, eine Dativkonstruktion, die charakteristischerweise nur
an diesen zwei Stellen der Bibel vorkommt), selbstverständlich nicht
mit äußeren Gebärden, sondern in wahrhafter Wesenshaltung — die
kann ich wollen, dies also mir gebieten lassen; was an Liebesgefühl
für meinen Gefährten dabei aus meinem Verhalten in mein Herz
fällt, wird mir nicht von meinem Willen gegeben. Wohl aber gebietet

5 02



die Schrift dem Menschen (V. M. 6, 5; 10, 12; 11, 1), als Gefühl, Gott
zu lieben, und nur im Zusammenhang damit gebietet sie ihm (6, 19),
den Gastsassen, der mein Gefährte ist, zu lieben; weil nämlich Gott
ihn liebt. "Wenn ich Gott liebe, über den Weg meiner Gottesliebe,
bekomme ich auch den zu lieben, den er liebt. Gott aber kann ich in
der Tat lieben wollen, so wie ich ihn nur kenne — und das

angesprochene Israel kennt ihn —, und so kann ich mir dies gebieten
lassen.

Cohen meint es in der Tat anders. Denn nun wirft er die Frage
auf, ob er etwa daran Anstoß nehmen solle, daß Gott «nur Idee ist».
«Sollte ich etwa», antwortete er, «Ideen nicht lieben können? Was ist
denn aber der Mensch anderes als eine soziale Idee und doch kann
ich ihn nur in dieser und kraft dieser als Individuum lieben; also,

strenggenommen, nur diese soziale Idee vom Menschen lieben.» Mir
scheint es sich damit anders zu verhalten: nur wenn und weil ich den
und den und den Menschen liebe, kann sich meine Beziehung zur
sozialen Idee vom Menschen zu jenem vom Gefühl getragenen
Verhältnis meines ganzen Wesens erheben, das ich Liebe nennen darf.
Und Gott? Franz Rosenzweig hat davor gewarnt, Cohens Gottesidee
so zu verstehen, als ob Gott für ihn «nur eine Idee» wäre. Die Warnung

besteht zu Recht; mit Recht weist Rosenzweig darauf hin, daß
eine Idee für Cohen nicht «nur eine Idee» ist. Aber man darf auch das

freilich ganz anders geartete «nur» in Cohens Worten «Gott, der nur
Idee ist» nicht überhören. Wir mögen unser Verhältnis zur Idee des

Schönen, zur Idee des Guten eine Liebe nennen, obgleich, wie mir
scheint, auch es seinen Gemütsgehalt und Gemütswert erst von den
Konkretionen her erhält: Gott lieben ist von alledem wesensverschieden.

Wer Gott liebt, liebt ihn gerade insofern er nicht «nur Idee» ist;
und weil er nicht «nur Idee» ist, kann er ihn lieben. Und ich wage zu

sagen: auch Cohen hat Gott zwar als Idee gedacht, aber geliebt hat
auch er ihn als — Gott.

5

In dem in den Jahren nach dem «Begriff der Religion» entstandenen

großen Nachlaßwerk, der «Religion der Vernunft aus den

Quellen des Judentums», hat Cohen die Frage wiederaufgenommen,
und mit noch größerer Prägnanz. «Wie kann man eine Idee lieben?»,
läßt er fragen, und er antwortet: «Wie kann man etwas anderes
lieben als eine Idee?» Begründend fährt er fort: «Liebt man doch

sogar in der sinnlichen Liebe nur die idealisierte Person, nur die Idee
der Person.» Aber wäre es sogar richtig, daß man in der «sinnlichen»
Liebe (vielmehr: in der sinnlichkeitsumfassenden Liebe) nur die idealisierte

Person liebe, so wäre damit keineswegs gesagt, daß man da nur

503



die Idee der Person liebe: audi die idealisierte Person bleibt eine

Person und wird nicht zur Idee; nur weil es die Person, die ich
idealisiere, wirklich gibt, kann ich die idealisierte lieben. Mag Dante auch

la gloriosa donna délia mia mente im Sinn haben, entscheidend ist,
daß seinen Augen zunächst die leibhafte Beatrice erschien und ihm
den «Geist des Lebens» erbeben ließ. Aber geht nicht die Kraft, die
einen zur Idealisierung eines geliebten Menschen bewegt, befähigt und
ermächtigt, von der Urwesenstiefe eben dieses geliebten Menschen aus?

Ist die echte Idealisierung nicht letztlich Entdeckung des Wesens,
das mit dem von mir geliebten schöpfungsmäßig gemeint ist?

«Die Liebe des Menschen zu Gott», sagt Cohen, «ist die Liebe zum
sittlichen Ideal. Nur das Ideal kann ich lieben, und das Ideal kann
ich nicht anders fassen, es sei denn, daß ich es liebe.» Auch auf dieser
höchsten Stufe des vom Glauben überwältigten Philosophen sagt er
von der Liebe zu Gott noch aus, was sie «ist», und nicht, was sie
einschließt. Die Liebe des Menschen zu Gott ist aber nicht die Liebe zum
sittlichen Ideal, sie schließt sie nur ein. Wer Gott nur als das sittliche
Ideal liebt, kann leicht dazu gelangen, an der Führung einer Welt zu
verzweifeln, deren Augenschein Stunde um Stunde allen Prinzipien
seiner sittlichen Idealität widerspricht. Hiob verzweifelt, weil ihm
Gott und sein sittliches Ideal auseinanderzugehen scheinen. Der ihn
aus dem Sturme anredet, überragt auch noch die Sphäre der Idealität.
Er ist nicht ihr Urbild, ihr Urbild ist in ihm. Er gibt das Ideal, aber

er gibt sich darin nicht aus. Die Einheit Gottes ist nicht das Gute,
sondern das Uebergute. Er will, daß man seiner Offenbarung folge,
aber angenommen und geliebt werden will er bis in seine Verborgenheit

hin. Wer Gott liebt, liebt das Ideal, und liebt Gott mehr als es.

Und von ihm, nicht von einem Ideal, nicht von einer Idee, sondern
eben von ihm, den zu erfassen die Idealität nicht zulangt, von ihm,
der absoluten Person Gott, weiß er sich geliebt. Heißt das, daß Gott
Person «ist»? Der Absolutheitscharakter seiner Person, die Paradoxic
der Paradoxien, verbietet solch eine Aussage. Es heißt nur, daß er als

Person liebt und als Person geliebt werden will. Und wäre es nicht
anders, so ist er den Menschen schaffend Person geworden, um ihn zu
lieben und von ihm geliebt zu werden, um mich zu lieben und von
mir geliebt zu werden. Denn mag es so sein, daß auch Ideen geliebt
werden: nur Personen lieben. Und auch der vom Glauben
überwältigte Philosoph, der — das System auch jetzt noch, ja, heftiger als

je mit beiden Händen umklammernd — die Liebe zwischen Gott und
Mensch als Liebe zwischen Idee und Person deutet, bezeugt doch jene
in ihrer Wirklichkeit, die aus Gegenseitigkeit besteht. Auch die
Philosophie, die, um das Sein Gottes rein zu halten, ihm das Dasein ab-

5 04



spricht, weist gegen ihren Willen auf den Brückenbogen des Daseins
hin, der sich über den beiden Pfeilern, dem allmächtigen und dem

hinfälligen, unerschütterlich spannt.

6

Cohen hat einmal von Kant gesagt: «Was seiner Gotteslehre
charakteristisch ist, das ist das Unpersönliche im üblichen Sinne, das

wahrhaft Geistige: die Erhebung Gottes zur Idee.» Er fügt hinzu:
«Und nichts Geringeres ist der tiefste Grund der jüdischen Gottesidee.»

Was Kant angeht, besteht das Urteil zwar zu Recht; aber wir
lesen im Opus postumum Seite um Seite, wie in ihm selber immer
wieder Widerspruch gegen eine Durchführung dieser Erhebung Gottes
zur Idee rege wird, die, wie es dann bei Cohen geschieht, eine
Verknüpfung der Idee mit dem Begriffe des Daseins ablehnt. «Unter dem
Begriffe von Gott», schreibt Kant, «denkt sich die Transzendentale
Philosophie eine Substanz von der größten Existenz», um freilich ein
andermal zu präzisieren: «Das Ideal einer Substanz, welches wir uns
selbst schaffen» und wieder ein andermal: «Der Begriff von einem
solchen Wesen ist nicht der von einer Substanz, das ist von einem

Dinge, das unabhängig existiere.» Was uns in diesen zuweilen
chaotisch anmutenden Aufzeichnungen vorliegt, sind die Akten des

Prozesses, in dem das Denken der Gottesidee bei ihrem Denker
mündet, des Prozesses nämlich zwischen dem Element «Idee» in der
Gottesidee und dem Element «Gott» in ihr, eines Prozesses, der
immer wieder an den gleichen Punkt zurückkehrt, bis er abgebrochen
wird. Cohen hatte es unternommen, die Idee in einen so folgerichtigen
Zusammenhang einzustellen, daß kein Antrieb zu einem Widerspruch
aufkommen könne; auch als ihn der Glaube überwältigte, ließ er
nicht ab, um die Erhaltung dieses Zusammenhangs zu ringen. Dabei
meinte er den «tiefsten Grund der jüdischen Gottesidee» auf seiner
Seite zu haben. Aber auch der tiefste Grund der jüdischen Gottesidee
kann nur durch Vertiefung in jenes «Ehje» erreicht werden, jenes
Wort Gottes zu Mose «Jch-bin-da», das für alle Zeiten über Sinn
und Gehalt dieser Idee entschieden hat und in dem gerade das
persönliche «Dasein» Gottes, ja seine lebendige Gegenwart, als das Attribut

angesprochen wird, das unter allen den Menschen, dem er sich

kundgibt, am unmittelbarsten angeht. Und unauflösbar ist mit der
Kundgebung des «Ehje» die Selbstbezeichnung des Sprechers als

Gottes Abrahams, Gottes Isaaks und Gottes Jakobs verbunden: ihn
kann man nicht zum Gott der Philosophen machen. Aber wer sagt:
«Ich liebe in Gott den Vater des Menschen», hat, möge er es selber
im übrigen nicht wahrhaben wollen, dem Gott der Philosophen mit

505



der Urkraft seines Herzens schon abgesagt. In seinem Selbstverständnis
hat Cohen nicht zwischen ihm und dem Gott Abrahams gewählt,

sondern er glaubt bis ans Ende, sie miteinander identifizieren zu
können; aber die Urkraft seines Herzens, die, von der aus auch dem
Denken seine Vitalität kommt, hatte für ihn gewählt und entschieden.
Die Identifizierung ist mißglückt und sie mußte mißglücken. Denn
die Gottesidee, das Meisterwerk des Menschen, ist nichts als das Bild
der Bilder, das sublimste unter den Bildern, die sich der Mensch von
Gott, dem Bildlosen, macht; und eben dies zu erkennen und sich

damit zu bescheiden widerstrebt seinem "Wesen. Aber der Mensch
erfährt, wenn er Gott lieben lernt, eine "Wirklichkeit, die die Idee
überwächst. Er mag immerhin die große Anstrengung des Philosophen
machen, um den Gegenstand seiner Liebe als einen Gegenstand seines

philosophischen Denkens festzuhalten: die Liebe zeugt für das Dasein
ihres Partners.

KLEINE RUNDSCHAU

VOM WELTBILD DES MUSIKFORSCHERS

«Die Musik ist eine Welt für sich, ein autonomes, spezifisches Gebiet menschlicher

Tätigkeit, eine von allem anderen unabhängige Ausdrucksform. Sie stellt eine

einzigartige Harmonie zwischen Sinnlichem und Geistigem her. Keiner anderen

Kunstgattung gelingt diese Verschmelzung in einem solchen Maße.» — Diese Sätze,
die im letzten Kapitel der vor kurzem erschienenen «Einführung in die
Musikpsychologie» von Géza Révész (Verlag A. Francke AG., Bern) stehen, rechtfertigen
den etwas anspruchsvollen Titel dieser Anzeige. Die Musikpsychologie selbst, der
die Ausführungen des ausgezeichneten ungarischen Musikforschers, der schon seit
vielen Jahren als Professor der Psychologie an der Universität Amsterdam wirkt,
gelten, ist in ihren Problemen und Methoden aber keineswegs autonom, sondern
bearbeitet ein typisches Grenzgebiet und bezieht ihre Fragestellungen ebensosehr

von der Physik, Physiologie, Psychologie und allgemeinen Aesthetik als von der
Musik her.

Unter voller Berücksichtigung dieser Sachlage läßt sich Révész aber doch in erster
Linie von musikalischen Gesichtspunkten leiten und behandelt vor allem solche

Dinge, «von denen man annehmen darf, daß sie im Rahmen der theoretischen
Ausbildung der Musiker nicht oder nur nebenbei behandelt werden, die aber zu
den integrierenden Bestandteilen der musikalischen Bildung gehören.» •— Der

506


	Die Liebe zu Gott und die Gottesidee

