Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1947-1948)

Artikel: Die Liebe zu Gott und die Gottesidee
Autor: Buber, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758478

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE LIEBE ZU GOTT UND DIE
GOTTESIDEE

VON MARTIN BUBER

1

In den hastig aufgezeichneten, wie Schreie der Seele wirkenden
Zeilen, die Pascal 1654, nach zwei Stunden der Verziickung nieder-

schrieb und bis zum Tode im Futter seiner Kleider eingeniht trug,

heiflt es nach der Ueberschrift «Feuer»: «Gott Abrahams, Gott Isaaks,
Gott Jakobs, nicht der Philosophen und der Gelehrten.» Das ist die
Bekehrung des Herzens, die sich in ihm vollzogen hat: nicht von
einem Sein, in dem es keinen Gott gibt, hat er sich zu einem Sein
gewandt, in dem es einen Gott gibt, sondern von dem Gott der Philo-
sophen zu dem Gott Abrahams. Vom Glauben tberwiltigt, weifl er
mit dem Gott der Philosophen, das heifdt mit einem Gott, der einen
bestimmten Platz in einem Gedankensystem einnimmt, nichts mehr
anzufangen. Der Gott Abrahams, der Gott, den Abraham glaubt,
der Gott, den Abraham liebt («die ganze Religion der Juden», sagt
Pascal, «hat lediglich in der Liebe Gottes bestanden»), kann, eben
weil er Gott ist, nicht in einem Gedankensystem untergebracht wer-
den, er transzendiert jedes schlechthin und seinem Wesen nach. Was
die Philosophen Gott nennen, ist, notwendigerweise, eine Idee; aber
Gott, der «Gott Abrahams», ist keine Idee, in ithm heben sich alle
Ideen auf, ja, wenn ich sogar ein Sein, in dem sich die Ideen aufheben,
philosophisch, das heifit als Idee, denke, meine ich den Gott Abrahams
nicht mehr, Die «spezifische Konkupiszenz» der Philosophen ist nach
einer Andeutung Pascals der Hochmut; sie bieten ihren Mitmenschen
statt Gottes ihr System an, «Wie! sie haben Gott gekannt und haben
nicht einzig begehrt, dafl die Menschen ihn lieben, sondern dafl die
Menschen bei ihnen innehalten!» Gerade weil sie das Bild der Bilder,
die Idee, an seine Stelle setzen, entfernt sie sich und entfernen sie
uns am weitesten von ithm. Es geht nicht anders, man mufl wihlen;
Pascal hat gewihlt, in jenen alles umstiirzenden Stunden, da ihm in
Erfiillung ging, was er, anscheinend kurz zuvor, in seinem Kranken-
gebet erbeten hatte: sich wie im Augenblick des Todes zu befinden,
«getrennt von der Welt, entbl6fit von allen Dingen, allein in deiner
Gegenwart, um deiner Gerechtigkeit mit allen Bewegungen meines
Herzens zu erwidern».

32 497



Pascal war freilich selber kein Philosoph, er war Mathematiker,
und einem Mathematiker ist es unvergleichlich leichter als einem
Philosophen, sich von dem Gott der Philosophen abzuwenden. Miifdte
der Philosoph doch, um diese Wendung wahrhaft zu vollziehen,
darauf verzichten, Gott in irgendeiner begrifflichen Form in sein
System einzubeziehen; statt Gott als einen Gegenstand unter Gegen-
stinden, den hochsten eben, zu enthalten, miifite seine Philosophie als
Ganzes und in allen thren Teilen auf ihn hinweisen, ohne von ithm
selber zu handeln. Das heifit aber: der Philosoph miifite erkennen und
bekennen, daf} seine Idee des Absoluten da aufgehoben wird, wo das
Absolute lebt; dafl sie da aufgehoben wird, wo man das Absolute
liebt; weil da das Absolute eben nicht mehr «das Absolute», {iber das
philosophiert werden kann, sondern Gott ist.

2

Wer deutlich erfassen will, welches endlose, aussichtslose Ringen
damit einem Philosophen des kritischen Zeitalters auferlegt ist, lese
die Aufzeichnungen Kants aus sieben Altersjahren zu seinem unvoll-
endeten Nachlaflwerk'. Es ist das Bild einer existentialen Tragik
ohnegleichen, das sich uns hier darstellt. Kant nennt das Prinzip, das
den Uebergang zur Vollendung der Transzendentalphilosophie macht,
das Prinzip der «transzendentalen Theologie» und sieht es in der
Frage «Was ist Gott?» und «Ist ein Gott?» Er erkldrt: «Die Aufgabe
der Transzendentalphilosophie bleibt noch immer unaufgelost: Ist
ein Gott?» Solange diese Frage nicht beantwortet ist, ist geradezu fiir
ihn «die Aufgabe» seiner Philosophie nicht erfiillt, und jetzt, in der
Spite des Lebens, da die geistigen Krifte erlahmen, ist sie «noch
immer unaufgelost». In immer neuen Anstrengungen miiht er sich
darum, webt immer wieder die Antwort und trennt das Gewobene
immer wieder auf. Er formuliert das Aeuflerste: «Ihn (Gott) sich zu
denken und zu glauben ist ein identischer Akt» und «Der Gedanke
von ihm ist zugleich der Glaube an ihn und seine Personlichkeit», aber
dieser Glaube fiihrt nicht dazu, dafl fiir die Philosophie des Philo-
sophen Gott zur Wirklichkeit werde: «Gott ist nicht ein Wesen aufler °
mir, sondern blof ein Gedanke in mir», oder wie es ein andermal
heifit: «sondern blof ein moralisches Verhiltnis in mir». Dennoch
kommt ihm eine «Realitit» zu: «Gott ist eine blofle Vernunftidee,
aber von der grofiten inneren und dufleren praktischen Realitdt.» Das
ist jedoch offenbar eine Art von Realitdt, die nicht recht geeignet er-
scheint, den Gedanken an ithn mit dem «Glauben an ihn und seine

! Sie sind erst 1936 und 1937 in der Akademieausgabe der Schriften Kants,
Band XXI und XXII verdffenticht worden.

498



Personlichkeit» identisch zu machen, und dieselbe Transzendental-
philosophie, deren Aufgabe es ist, zu erkennen, ob ein Gott ist, sieht
sich schliefilich genotigt zu erkldren: «Es ist ungereimt, zu fragen, ob
ein Gott sei.» Der Widerspruch vertieft sich noch, wo Kant sich mit
dem Glauben als solchem befafit. Er skizziert fliichtig eine fundamen-
tale Unterscheidung: zwischen «einen Gott glauben» und «an einen
Gott glauben». Mit «einen Gott glauben» ist offenbar gemeint: einen
Gott zum ideellen Gegenstand seines Glaubens haben; das geht daraus
hervor, daf} «an einen Gott glauben» fiir Kant, wie er ausdriicklich
sagt, soviel bedeutet wie: an einen lebendigen Gott glauben. An einen
Gott glauben heifit also: zu einem Gott in einem personlichen Ver-
hiltnis stehen, in dem man nur zu einem lebenden Wesen zu stehen
vermag. Das wird noch verdeutlicht durch Kants Zusatz: «nicht an
ein Wesen, das blofl Gotze ist und keine Person». Ein Gott also, der
keine lebendige Person ist, ist ein Gotze. So nah kommt Kant hier
der Wirklichkeit des Glaubens. Aber er lifit es nicht gelten: das
System notigt ihn, das Gesagte entscheidend einzuschrinken. Auf der-
selben Seite des Manuskripts steht: «Die Idee von Gott als lebendiger
Gott ist nur das Schicksal, was dem Menschen unausbleiblich bevor-
steht.» Ist sie aber «nur» das, dann kann man ja gar nicht rechtmiflig
«an einen Gott glauben», dafl heif}t zu einem Gott in einem person-
lichen Verhiltnis stehen. Der Mensch — so sagt der Philosoph — muf}
glauben, so wie er sich Gott denkt; aber der Philosoph muf} diesem
Glauben den Charakter der Wahrheit und damit den der Wirklich-
keit (einer mehr als nur psychischen Wirklichkeit) nehmen.

Was fiir Pascal (wie fiir Abraham) das Entscheidende war, die
Liebe zu Gott, fehlt hier anscheinend notwendigerweise.

3

Aber der Philosoph, der vom Glauben iiberwiltigt wird, muf von
der Liebe reden.

Der letzte in der Reihe der groflen Schiiler Kants, Hermann Cohen,
ist ein hohes Beispiel des Philosophen, der vom Glauben liberwiltigt
wird.

Der Gottesglaube ist fiir sein Denken schon in der Jugend ein
grundwichtiger Gegenstand gewesen, und zwar ein psychologischer,
wovon seine Ausfithrungen iber «Die Frage nach der Entstehung des
Gottermythos», iiber die «poetische Tat» der «gotterschaffenden
Phantasie», in der 1868 in Steinthals «Zeitschrift fiir Volkerpsycho-
logie» erschienenen Abhandlung «Mythologische Vorstellungen von
Gott und Seele» eine beachtenswerte Kundgebung sind. Ist hier der
Glaube psychologisch relativiert, so mufl er mit der Entwicklung des

499



philosophischen Systems grundsatzlich als selbstindiger, vom Wissen
unterschiedener Begriff in Frage gestellt werden.

In der «Ethik des reinen Willens» (1904) heifit es: «Gott darf nicht
zu einem Inhalte des Glaubens werden, wenn dieser Glaube einen
Unterschied von Wissen bedeuten soll.» Von den zwel Arten des
Glaubens, die Kant im Opus postumum unterscheidet: «Einen Gott
glauben», das heifdt eine Gottesidee in sein Wissenssystem aufnehmen,
und «an einen lebendigen Gott glauben», das heifit sich lebensmifiig
zu ihm als zu einem Lebendigen verhalten, lehnt Cohen noch nach-
driicklicher als Kant die zweite Art ab, wodurch fiir ihn die «grofle
Zweideutigkeit» des Wortes Glauben tiberwunden wird. Wihrend
Kant in ihr nur ein «Schicksal» des Menschengeschlechts anerkennt,
will Cohen, unter Berufung auf Maimonides (die er drei Jahre spiter
einschrinkt: Maimonides habe behutsamerweise nur den Begriff des
Lebens bei Gott und beim Menschen unterschieden, — was aber in
Wahrheit etwas ganz anderes ist) «den Begriff des Lebens von dem
Begriffe Gottes abtrennen». Wie fiir Kant, so ist fiir Cohen Gott
eine Idee; «wir nennen», sagt Cohen, «Gott eine Idee, und zwar das
Zentrum aller Ideen, die Idee der Wahrheit». Gott ist keine Person;
als eine solche erscheint er nur «im Bannkreis des Mythos». Er ist
aber auch keine Existenz, weder eine naturhafte noch eine geistige,
«sowenig die Idee liberhaupt mit dem Begriffe des Daseins verkniipf-
bar ist». Der Gottesbegriff wird in das Lehrgebdude der Ethik auf-
genommen, weil durch ithn als die Idee der Wahrheit die Einheit von
Natur und Sittlichkeit gestiftet wird. In dieser Auffassung Gottes
als Idee sicht Cohen die «wahrhafte Religiositdt», die somit erst da-
durch zustandekommen kann, dafl jedes Glaubensverhiltnis zu einem
lebendigen Gott in seiner Problematik durchschaut und zunichte ge-
macht wird; Gott hat hier keinen anderen Ort als innerhalb des
Denksystems. Das System wehrt sich mit erstaunlicher Kraft gegen
einen lebendigen Gott, der dessen Vollkdommenbheit, ja dessen absolute
Befugnis in Frage stellen wiirde. Der Denker Cohen wehrt sich gegen
den Glauben, der, aus uraltem Erbgut aufsteigend, ithn zu {ber-
waltigen droht. Er wehrt sich mit Erfolg, mit systemschopferischem
Erfolg. Cohen hat dem Gott der Philosophen sein letztes Haus ge-
baut.

Und doch wird er, exemplarisch wie kein andrer Philosoph des
Zeitalters, vom Glauben iiberwiltigt —, freilich ohne dafl deshalb
seine Arbeit an der Einbeziehung Gottes in das System nachlief3e;
vielmehr wird sie von da an zu einem bewundernswiirdigen Ringen
gegen die eigene Erfahrung.

Cohen hat die Ergebnisse seiner Ueberwiltigung durch den Glauben
philosophisch objektiviert und sie seinem Begriffssystem einverleibt;

500



er hat nirgends in seinen Schriften direktes Zeugnis fiir sie abgelegt;
aber die Zeichen sind unverkennbar. Wann ist die entscheidende
Wendung geschehen?

4

Die Antwort auf diese Frage gewinnt man, wenn man die Wand-
lung betrachtet, die in Cohens Gedankengidngen der Liebe zu Gott
widerfzhrt. |

Cohen, der parallel mit der Entwicklung des Systems das Erbgut
der jiidischen Religion in einer Reihe von Aufsdtzen behandelt hat,
hat dem Eckpfeiler dieser Religion, durch den sie erst ithren vollen
Einzigkeitswert gewann, dem Gebot der Gottesliebe, erst spit eine
seiner wiirdige Stdtte eingerdumt. Erst drei Jahre nach der «Ethik»,
in der wichtigen Abhandlung «Religion und Sittlichkeit», die im
tibrigen die Formulierungen der «Ethik» noch iiberspitzt, das «Inter-
esse an der sogenannten Person Gottes und an dem sogenannten
lebendigen Gotte» verpont und von den Propheten Israels sagt, sie
hitten das direkte Verhiltnis zwischen Mensch und Gott «bekimpft»,
horen wir Worte iiber die Gottesliebe, die einen neuen Ton an-
schlagen. «Je mehr die Gotteserkenntnis», heifdt es hier, «sich zugleich
als Gottesliebe fiihlt, desto leidenschaftlicher wird der Glaubens-
kampf, der Kampf um die Erkenntnis und die Liebe Gottes», Es ist
unverkennbar, dafl Cohen sich hier gerade dem Lebendigkeits-
charakter des Glaubens nihert. Aber die Gottesliebe selber bleibt hier
noch etwas Abstraktes und Unanschauliches. Und weitere drei Jahre
danach beginnt der kleine Aufsatz «Die Liebe zur Religion» mit dem
wunderlichen Spruch «Die Liebe zu Gott ist die Liebe zur Religion»,
und der erste Absatz schlieffit mit dem nicht minder wunderlichen:
«Die Liebe zu Gott ist demnach die Erkenntnis der Sittlichkeit.» Man
muf} nur die beiden «ist» ernstlich beachten, um zu merken, daf} es
darum geht, etwas noch Unklassifiziertes, aber sich als zentral Auf-
driangendes dadurch zu klassifizieren, dafl man es mit schon Erfafitem
und Eingeordnetem gleichsetzt — und dafl die Gleichsetzung nicht
gelingt. Um das letztere festzustellen, braucht man die angefiihrten
Sitze nur mit einem der Worte der Bibel zu konfrontieren, die die
Liebe zu Gott gebieten oder preisen und denen ja dieser ihr Begriff
entnommen ist: was hier geboten und gepriesen wird, ist etwas
Wesensanderes als die Liebe zur Religion und die Erkenntnis der Sitt-
lichkeit, wiewohl es beide einschliefit. Aber in der Ausarbeitung von
Cohens Berliner Vorlesungen von 1913—1914, die 1915 unter dem
Titel «Der Begriff der Religion im System der Philosophie» erschien,
kommt eine Liebe zum Ausdruck, die jenes «ist» umwirft. «Wenn ich
Gott liebe», sagt Cohen — und dieses «ich» schligt dem Leser ans

501



Herz, wie jedes echte «ich» in jedem echten Philosophenwerk — «so
denke ich ihn nicht mehr» (dieses «nicht mehr» ist doch beinah ein
direktes Zeugnis) «nur als den Biirgen der Sittlichkeit auf Erden» —,
sondern? Sondern als den Richer des Armen in der Weltgeschichte.
«Diesen Richer der Armen liebe ich.» Und weiter im gleichen Sinn:
«ich liebe in Gott den Vater des Menschen». «Vater» bedeutet hier:
«Schutz und Beistand der Armen», denn «an dem Armen geht mir
der Mensch auf». Welch ein grofles Stiick Wegs sind wir tiber die
«Liebe zur Religion» hinausgekommen! Aber das Neue wird noch
deutlicher und nachdriicklicher ausgesprochen: «Daher soll die Liebe
zu Gott alle Erkenntnis iibertreffen ... Es bleibt nichts {ibrig im Be-
wufitsein des Menschen, wenn er Gott liebt. Daher heifit diese allen
sonstigen Inhalt resorbierende Erkenntnis nicht mehr nur Erkenntnis,
sondern Liebe.» Und so ist es denn zuhdchst folgerichtig, dafl in
diesem Zusammenhang das biblische Gebot der Gottesliebe angefiihrt
und ausgelegt wird: «Ich kann Gott nicht lieben, ohne mein ganzes
Herz, wie es fiir die Mitmenschen lebt, ohne meine ganze Seele, wie
sie in allen Richtungen des Geistes der Mitwelt zugekehrt ist, ohne
meine ganze Kraft fiir diesen Gott in seiner Korrelation zum Men-
schen einzusetzen.» '

Hier sei ein Einwand eingeschaltet, der sich jedoch nicht auf diese
Sdtze Cohens, sondern auf einen an sie gekniipften bezieht. Cohen
spricht von der «Paradoxie», «dafl ich den Menschen lieben soll».
«Wurm, der ich bin», fahrt er fort, «von Leidenschaften zerfressen,
der Selbstsucht zum Koder hingeworfen, soll ich dennoch den Men-
schen lieben. Wenn ich dies kann, und sofern ich dies kann, kann ich
auch Gott lieben.» Starke, grofle Worte — aber dem letzten Satz
widerspricht die Tatsachlichkeit so vieler wichtiger Menschen. Und die
biblische Lehre bewiltigt die Paradoxie genau umgekehrt. Sie weif3,
dafl man nicht gebieten kann, den Menschen zu lieben: ich kann nicht
zu jedem Menschen Liebe empfinden, und wenn es mir Gott selber
gebietet. Die Bibel gebietet die Menschenliebe direkt nur in der Ge-
stalt der Liebeserweisung (III. M. 19, V. 18 und 34): ich soll meinem
«Gefdhrten», das heift jedem einzelnen Menschen, mit dem ich je
und je auf den Wegen meines Lebens zu tun bekomme, jedem, dem
ich auf ithnen begegne, auch dem «Ger», dem Gastsassen, als einem
mir Gleichen Liebe erweisen, ihm liebemiflig zugewandt sein (ich soll
«ihm» lieben, eine Dativkonstruktion, die charakteristischerweise nur
an diesen zwei Stellen der Bibel vorkommt), selbstverstindlich nicht
mit dufleren Gebirden, sondern in wahrhafter Wesenshaltung — die
kann ich wollen, dies also mir gebieten lassen; was an Liebesgefiihl
fiir meinen Gefdhrten dabei aus meinem Verhalten in mein Herz
fallt, wird mir nicht von meinem Willen gegeben. Wohl aber gebietet

502



die Schrift dem Menschen (V. M. 6, 5; 10, 12; 11, 1), als Gefiihl, Gott
zu lieben, und nur im Zusammenhang damit gebietet sie ihm (6, 19),
den Gastsassen, der mein Gefahrte 1st, zu lieben: weil nimlich Gott
ihn liebt. Wenn ich Gott licbe, {iber den Weg meiner Gottesliebe,
bekomme 1ch auch den zu lieben, den er liebt. Gott aber kann ich in

der Tat lieben wollen, so wie ich ithn nur kenne — und das an-
gesprochene Israel kennt thn —, und so kann ich mir dies gebieten
lassen.

Cohen meint es in der Tat anders. Denn nun wirft er die Frage
auf, ob er etwa daran Anstofy nehmen solle, daff Gott «nur Idee ist».
«Sollte ich etwa», antwortete er, «Ideen nicht lieben konnen? Was ist
denn aber der Mensch anderes als eine soziale Idee und doch kann
ich thn nur in dieser und kraft dieser als Individuum lieben: also,
strenggenommen, nur diese soziale Idee vom Menschen lieben.» Mir
scheint es sich damit anders zu verhalten: nur wenn und weil ich den
und den und den Menschen liebe, kann sich meine Beziehung zur
sozialen Idee vom Menschen zu jenem vom Gefihl getragenen Ver-
hiltnis meines ganzen Wesens erheben, das ich Liebe nennen darf.
Und Gott? Franz Rosenzweig hat davor gewarnt, Cohens Gottesidee
so zu verstehen, als ob Gott fiir thn «nur eine Idee» wire. Die War-
nung besteht zu Recht; mit Recht weist Rosenzweig darauf hin, daf}
eine Idee fiir Cohen nicht «nur eine Idee» ist. Aber man darf auch das
freilich ganz anders geartete «nur» in Cohens Worten «Gott, der nur
Idee ist» nicht {iberhoren. Wir mogen unser Verhiltnis zur Idee des
Schonen, zur Idee des Guten eine Liebe nennen, obgleich, wie mir
scheint, auch es seinen Gemiitsgehalt und Gemiitswert erst von den
Konkretionen her erhilt: Gott lieben ist von alledem wesensverschie-
den. Wer Gott liebt, liebt ihn gerade insofern er nicht «nur Idee» ist;
und weil er nicht «nur Idee» ist, kann er ihn lieben. Und ich wage zu
sagen: auch Cohen hat Gott zwar als Idee gedacht, aber geliebt hat
auch er ihn als — Gott.

5

In dem in den Jahren nach dem «Begriff der Religion» entstan-
denen groflen Nachlafiwerk, der «Religion der Vernunft aus den
Quellen des Judentums», hat Cohen die Frage wiederaufgenommen,
und mit noch gréflerer Prignanz. «Wie kann man eine Idee lieben?»,
it er fragen, und er antwortet: «Wie kann man etwas anderes
liecben als eine Idee?» Begriindend fahrt er fort: «Liebt man doch
sogar in der sinnlichen Liebe nur die idealisierte Person, nur die Idee
der Person.» Aber wire es sogar richtig, dal man in der «sinnlichen»
Liebe (vielmehr: in der sinnlichkeitsumfassenden Liebe) nur die ideali-
sierte Person liebe, so wire damit keineswegs gesagt, dafl man da nur

503



die Idee der Person liebe: auch die idealisierte Person bleibt eine
Person und wird nicht zur Idee; nur weil es die Person, die ich i1dea-
lisiere, wirklich gibt, kann ich die idealisierte lieben. Mag Dante auch
la gloriosa donna della mia mente im Sinn haben, entscheidend ist,
dafl seinen Augen zunichst die leibhafte Beatrice erschien und ihm
den «Geist des Lebens» erbeben lie. Aber geht nicht die Kraft, die
einen zur Idealisierung eines geliebten Menschen bewegt, befdhigt und
ermichtigt, von der Urwesenstiefe eben dieses geliebten Menschen aus?
Ist die echte Idealisierung nicht letztlich Entdeckung des Wesens,
das mit dem von mir geliebten schopfungsmiflig gemeint ist?

«Die Liebe des Menschen zu Gott», sagt Cohen, «ist die Liebe zum
sittlichen Ideal. Nur das Ideal kann ich lieben, und das Ideal kann
ich nicht anders fassen, es sei denn, daff ich es liebe.» Auch auf dieser
hochsten Stufe des vom Glauben iiberwiltigten Philosophen sagt er
von der Liebe zu Gott noch aus, was sie «ist», und nicht, was sie ein-
schlieffit. Die Liebe des Menschen zu Gott ist aber nicht die Liebe zum
sittlichen Ideal, sie schlieflt sie nur ein. Wer Gott nur als das sittliche
Ideal liebt, kann leicht dazu gelangen, an der Fithrung einer Welt zu
verzweifeln, deren Augenschein Stunde um Stunde allen Prinzipien
seiner sittlichen Idealitdt widerspricht. Hiob verzweifelt, weil ithm
Gott und sein sittliches Ideal auseinanderzugehen scheinen. Der ihn
aus dem Sturme anredet, iiberragt auch noch die Sphire der Idealitit.
Er ist nicht ihr Urbild, ithr Urbild ist in ihm. Er gibt das Ideal, aber
er gibt sich darin nicht aus. Die Einheit Gottes ist nicht das Gute,
sondern das Uebergute. Er will, daf man seiner Offenbarung folge,
aber angenommen und geliebt werden will er bis in seine Verborgen-
heit hin. Wer Gott liebt, liebt das Ideal, und liebt Gott mehr als es.
Und von ihm, nicht von einem Ideal, nicht von einer Idee, sondern
eben von ihm, den zu erfassen die Idealitdat nicht zulangt, von ihm,
der absoluten Person Gott, weild er sich geliebt. Heifdt das, dafl Gott
Person «ist»? Der Absolutheitscharakter seiner Person, die Paradoxie
der Paradoxien, verbietet solch eine Aussage. Es heifdt nur, dafl er als
Person liebt und als Person geliebt werden will. Und wire es nicht
anders, so ist er den Menschen schaffend Person geworden, um ihn zu
lieben und von ihm geliebt zu werden, um mich zu lieben und von
mir geliebt zu werden. Denn mag es so sein, dafy auch Ideen geliebt
werden: nur Personen lieben. Und auch der vom Glauben iiber-
waltigte Philosoph, der — das System auch jetzt noch, ja, heftiger als
je mit beiden Handen umklammernd — die Liebe zwischen Gott und
Mensch als Liebe zwischen Idee und Person deutet, bezeugt doch jene
in ihrer Wirklichkeit, die aus Gegenseitigkeit besteht. Auch die Philo-
sophie, die, um das Sein Gottes rein zu halten, ihm das Dasein ab-

504



spricht, weist gegen ihren Willen auf den Briickenbogen des Daseins
hin, der sich iiber den beiden Pfeilern, dem allmichtigen und dem
hinfilligen, unerschiitterlich spannt.

6

Cohen hat einmal von Kant gesagt: «Was seiner Gotteslehre
charakteristisch ist, das ist das Unpersonliche im siblichen Sinne, das
wahrhaft Geistige: die Erhebung Gottes zur Idee.» Er fiigt hinzu:
«Und nichts Geringeres ist der tiefste Grund der jiidischen Gottes-
idee.» Was Kant angeht, besteht das Urteil zwar zu Recht; aber wir
lesen im Opus postumum Seite um Seite, wie in thm selber immer
wieder Widerspruch gegen eine Durchfihrung dieser Erhebung Gottes
zur Idee rege wird, die, wie es dann bei Cohen geschieht, eine Ver-
kniipfung der Idee mit dem Begriffe des Daseins ablehnt. «Unter dem
Begriffe von Gott», schreibt Kant, «denkt sich die Transzendentale
Philosophie cine Substanz von der grofiten Existenz», um freilich ein
andermal zu prizisieren: «Das Ideal einer Substanz, welches wir uns
selbst schaffen» und wieder ein andermal: «Der Begriff von einem
solchen Wesen ist nicht der von einer Substanz, das ist von einem
Dinge, das unabhingig existiere.» Was uns in diesen zuweilen
chaotisch anmutenden Aufzeichnungen vorliegt, sind die Akten des
Prozesses, in dem das Denken der Gottesidee bei ithrem Denker
miindet, des Prozesses nimlich zwischen dem Element «Idee» in der
Gottesidee und dem Element «Gott» in ihr, eines Prozesses, der
immer wieder an den gleichen Punkt zuriickkehrt, bis er abgebrochen
wird. Cohen hatte es unternommen, die Idee in einen so folgerichtigen
Zusammenhang einzustellen, dafl kein Antrieb zu einem Widerspruch
aufkommen konne; auch als ithn der Glaube iiberwiltigte, lief} er
nicht ab, um die Erhaltung dieses Zusammenhangs zu ringen. Dabei
meinte er den «tiefsten Grund der jidischen Gottesidee» auf seiner
Seite zu haben. Aber auch der tiefste Grund der jiidischen Gottesidee
kann nur durch Vertiefung in jenes «Ehje» erreicht werden, jenes
Wort Gottes zu Mose «Jch-bin-da», das fiir alle Zeiten iiber Sinn
und Gehalt dieser Idee entschieden hat und in dem gerade das per-
sonliche «Dasein» Gottes, ja seine lebendige Gegenwart, als das Attri-
but angesprochen wird, das unter allen den Menschen, dem er sich
kundgibt, am unmittelbarsten angeht. Und unaufldsbar ist mit der
Kundgebung des «Ehje» die Selbstbezeichnung des Sprechers als
Gottes Abrahams, Gottes Isaaks und Gottes Jakobs verbunden: ihn
kann man nicht zum Gott der Philosophen machen. Aber wer sagt:
«Ich liebe in Gott den Vater des Menschen», hat, moge er es selber
im iibrigen nicht wahrhaben wollen, dem Gott der Philosophen mit

505



der Urkraft seines Herzens schon abgesagt. In seinem Selbstverstind-
nis hat Cohen nicht zwischen ihm und dem Gott Abrahams gewahlt,
sondern er glaubt bis ans Ende, sie miteinander identifizieren zu
konnen; aber die Urkraft seines Herzens, die, von der aus auch dem
Denken seine Vitalitit kommt, hatte fiir ithn gewahlt und entschieden.
Die Identifizierung ist mifigliickt und sie mufite mifigliicken. Denn
die Gottesidee, das Meisterwerk des Menschen, ist nichts als das Bild
der Bilder, das sublimste unter den Bildern, die sich der Mensch von
Gott, dem Bildlosen, macht; und eben dies zu erkennen und sich
damit zu bescheiden widerstrebt seinem Wesen. Aber der Mensch er-
fihrt, wenn er Gott lieben lernt, eine Wirklichkeit, die die Idee iiber-
wachst. Er mag immerhin die grofle Anstrengung des Philosophen
machen, um den Gegenstand seiner Liebe als einen Gegenstand seines
philosophischen Denkens festzuhalten: die Liebe zeugt fiir das Dasein
ihres Partners.

KLEINE RUNDSCHAU

VOM WELTBILD DES MUSIKFORSCHERS

«Die Musik ist eine Welt fiir sich, ein autonomes, spezifisches Gebiet mensch-
licher Titigkeit, eine von allem anderen unabhingige Ausdrudisform. Sie stellt eine
einzigartige Harmonie zwischen Sinnlichem und Geistigem her. Keiner anderen
Kunstgattung gelingt diese Verschmelzung in einem solchen Mafle.» — Diese Sitze,
die im letzten Kapitel der vor kurzem erschienenen «Einfihrung in die Musik-
psychologie» von Géza Révész (Verlag A. Francke AG., Bern) stehen, rechtfertigen
den etwas anspruchsvollen Titel dieser Anzeige. Die Musikpsychologie selbst, der
die Ausfithrungen des ausgezeichneten ungarischen Musikforschers, der schon seit
vielen Jahren als Professor der Psychologie an der Universitit Amsterdam wirkt,
gelten, ist in ihren Problemen und Methoden aber keineswegs autonom, sondern
bearbeitet ein typisches Grenzgebiet und bezieht ihre Fragestellungen ebensosehr
von der Physik, Physiologie, Psychologie und allgemeinen Aesthetik als von der
Musik her.

Unter voller Beriicksichtigung dieser Sachlage 13fit sich Révész aber doch in erster
Linie von musikalischen Gesichtspunkten leiten und behandelt vor allem solche
Dinge, «von denen man annehmen darf, dafl sie im Rahmen der theoretischen
Ausbildung der Musiker nicht oder nur nebenbei behandelt werden, die aber zu
den integrierenden Bestandteilen der musikalischen Bildung gehoren.» — Der

506



	Die Liebe zu Gott und die Gottesidee

