
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1947-1948)

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

WERNER KAEGI: HISTORISCHE MEDITATIONEN II

Epochen umwälzender staatlicher Neugestaltung sehen wir stets eifrig bemüht,
das Bild der Vergangenheit in ein neues Licht zu rücken. Und nicht selten geschieht
es, daß die Gesinnung einer Generation die historische Landschaft unter derart
ungewohntem Winkel beleuchtet, daß deren festgegründet geglaubte Struktur
verschoben erscheint. Veränderte Wertsetzungen in der Darstellung und Beurteilung
geschichtlicher Vorgänge können den Freund der Geschichte in ähnlicher Weise wie
den Wanderer überraschen, der ein ihm bei Tag vertrautes Gelände zur Nachtzeit
im Mondlicht überschreitet. Erhebungen des Bodens erscheinen im unheimlich
ungewohnten Lichte ausgeebnet, und sanfte Hügel bieten sich dem beunruhigten
Auge mit einemmal als jähe Abstürze ins Dunkle dar.

Edite Betrachtung der Geschichte wird den vergoldenden Sonnenglanz enthusiastischer

Weltschau ebenso sehr meiden wie den entstellenden Schein des
«launischen» Gestirns. Ihre reinste Erkenntnis wird ihr im Glanz jenes Lidites zuteil,
das dem Ringen um die von den Bedingungen der unmittelbaren Gegenwart
befreite Wahrheit zum Lohn wird. Je voraussetzungsloser sich der Historiker über
die Begebenheiten und Problemstellungen der Vergangenheit betrachtend und
suchend beugt, je lauterer die Gesinnung, mit der er seiner Wissenschaft dient und
vor allem, je tiefer der Wille zur Gerechtigkeit sein Streben bewegt, desto mächtiger

wird auch die Wirkung seines Tuns sein.
In einer Zeit, wo von der Wissenschaft nicht nur praktische Forsdiungsergebnisse,

sondern auch verpflichtende Zeugnisse einer sittlichen Haltung erwartet werden,
braucht sich die Geschichtsforschung ihrer unmittelbaren klärenden Wirkungen auf
die Zeitgenossen nicht zu schämen. Dem Bannkreis des «l'art pour l'art» längst
entrückt (ohne dabei des «homo ludens» zu vergessen!), weiß sie sich der Gemeinschaft
des um seine politische Lebensform dauernd kämpfenden Volkes lehrend und
leitend, ja oft maßgebend einbezogen.

Wer wollte verkennen, daß gerade in unserem Volke das Bewußtsein der Ueber-
lieferung stark und bis in die feinsten Verästelungen des täglichen Bürgerlebens
hinein fühlbar sei. Der Blick des modernen Menschen, welcher im lebendig
gebliebenen Erbe der Vergangenheit die gültigen Normen allen menschlichen Daseins
und Zusammenseins sucht, bedarf freilich der unablässigen Schulung durch den
Historiker. Dieser Dienst am geistigen und politischen Leben der Gemeinschaft
auferlegt der Geschichtsforschung eine schwere Verantwortung; zugleich aber erhebt
er sie zu einer eigentlichen Berufung.

Dem Geschehen des Tages entrückt und von aller Leidenschaft des Urteils
abmahnend, beweist der Historiker dennoch durch die Macht der getreulich und klar
überlieferten Tatsachen, daß «die Geschichte nicht das Abrollen eines durch die
Prägung des ersten Menschenkeimes prädestinierten Verlaufes von Vorgängen ist,
sondern das Werk handelnder, in die Zukunft blickender, auf praktische Ziele und

442



Verwirklichung von Idealen hinstrebender Menschen, die immer Neues und vorher

nicht Berechenbares hervorbringen», wie Erich Brandenburg in einer
Auseinandersetzung mit Friedrich Meinecke über den «Begriff der Entwicklung und
seiner Anwendung auf die Geschichte» schreibt.

In diesem Glauben an die fruchtbare "Wirkung des Einzelnen, wie auch im ethisch
begründeten Zweifel .an der unausweichlichen Schicksalshaftigkeit der geschichtlichen
Entwicklung, liegt letztlich die Rechtfertigung aller Geschichtsschreibung und folglich

auch des Lesens historischer Werke. Karl Meyer, vom Sendungsbewußtsein
einer Kassandra bis in jede Faser seiner Persönlichkeit ergriffen, vermochte in den
Stunden der Gefahr ein sonst nüchternes Volk durch das Pathos seiner in den Gang
der Ereignisse mutig eingreifenden Geschichtsbetrachtung, ja Geschichtsverkündung
zu packen und, zur Besinnung aufrufend, die unmittelbare nationale Aufgabe in
gewaltig knappen Zügen zu zeichnen. Welcher gründlichen Wissenschaft aber
gerade solches echte Pathos entspringt, zeigte seine Arbeit über den «Ursprung der
Eidgenossenschaft» (Zürich 1941).

In dieser Aufrüttelung des politischen Verantwortungsbewußtseins begegnen sich
heute der Historiker und der Soziologe. Gedanken Huizingas und Ortega y Gassets
übersetzt F. A. Hayek gewissermaßen in die Alltagssprache, wenn er im «Weg zur
Knechtschaft» behauptet: «Die Geistesgeschichte der letzten sechzig oder achtzig
Jahre ist in der Tat eine unübertreffliche Illustration der Wahrheit, daß es in der
gesellschaftlichen Entwicklung an sich nichts Zwangsläufiges gibt, sondern erst durch
uns dazu gemacht wird.»

Dieses Bekenntnis zur persönlichen Verantwortung des Historikers vor seinen

Zeitgenossen lenkt uns nun zu einem. Kernstück der zweiten Folge «Historischer
Meditationen»1, welche Werner Kaegi den Freunden seines 1942 erschienenen
Buches in die Hand legt.

In einem vor den katholischen Studentenschaften im Jahre 1945 zu Solothurn
gehaltenen Vortrag «Zwischen Gestern und Morgen» umreißt er die Aufgabe der
schweizerischen Elite in dieser Zeit. Mit jenem überzeugenden Ton sachlicher
Eindringlichkeit, mit dem kühlen Pathos des Wissenden, der auch von den Schriften
eines Ortega y Gasset ausgeht, ermahnt er die gebildete Jugend unseres Landes,
gerade aus der Kenntnis seiner Geschichte heraus, mit ganzer Kraft an der Wendung

der Not dieser Zeit beizutragen. «Dazu freilich wäre es nötig, daß einzelne
unter uns ihren Blick erhöben von den materiellen Nöten der Gegenwart und vom
geistigen Schlamm unserer Bohême von Gestern zu jener Sphäre der Urbilder, aus
der starken Seelen von jeher Mut und Kraft zugeflossen sind, zu sagen und zu
gestalten, was ihnen ein Gott zu sagen und zu gestalten auftrug. Dies kann eine
Aufgabe von Morgen sein, wie es eine Aufgabe von Gestern und von ehedem war.»

Die Brücke von Volk zu Volk, von Hochschule zu Hochschule nach den Jahren
kriegsbedingter schmerzlicher Trennung neu schlagend, begegnet uns Werner Kaegi
in seinem vom Geist zum Herzen redenden Bericht über eine «Holländische Reise
1945», als Basel und Zürich das Band mit ihren Schwester-Universitäten Utrecht
und Leiden wieder enger zu knüpfen sich anschickten. Dem Mahnwort an die

Jugend folgt die tapfere Tat .des Gelehrten, der — auf den Spuren der Zeit
wandelnd — dem lebenden Geschlecht brüderlich zu helfen sich aufmacht.

Die Würde solcher Haltung, die den Dienst an der Wissenschaft mit dem Dienst
am geistigen Leben des Volksganzen in so eindrücklicher Weise verbindet, zieht
den Blick auf jenen unerschütterlichen Holländer, der seine Treue zum Amt des

Historikers duldend und leidend mit bewunderungswürdiger Unbeirrbarkeit in
härtester Prüfung und äußerster Demütigung bewährte: Johan Huizinga. Ihm, der
am 3. Oktober 1942 eine gerade durch ihre herbe Sachlichkeit und Trächtigkeit

1 Werner Kaegi : «Hisrorische Meditationen». Zweite Folge. Fretz &: Wasmuth AG., Zürich 1946
286 S. Mit 12 Abbildungen.

443



ihrer Andeutungen packende Ansprache zum Gedenktag auf die Befreiung Leidens
an seine KZ.-Lagerbrüder zu Sint Michielsgestel hielt, widmet Werner Kaegi zwei
Aufsätze, denen die Stimme des Freundes einen besonders einnehmenden Klang
verleiht.

Der den Band beschließende Essay «Das historische Werk J. Huizingas» bildet
eine wertvolle Ergänzung zu dessen eigenem Buch «Mein Weg zur Geschichte»,
wo der Leser erfährt, wie der junge Philologe in die Kulturgeschichte hineinwächst.

«Die Vertiefung in die Geschichte ist, so möchte ich sagen, eine Form des
Gefallens an der Welt und des Aufgehens in ihrer Betrachtung.» Uns scheint, als habe
dieses liebenswürdig lichte Wort Huizingas über dem meditierenden Basler so
freundlich geleuchtet, daß es einen weichen Glanz über seine Studien breitete.
Gefallen an der Welt, Gefallen am Menschen, insonderheit dem werdenden, sich
befreienden und seine Aufgabe zielbewußt erkennenden, ist oft bis in die Intimität
der Satzwendungen hinein an einem dem «Jungen Michelet» gewidmeten Aufsatz
zu spüren. Kaegi schildert, die Eleganz des Romanciers mit der Präzision des

Historikers aufs anregendste verbindend, die Entwicklung Jules Michelets, der als

Kind der Französischen Revolution unter schwierigen Verhältnissen aufwuchs, aber
als erstaunlich begabter und unermüdlich fleißiger Jüngling sich bald von
gutmeinenden Menschen umschart sah, die den Emporgedeihenden förderten und gütig
umhegten, als wollten sie das ihre zu dem ferngeahnten Ruhm des künftigen
Historikers Frankreichs beitragen.

In einem fesselnden Essay über «Geschichtsschreibung und Staat in der Zeit
Rankes» stellt Werner Kaegi die Methoden staatlicher Einflußnahme auf die
freie geisteswissenschaftliche Forschung dar. Die Beleuchtung des organisatorischen
Entstehens der «Monumenta Germaniae Historica» wirft nicht nur ein willkommenes

Licht auf die symbolische Entzweiung ihrer beiden verdienstvollen Förderer
Pertz und Böhmer, sondern erhellt das weit über diesen Fall hinaus interessierende,
beispielhafte Vorgehen der politischen Leitung des preußischen Staates, sich mit den
scheinbar legitimen Mitteln der Dotationen und Titelverleihungen, Institutionen
der Universitas Literarum schrittweise gefügig zu machen.

Auch im zweiten Band seiner «Meditationen» beschäftigt sich Kaegi mit dem
eminent schweizerischen Thema der Stellung des Kleinstaates im europäischen
Denken. Ohne «Wünsche und Räsonnements des Historikers, welche die Todfeinde
der wahren geschichtlichen Erkenntnis sind», wie Jacob Burckhardt mit der ihm
eigenen Entschiedenheit einmal ausrief, erschließt sein Nachfolger auf dem Lehrstuhl

der Basler Hochschule das dichtverschlungene Wesen der Beziehung des

Kleinstaates zur Großmacht, in welcher oft lange Zeit nach der Auflösung der sie einst
bildenden kleineren, einst eigenständigen politischen Gebilde «kleinstaatliches
Denken» nachwirkt.

Für die Beurteilung der gegenwärtigen Entwicklung Deutschlands und der
mannigfachen Versuche einer Wiederbelebung des bündischen Gedankens (cf.
Wilhelm Röpke: «Die deutsche Frage») sind Werner Kaegis zahlreiche Hinweise auf
die Gleichgültigkeit der Bürger deutscher Kleinstaaten gegenüber den preußischen
Hegemoniebestrebungen ungemein interessant. Die rührende Anhänglichkeit Jacob
Grimms an seine engere hessische Heimat, auf welche ausdrücklich aufmerksam
gemacht wird, steht in auffallendem Gegensatz zu dem jedenfalls im politischen
Geltungsbereich seit den Befreiungskriegen mehr und mehr zerfallenden
Stammesbewußtsein, für den ja auch der Sachse Heinrich von Treitschke zeugt. Dem
föderalistischen Glaubensbekenntnis, das Schleiermacher in einem Brief an Friedrich
Schlegel vom 12. Juni 1813 ablegt, blieb es versagt, später einmal als Ausdruck
einer Allgemeingut gewordenen, staatsaufbauenden Gesinnung gewürdigt zu werden:

«Die Stammesverschiedenheiten sowohl als die Spuren der alten einzelnen
politischen Koncrescenzen, die freilich mit jenen nicht immer genau zusammen-

444



fallen, sind den Deutschen zu stark aufgedrückt, als daß man sie sollte vernichten
wollen dürfen.»

Den Problemen des Kleinstaates und seiner Funktion innerhalb des Konzertes
oder Konfliktes der Großmächte, kommt wohl auch deshalb besondere Bedeutung
zu, weil — um mit Leonhard von Muralt zu reden — der «Streit um die
westeuropäische Zwischenzone heute noch nicht geschlichtet ist». Die moderne, das Maß
des Menschen noch nicht sprengende Polis, die bis in unsere Tage hinein den Bürger
zur Mitwirkung am gemeinsamen Wesen aufruft, prägte einen Menschentypus, der
das größere Allgemeine nidit als idealisierte Abstraktion, sondern als ein Wirkliches,

an dessen Gestaltung er teilhat, kennt. So bleibt dem Bürger des Kleinstaates
alle überpersönliche Größe real; der Größe, die über seinen Blickwinkel hinausgeht,
mißtraut er mit dem gesunden Instinkt des sich nie ans Grenzenlose Verlierenden.

In welchem Maße Werner Kaegi den ihm durch Fritz Ernst verliehenen Ehrentitel

«Humanissimus» verdient, wird dem Liebhaber seines Buches beim Lesen der
Arbeit über das «Prophetische beim jungen Burckhardt» bewußt. Hier finden wir
den Menschen in seinem metaphysischen Bezug dargestellt, fühlen wir das Geheime
in ihm angerufen und behutsam gedeutet. Der Seher des «Staates als Großfabrik»
und die bangen Ahnungen aus den Briefen an Friedrich von Preen kommen mit
Absicht weniger zu ihrem Recht. «Wir haben hier», gesteht Werner Kaegi, «eine
vielleicht romantische Komponente im Denken Jacob Burckhardts verfolgt, aber

zugleich anzudeuten gesucht, daß sie auch in seiner Konzeption des Klassischen
nicht zu übersehen ist. Mag sie sehr unwissenschaftlichen, vielleicht halb
dichterischen Ursprungs sein —, ohne sie wäre die Würde seiner unvergeßlichen
Formulierungen, die Würde seines hohen Standpunktes, der nach der Mahnung seines

Lehrers Wackernagel stets das Ganze der historischen Erscheinung zu überschauen
strebt, kaum zu denken. Im hohen Tone seiner jugendlichen Gedichte hat er noch
Im Alter die Schlußzeilen der ,Weltgeschiditlidien Betrachtungen' gesdirieben.»

Der Reichtum des Budies, das uns Kaegi fast gleichzeitig mit dem ersten Band
seiner großen Burckhardt-Biographie schenkt, beruht nicht nur in der erlesenen
Fülle und dem sinnvoll herausgearbeiteten Zusammenhang des mitgeteilten Wissens

um die Vergangenheit. Ein eigentliches Verantwortungsbewußtsein vor Geschichte
und Gegenwart scheint diese Meditationen gleichsam in jene Ebenen emporzutragen,
wo der Leser nicht mehr in einem Verhältnisse der Fremdheit und der
Gleichgültigkeit zu dem ihn unterweisenden und führenden Autor stehen kann. «Unser
historisches Gewissen kann nur in Freiheit und Demut wirken.» Jeder Satz Kaegis
hält dieser bekenntnishaften Forderung Johan Huizingas stand. Wir fühlen sein

Wirken von dem Glauben getragen, daß die «Geschichte eine Auferstehung» sei.

Und weil sein Werk eine Geist und Gemüt gleicherweise bewegende, tröstliche
Kraft ausströmt, ist diesen «Historischen Meditationen» zu wünschen, daß sie in
vielen aufgenommen und im Leben selbst weitergedacht werden.

Die musikalische Transparenz der im Maßstab des Essays knapp formulierenden,
sich dennoch nicht selten zu einprägsamen farbigen Bildern verdichtenden,
Wohllauten Sprache des Basler Meisters, entspricht der Art und Weise seines der
Geschichte zugewandten, klaren und gestaltungsfrohen Schauens. Mit schöpferischem
Blick erkennt er das Wesentliche, faßt er es deutend zusammen, ohne sich die
geduldig genaue Darstellung eines scheinbar untergeordneten Faktums zu versagen,
wenn sie eine These zu erhärten oder eine Lieblingsidee prägnanter zu vergegenwärtigen

vermag.
Das Gefühl, durch Werner Kaegi auf dem sicheren Boden universalen Wissens

zu den lichten Horizonten der Erkenntnis geleitet zu werden, erhebt seinen dankbaren

Leser zu jenem Glück, das der echte Bücherfreund als ein höchstes irdisches

zu rühmen nie müde wird.
Dergestalt der harmonischen Uebereinstimmung zwischen der Klarheit des

445



Forscherberichtes und der Anmut des ihn vortragenden Stiles genießend, erinnern
wir uns gern des früher einmal von Werner Kaegi mit dem Blick auf Erasmus von
Rotterdam zitierten Herder-Wortes über die «Männer, die mit hoher Gelehrsamkeit

eine allseitige menschliche Empfindung und vor allem die Kraft zum Schönen

vereinigen». KONRAD KAHL

VON HERODOT BIS LONGOS

Die wohlgelungenen Nachzeichnungen griechischer Vasenbilder, die das Bändelten
"Antike Erzähler» der «Manesse-Bibliothek der Weltliteratur» (Manesse Verlag,
Zürich) zieren, bilden für sich schon eine anschauliche Kulturgeschichte der Antike;
vereint mit den in planvoller Steigerung aneinandergereihten Erzählungen, die
sie trefflich illustrieren, bewirken sie eine Lebensfülle, die schon das bloße
Durchblättern des Buches zu einem hohen Genüsse macht.

Die vom Herausgeber Franz Stoessl getroffene Auswahl aus dem epischen Schatze

von sieben Jahrhunderten führt von der knappen, pseudohistorischen Anekdote
(Herodot) über alle möglichen Formen antiker Novellistik zu dem in der straffen
Führung der Motive weit in die Zukunft weisenden Hirtenroman «Daphnis und
Chloe» des Longos von Lesbos. Die von Stoessl mitgeteilten Stücke sind nicht nur
nach ihrer historischen Bedeutsamkeit und ihrer Formvollendung ausgewählt
worden; auch die Gefälligkeit ihrer Gestaltung und das heitere Behagen, das viele
von ihnen herzbezwingend ausstrahlen, hat sicher zu ihrer Aufnahme in die
Sammlung beigetragen. — Mit Vergnügen begegnet man auch den Urbildern
mancher neuerer Dichtwerke, wie etwa den Herodotschen Erzählungen von Poly-
krates, Gyges und der Aegyptischen Helena. Besonders reizvoll ist es auch, das

Schicksal einiger Hauptmotive in der späteren Novellistik zu verfolgen; die in
der gleichen Sammlung erschienenen beiden Bändchen «Italienische Novellen»
bieten hiefür manches merkwürdige Beispiel.

Als Vorlage dienten gute Uebertragungen aus dem 19. Jahrhundert, deren Texte
genau revidiert und gelegentlich kleinen Retuschen unterworfen wurden. Der
Herausgeber hat seiner Auswahl einen gründlichen Essay über die antike
Erzählungskunst vorangestellt, in dem er in flüssigem Stil alles Wesentliche über die
Autoren und ihre Werke mitteilt. Als bündigste Rezension des kostbaren Bändchens

mag wohl ein Ausspruch Goethes vom Jahre 1831 angesehen werden, der
sich zwar nur auf den Roman von Longos bezieht, aber mit gleichem Recht auch
auf die ganze Sammlung angewandt werden darf: «Man müßte ein ganzes Buch
schreiben, um alle großen Verdienste dieses Gedichts nach Würden zu schätzen.
Man tut wohl, es alle Jahr einmal zu lesen, um immer wieder daran zu lernen
und den Eindruck reiner, großer Schönheit aufs neue zu empfinden.» _

ZWEI NEUE WERKE VON ADRIEN TUREL

Seit dem Ende des ersten Weltkriegs wirkt Adrien Turel als ein unermüdlicher
Prüfer und Ansporner seines Zeitalters, das für ihn nicht nur am Ende einer großen
Epoche, sondern vor allem auch an dem Anfang einer noch größeren Epoche steht
— wenn das gegenwärtige Europa nur das Neue meistert, das zwar ganz und
gar Frucht des Abendlandes ist, aber sich auch gegen dieses richten kann und durchsetzen

wird, wenn wir selbst jetzt versagen. Im Jahr 1931 veröffentlichte Turel —

446



damals nodi in Deutschland — seine bahnbrechende «Eroberung des Jenseits» (eine
Eroberung der für Diesseits und Jenseits «jenseitigen» "Wirklichkeit allumfassender
Vier- und Vieldimensionalität) und seitdem in der Sdiweiz, neben zwei wertvollen
Romanen: 1938 «Bachofen-Freud. Zur Emanzipation des Mannes vom Reich der
Mütter»; 1940 den Gedichtband «Weltleidenschaft»; 1944 «Maßsystem der
historischen Werte» (das unter anderem noch längst nicht genug gewürdigte, aber nur
allzu genau zugetroffene Prognosen-der gegenwärtigen «Europäischen Passion»
enthält) und soeben «Von Altamira bis Bikini — Die Menschheit als System der
Allmacht» und den Gediditband «Vom Mantel der Welt»x.

Für Turels weitgespannte Schau begann mit Altamira, als dem Ort frühester
Höhlenzeichnungen, vor über fünfzigtausend Jahren nicht nur die menschliche
Kunst, sondern betrat hier auch als der Schöpfer dieser Kunst der Mensch die ihm
eigentümliche Bahn. Das Wesen, das in Altamira zum Künstler wurde, legte damals
den ersten Eckstein zu dem «typisch menschlichen Programm» der Allmacht: «alles
machen zu können, was jemals geworden ist». "Während etwa Pflanze und Tier nur
immer dasjenige «machten», was sie selbst wurden (zum Beispiel als Vögel
«Flugzeuge»), so aber in ihrer Leistung — mit der sie selbst identisch waren — jeweils
steckenblieben, wurde der Mensch das allmächtige Wesen darum, weil er jede Stufe
seiner Entwicklung in Prothesen, Werkzeugen, Werken aus sich selbst gleichsam
herauszustellen lernte: sich mit keiner eigenen Leistung identifizierte, das heißt
auf keiner seiner Stufen steckenblieb. So gelangte der Mensch bis zu der neuen,
an epochaler Bedeutung nur mit Altamira vergleichbaren Schwelle von Bikini (dem
Ort des großen amerikanischen Atombomben-Experiments) •— und beginnt nun
hier mit dem «Uebergang von der tangentiellen zur radialen Betrachtung der
atomalen und astralen Schalenstrukturen» ein neuer Abschnitt in der Geschichte
der Menschheit «als System der Allmacht».

«Leicht ist das Wort: Kolumbus!» heißt es in dem faszinierenden Gedichtband
«Vom Mantel der Welt» — «Doch die Tat ist schwer». Denn braucht es für das

Wort nur die Gewißheit einer neuen oder größeren Welt und Weltstunde, besteht
andrerseits die Tat nicht bloß aus der Entdeckung dieses Neuen, sondern auch aus
seiner Durchsetzung gegenüber den tausend Widerständen, Vorurteilen und
Gedankenlosigkeiten der «Ewig-Gestrigen»:

«Leicht ist das Wort: Kolumbus! Doch die Tat
Ist schwer, die Heimat zu zerreißen;
Die Seele zu zerreißen, welche schon genießt;
Den Boden zu zerreißen, welcher Spanien heißt,
Im Weltvertrauen, daß dem Griff ins Nichts
Entquellen muß der Reichtum,
Das Blühen einer neuen Welt.»

Doch nicht das «Nichts» gefährdet Turels kühnen Griff nach einer neuen Welt,
sondern auch für diesen «Kolumbus» liegt die Gefahr am ehesten in der Ueberfülle
des von ihm neu erschlossenen Reichtums. Seinem Schlüssel der epochalen Wandlung

eröffnen sich — als einem alles durchdringenden «Zuordnungssystem» —
Physik, Chemie, Mathematik; daneben die von Turel meisterhaft beherrschte
Psychoanalyse, die Soziologie, die Weltgeschichte, in der es dem vielbelesenen
Historiker an treffenden Analogien niemals fehlt; weiter die Paläontologie in
Kapiteln über «Das benthonische und planktonische Leben im Urmeer», «Das
große Pioniertum der Pflanze im Karbonzeitalter», «Kulmination des Vertebraten-
stammes in den Sauriern des Sekundär», «Die Formkrise der Säugetiere im Tertiär-

1 Verlag Stampfenbach AG., Zürich 1947.

447



Zeitalter», oder die Aesthetik in dem großen Abschnitt von der «Menschenwelt-
Geschichte der aesthetischen Werte», der wegweisende Deutungen von Epos und
Drama enthält. Wie diese Gebiete in ihrer Breite, so durchdringt Turel aber auch

von unten nach oben die Schichten:

«Wen frag ich an in dieser schwersten Stunde?
Den Baum und nicht die Mädchen.
Das Meer und nicht den Baum.
Die Erde, nicht die Meere.
Die Sonnen, nicht die Erde.
Das All und nicht die Sonnen.
Den Menschen, nicht das All.»

Daß nun aber die «Weltsaite Mensch» nicht reißt, von der es in den Gedichten
heißt:

«Treibriemen bin ich ausgespannt
Vom Sonnenkern zum Kern der Erde.
Geflickt aus Leib und Seele,
Grob vernäht,
Versteppt, verschustert,
Aus Gold und Feuer,
Aus Augenblick und Ewigkeit
Kentaurisch nur zum Seil gedreht..
Ich spann und leide, reißen darf ich nicht»,

daß diese «Weltsaite Mensch» als die Turel selbst schwingt und seine Leser in
atemloses Mitschwingen versetzt, nicht reißt, dafür sorgen Anfang und Ende der
Schrift «Von Altamira bis Bikini» : ihr Prolog «Zur Aktualitätsbegründung dieses
Buches» und ihr «Helvetischer Epilog». Hart und nüchtern wird hier auf das
grundlegende politische Faktum dieser Jahre zurückgegangen: «die große Konvergenz-
krise zwischen USA. und USSR., welche die ganze technisierte Menschheit in ihre
Zyklone einzusaugen droht». Wird es zu einem Krieg dieser gewaltigen «Diadochal-
mächte» des Abendlandes kommen, der ebenso nur mit Hilfe der großen
Entdeckungen Europas, wie vor allem auf Kosten Europas geführt werden würde?
Die technische Entwicklung als solche ist nicht aufzuhalten, wohl aber «sinnvoll
zu steuern». Neben dem Turel der epochalen Perspektiven spricht nun der
erfahrene Europäer und besonnene Schweizer Turel — und wir können nur hoffen,
daß er Gehör findet, wenn sein «Helvetischer Epilog» in die Worte mündet: «Wir
Europäer sollten nicht treuherzig-naiv darauf warten, bis uns die amerikanischen
oder die russischen Weltwirtschaftsstrategen diese Dinge auseinandersetzen. Je eher

wir sie aus eigener Geisteskraft erkennen und erfassen, desto eher können wir
auch aus autarker Einsicht heraus ebenbürtig an der Neustrukturierung der Welt
mitarbeiten...» HERMANN L. GOLDSCHMIDT

448


	Kleine Rundschau

