Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1947-1948)

Artikel: Protestantismus und Humanismus
Autor: Keller, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758474

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758474
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PROTESTANTISMUS UND HUMANISMUS

VON ADOLF KELLER

Zu diesem sehr aktuellen Thema liefert Karl Barth in seinem neuen
Buche tiber «Die Protestantische T heologie im 19. Jahrhundert»' einen
bedeutenden Beitrag. Trotzdem es ein «Torso» ist, hat es in zwei-
facher Weise freudiges Erstaunen und Bewunderung erregt. Einmal
in der Geisteswissenschaft, bei Literaten, Philosophen, Kulturtragern,
die hier eine neue bedeutsame Beleuchtung ihres besondern Arbeits-
gebietes und seiner Grenzen erhalten. Sodann bei manchen Theologen,
die Barth bisher vor allem als Kritiker und unerbittlichen Neinsager
nahmen und nun plotzlich entdedkten, wie frei und humorvoll, wie
sachkundig und verstehend ein Theologe hier iiber die Grenzen seiner
eigenen Theologie hinaussicht, wie anerkennend und vertrauend er
Freunden und Gegnern, trotzdem er sich selbst treu bleibt, iber ein
Jahrhundert hinweg, gleichsam jenes Wort aus Pascal gutschreibt:
«Vous ne me chercheriez pas si vous ne m’aviez pas déja trouvé.»
Wieder einmal erweist es sich, wie von einer Grenze her ein neues
und {iiberraschendes Licht auf ein Problem fallen kann, das, aus der
bloflen Fachsicht gesehen, nicht mehr weiter zu treiben ist.

Geistesgeschichtliche Anmerkungen

Wer in geisteswissenschaftliche Betrachtung nicht eingesperrt ist,
fiihlt ohne weiteres, wie Barth die Darstellung eben an jene Grenze
fihrt, die in der heutigen Lage als geistige Spannung zwischen
Humanismus oder, genauer, einer modernen Humanititsphilosophie
und anderseits einem sich erneuernden christlichen Glauben empfun-
den wird. Diese Spannung gehort heute zur geistigen Problematik
unserer Zeit. Die Frage ist, ob der Mensch in dem ungeheuren Zu-
sammenbruch, den er erleidet, wirklich in sich selbst, in der Auto-
nomie seiner Vernunft, in seiner eigenen schopferischen Kraft, in
seinem wieder zu entdeckenden moralischen Wert, den Mut und
Antrieb finden kann zu einem Neubau der Welt, zur Schaffung eines
neuen Menschen und einer neuen Gesellschaft, eben auf dem Boden

! Thre Vorgeschichte und ihre Geschichte. Evangelischer Verlag, Zolli-
kon 1947.

431



der Humanitit — oder ob er daran verzweifeln mufl ohne Hilfe
transzendenter Michte. Der heutige sich wieder zurechttastende
Humanismus wirbt um die Seele des modernen Menschen im Wett-
bewerb mit dem Kommunismus auf politischem Gebiet und mit einem
pragmatischen konstruktiven Idealismus auf kulturellem und reli-
giosem Felde. Barths Buch ist geeignet, uns zu zeigen, wie dieser
Versuch seit der Aufklirung bereits einmal in groflem Mafistabe ein
Jahrhundert lang unternommen wurde und zu was fiir einem Resultat
er fithrte. In dieser vor allem kulturell orientierten Zeitschrift mag
es angebracht sein, wenn wir diesen Aspekt des Problems voran-
stellen, um erst nachher und kiirzer zum theologischen zu kommen,
dessen genaue Erorterung eher in theologische Fachschriften gehort.

In der Aufklirung, im deutschen Idealismus, und in der Romantik,
in einer stolzen Reihe von Geistern, wichst der moderne Mensch
hervor, der sich selber sucht, sich selber in seiner Tiefe erfiillen und
leben will in einer sinnvollen, freien, geistigen Gemeinschaft, Er hat
den Glauben, dafl sein Menschenziel auch Weltziel und Gottesplan
ist. Ein ungeheurer Optimismus, ein Vertrauen auf sich selbst und
seine grofite Kraft, die Vernunft, tragt ihn. Sicher nicht an jenen
Abgrund der Sorge und Verzweiflung, in den der heutige Existen-
tialismus hinabstarrt, sondern in die Hohen eines schopferischen
Selbstbewufitseins, das in Kunst, Mystik und Humanitdt sich frei
auswirkt. Wir kénnen dies kulturellen Humanismus nennen, neben
dem es auch einen christlichen gibt, wie zum Beispiel bei W. Monod
oder den Anglosachsen dder bei Maritain. Letztlich kommt es dabei
auf die Autarkie des verniinftigen Menschen in einer verniinftigen
Welt an, vielleicht auf dem Hintergrund einer dies alles garantieren-
‘den Gottheit.

Am anspruchsvollsten tritt dieser rationalistische Humanismus im
Weltsystem eines Hegel auf, an dem wir vielleicht in typischer Weise
die Hauptpositionen zeigen konnen, an der Hand von Barths Dar-
stellung, anstatt mit ihm die einzelnen Phasen dieser Entwicklung in
Rousseau, Lessing, Kant, Herder — auch Goethe gehort hier hinein —
Novalis und dann im 19. Jahrhundert, in Schleiermacher und be-
sonders in Richard Rothe zu durchlaufen.

Hegel ist sicher ein ragender Gipfel dieser Geistesgeschichte. Er
selbst hilt seine Philosophie fiir das Ende der Philosophie iiberhaupt,
weil sie mit thm aus ist und alles gesagt ist. Der Hegelianismus ist
die «Philosophie des vollkommenen Selbstvertrauens» auf die Kraft
der Vernunft. Das ist trotz der Absolutheit des Geistes durchaus
humanistisch zu verstehen eben als Vertrauen des Menschen zu sich
selbst. Diese Stellung ist dem natiirlichen Wesen des modernen
Menschen so gemif}, daff Barth es nicht fiir ausgemacht hilt, ob die

432



Zeit und Wirkung Hegels schon abgelaufen sei oder erst beginne.
Der heutige Mensch konnte in seiner Erschiitterung ein solches Selbst-
vertrauen wohl brauchen, um der Sorge und Verzweiflung zu ent-
gehen und den Mut zu einem Neuanfang zu gewinnen. Um so mehr
als diese Philosophie die Identitidt zwischen Sein und Denken, zwi-
schen dem transzendenten Gott und der Welt, der er immanent ist,
zwischen dem Drinnen und dem Drauflen, dem Ich und dem Nicht-
Ich, der Position und der Negation behauptet. Das gibt eine Ge-
schlossenheit und Ganzheit der Weltanschauung und Weltgestaltung,
in der es keine Geheimnisse und verschlossene Tiiren mehr gibt. «Der
Schliissel, der alle Schlosser offnet» ist die dialektische Methode, der
beriihmte Dreitakt seiner Geschichtsphilosophie, die in These, Anti-
these, Synthese, imstande ist, alle nur denkbaren Gegensitze in den
harmonischen Flufl und in der Totalitdt des geschichtlichen Werdens
zu verbinden. Hegel bringt es dabei fertig, hochstes Selbstvertrauen
mit Gottvertrauen in eins zu setzen, in Kaiser Napoleon die Weltseele
iiber den Stadtplatz von Jena reiten zu sehen, auch den Teufel hoflich
und tolerant durch Verstehen und Einordnung zu iiberwinden, und
endlich das Absolute auch ganz konkret erfiillt zu sehen im preu-
fischen Staate. Denn alles was ist, ist verniinftig und hat seinen Platz
im Ganzen. Die eigentiimliche «Rasanz» dieses Selbstvertrauens und
ithre Bereitschaft fiir das moderne Bediirfnis liegt nach Barth darin,
«daf} sich diese Philosophie in kaltbliitiger Verstandigkeit von keinem
Weltkind und an Tiefe der Empfindung von keinem Frommen {iber-
treffen 1afit. Sie ist hochster Titanismus, indem sie zugleich hochste
Demut ist. Selbstvertrauen, qualifiziert als Gottvertrauen, Gottver-
trauen konkretisiert als Selbstvertrauen — wer, der das Blut dieses
modernen Menschen in sich trigt, wiirde da nicht aufhorchend den
schonsten und tiefsten Widerhall seiner eigenen Stimme vernehmen?
Darum weist ihm Barth «einen Ehrenplatz an in unsern Nach-
forschungen nach den Grundlagen der Theologie des 19. Jahrhun-
derts».

Hegel ist also durchaus nicht so erledigt, wie etwa Schopenhauer
sich gedacht hat, oder wie moderne Biologen oder Atomkern-Forscher
denken mogen, die an der Phinomenologie der Energie stiarker inter-
essiert sind als an Hegels «Phinomenologie des Geistes». Seine Ab-
straktion ist nur scheinbar rein intellektuell und begrifflich, da das
Absolute ja als Akt des Denkens wie als «objektiver Geist» nicht
einfach gegeben ist, sondern nur im Ereignis sich vollzieht.

Wenn hier eine Philosophie des Selbstvertrauens, der Identitit von
Menschengeist und Gottesgeist in solcher Vollendung und sozusagen
in einer geistigen Unverwundbarkeit aufgebaut wurde, wie ist es
dann moglich, fragt Barth, dafl das Zeitbewuftsein so rasch von dieser

28 433



Sicherheit abfiel und sich in den folgenden Jahrzehnten so hemmungs-
los einem flachen Materialismus, wissenschaftlichen Positivismus und
Agnostizismus, ja einem volligen Zweifel am Geiste selbst, also dem
Skeptizismus in die Arme warf? Ist es nicht als ob die Sicherheit
dieses Selbstvertrauens im menschlichen Geiste so etwas wie ein boses
Gewissen aufgeschreckt hitte, das in einem Mifltrauen gegentiber der
Hegelschen Hybris sich ausdriickte und daran verzweifelte, alle Ritsel
des Denkens und des Seins auf diese Weise mit einem Schlage zu
losen? «Die Ratlosigkeit, die an dieser Selbstsicherheit ausbrach, ist
verriaterisch.» Die ganze Herrlichkeit und Einheit des fugenlosen
Systems und die Elastizitdit der Methode konnen doch nicht ver-
hindern, daf} «der moderne Mensch, ohne um eine bessere Einheit
zu wissen, sich nun doch wieder spalte in den Christen und in den
Menschen». In dieser Katastrophe des Hegelianismus wird daher die
eigentliche Tragddie des Humanismus sichtbar, des Menschen selbst,
der sich vergreift an einer hohern Macht und Wirklichkeit, die sich
gerade so nicht fassen und identifizieren 1af8t, auch wenn es in durch-
aus positiver theologischer Weise versucht wird. Die letzte Wahrheits-
forschung des modernen Menschen setzt hier das Fragezeichen hinter
ihre eigenen Bemiithungen, weil die Methode als Akt des Wissens,
das gewuflte Selbst, die sichere Erkenntnis der Wissenschaft fort-
wihrend durch Dialektik aufhebt und bedroht. Das moderne Kultur-
bewufitsein, das in dieser Philosophie des humanistischen Selbstver-
trauens einen so gewaltigen Ausdruck fand, lieff sich «mit dem christ-
lichen Selbstbewufitsein nicht so verschnen», wie der Theologe Hegel
es wollte. Also schon bei Hegel wird die wahre heutige Lage eines
ibertriebenen menschlichen Kulturbewufitseins offenbar fiir den, der
zu sehen weifl. Die Theologie als Ganzes hat Hegel iibrigens aus
demselben Grunde abgelehnt (von Ausnahmen wie Baur, Biedermann
und andern abgesehen), wie das moderne Kulturbewufltsein es tat.
Oder ist dieses am Ende «gerade vor dem echt Theologischen be:
Hegel erschrocken»?

Das konnte wohl sein, wenn man immer wieder konstatiert, wie in
der Sprache der Politik, der Literatur, des Kulturbewufltseins, der
Gottesgedanke unmoglich oder wenigstens unaussprechlich geworden
ist. Der heutige sikularisierte Mensch hat auch die fromme Sprache
sikularisiert. Der Politiker, der Schriftsteller, wenn er nicht gerade
gldubiger Katholik 1st oder durch eine gewaltsame Bekehrung hin-
durchgegangen ist, wie Claudel oder Aldous Huxley oder Mauriac
reduziert schon in der Sprache das Gottliche auf ein Menschliches, das
Transzendente auf ein Immanentes, den Herrgott vielleicht vorsichtig
auf die Gottheit oder die Vorsehung, die Gnade auf freundliche
Fihrung und hat therhaupt keinen sprachlichen Ausdruck mehr, um

434



vielleicht von Christus in einer glaubens- oder bekenntnismafligen
Weise zu reden. Alle diese Fragen, Enttauschungen, auch Verheiflun-
gen, liegen schon in Hegel, so wie sich bei thm auch eine letzte
Unentschiedenheit kundtut, von der Theologie her ernsthafter und
kritischer seine philosophische Position zu iiberpriifen.

Das Kapitel iiber Hegel zeigt bet Barth in uniibertrefflicher Weise,
wie der Theologe einer geisteswissenschaftlichen Betrachtung gerecht
wird. Aber gleichzeitig treibt er aus ihr letzte Fragen, Bedenken und
Note hervor, die nicht mehr auf geisteswissenschaftlichem Wege oder
mit humanistischen Methoden zu l6sen sind.

Man stofit in dhnlicher Weise auch bei Barths Darstellung von
Rousseau, Novalis, Schleiermacher, Feuerbach auf jene sichtbare oder
unsichtbare Grenze, wo Barth gerade im modernen Menschen und in
seinem Kulturbewufitsein den Rif} sich auftun sieht zwischen dem
Selbstvertrauen, der geistigen Eigenmachtigkeit und — anderseits —
jener Welt des Glaubens, der seine letzten Antworten nicht mehr aus
der eigenen Seele schopft, etwa aus dem rationalen Denken saugt oder
aus dem Unbewufiten, der Erfahrung oder Spekulation heraufholt,
sondern sie sich geben 14t durch den persdnlichen Offenbarer Gottes,
Jesus Christus. Wo das geschieht, endet auch das edelste Geistesleben
nicht in einem Hegelschen Selbstvertrauen, sondern in jenem bekann-
ten Anruf Pascals, der in seiner feurigen Vision sich zum «Gott
Abrahams, Isaaks und Jakobs» wandte. Der Absolutismus der Ver-
nunft wird zum Gebet: Kyrie eleison! Ob das moderne Kulturbe-
wufdtsein, auch nach der Tragodie alles menschlichen Selbstvertrauens,
noch einmal denselben Weg durchschreiten wird, den es seit der Auf-
klirung durchlaufen hat oder gerade an dieser sichtbar gewordenen
Grenze es nicht mehr wagt, alle Erkenntnis und allen Trost im
Himmel und auf Erden aus der eigenen Humanitit zu saugen — das
weill Barth nicht zu sagen und 1if}c hier alle Moglichkeiten offen.
Er begniigt sich, diese Grenze aufzuspiiren, oft mehr zu ahnen oder
zu erraten. Aber er findet sie bei allen diesen Geistern: bei Roussean
folgt dem «Freudenschrei des Menschen» iiber die Entdeckung der
inneren Freiheit, auf dem Fufle der «Notschrei» desselben Menschen,
der «seinem personlichen Lebenswerk nicht entflichen kann und mit
sich selber nichts anzufangen weifl.» Er ist «einer, der sich nicht mehr
mitfreuen kann».

Bet Lessing ist die Grenze nach der transzendenten Welt hin offen,
aber er sagt: «Die Offenbarung gibt dem Menschengeschlechte nichts,
worauf die menschliche Vernunft, sich selbst {iberlassen, nicht auch
kommen wiirde». Und im «Nathan» ist es so, «dafl der Lessingsche
Mensch eines Gottes jedenfalls nicht bedarf».

Kant hat in der Lehre vom radikalen Bdsen in den «Abgrund eines

435



Geheimnisses hineingesehen», den er auch mit seiner «Religion 1nner-
halb der Grenzen der reinen Vernunft» nicht ausfiillen konnte. Er
sieht daher in der «Theologie eine privilegierte Zunft, der er ganz
unzweideutig zuweist, in Sachen der Religion eben das zu tun, was
die Philosophie nicht tun darf und eben das zu lassen, was die Philo-
sophie tun mufl. Aber das Nebeneinandersein von Theologie und
Philosophie ist ja vielleicht eine Angelegenheit, iiber die sich ohne
Ironie in der Tat nicht reden lafit.»

Bei Nowalis wie dann auch bei Holderlin, stoflen wir auf jenes nie
gestillte Heimweh nach einer Versdhnung zwischen Christentum und
Kultur. Aber «Romantik ist nur als Sehnsucht rein und verrit sonst
thr Unvermdgen zur Wissenschaft und zur Tat».

Diese kurzen Zitate sind nur Andeutungen, wo Barth auf dieser
ganzen Linie die Risse im Gedanken oder Gefiithl oder Lebenswerk
sieht — Risse, die zeigen, dafl es auch diesen Kulturvertretern nicht
gelingen will, aus ihrem innern Kulturbesitz jene Ganzheit und Ein-
heit einer Weltanschauung oder Lebensgestaltung zu entwickeln, die
dann Hegel so sicher erreicht zu haben glaubt.

Da Barth von der Theologic des 19. Jahrhunderts handelt, also
nur voraussetzungsweise vom Menschen des 18. Jahrhunderts, und
nur in abgeleiteter Weise vom Kulturbewufitsein, ist es auch ver-
stindlich, daff er andere Wurzeln der modernen Kultur iibergeht.
Es liefle sich ja eine Linie ziehen, die {iber Meister Eckart, tber
Occam, den tduferischen Enthusiasmus, Jakob Bthme, Hamann,
Schelling bis in die moderne Mystik eines Rainer Maria Rilke und
in die heutige Tiefenpsychologie hineinfiihrt. Barth miilte hier die-
selbe Hybris des Selbstvertrauens wieder finden, wenn er bei Angelus
Silesius liest, daf}, «ohne mich Gott keinen Nu leben konnte». Oder
bei Rilke, der ganz unehrfiirchtig dem «Nachbar Gott» an die Wand
klopft oder bei der Tiefenpsychologie, die «im Selbst» mindestens
eine Wurzel des Gottesbewufitseins sieht.

Man sieht also auch von dieser Seite her die ungeheure Sikularisie-
rung der transzendenten, christlichen Werte, die auch das religios
gebliebene Kulturbewufitsein kennzeichnet. Diese Spannung zwischen
dem Christen und dem Menschen, zwischen der Frommigkeit und der
Kultur ist daher heute ein zentrales geistiges Problem, das auch Emil
Brunner in «Vernunft und Offenbarung» eingehend behandelt. Die
Formel ist heute anders, aber es handelt sich bei diesem Humanismus
immer wieder um neue Formen des menschlichen Selbstvertrauens,
sei es zur eigenen Vernunft oder zur Allmacht des Gefiihls oder zur
innern Lebenskraft. Unser modernes Kulturbewufitsein ist vor allem
Selbstbewufitsein, wo es nicht tiberhaupt abdankt in einem pessi-
mistischen Existentialismus oder in einem unreflektierten Lebens-

436



genuf} oder in Resignation. Aber wer nur mit seinem Selbst lebt und
aus sich selbst heraus, kommt unweigerlich an seine Grenze und wird
zerrissen in seine eigenen inneren Gegensidtze, die nicht mehr zu
vereinen sind. Also in unserém Falle in den Humanisten, der alles
Transzendente ins Immanente umdeutet — und den Christen, der
um jene letzte Grenze zwischen Gott und Welt, zwischen dem Herrn
und Richter der Welt und ihren weltlichen Souverdinen, weifs — und
darob erschrickt.

Ist diese Scheidung, die die Romantik besonders schmerzlich emp-
fand, unser dauerndes Schicksal? Das Christentum fiihlt sie bewufiter
als das heutige Kulturbewufitsein. Die 6kumenische Arbeit zum Bei-
spiel behandelt das Thema «Christentum und Kultur» als besonders
brennendes und schmerzliches Problem. Im Humanismus weif3 man
vielfach nichts von dieser Dialektik, obschon Finzelne diese Spannung
stark empfinden. Kierkegaard zum Beispiel, der an diesem bewufit
gewordenen Gegensatz seine letzte entscheidende Wandlung erlebt.
Modernste Schriftsteller, wie T. S. Eliot oder C. S. Lewis oder
A. Huxley oder Wilder Thorton oder Berdjajew sind selbst an diese
Grenzen gestofen. Die katholischen Schriftsteller, wie Bernanos,
Mauriac, Claudel, Mounier lassen diesen Gegensatz auch in ihren Dich-
tungen deutlich genug erkennen. An den «Rencontres internationales»
in Genf haben protestantische Kulturtrager, wie Jean de Salis, Theo-
phil Sporri, Marcel Raymond, René Gillouin, aber auch der deutsche
Existentialphilosoph Jaspers es die Zuhorerschaft fithlen lassen, daf}
diese Spannung zwischen Glaube und Kulturbewufitsein die euro-
paische Geschichte als ein wahrhaft tragischer Klang begleitet, und
dafl sie auch von Thomas von Aquino nicht befriedigend geldst
werden konnte,

Darf Barth hoffen, dafl das herrschende Selbstvertrauen des Huma-
nismus von seinen aufgewiesenen Mingeln und Rissen her erschiittert
werde oder durch Zeugnis und Verkiindigung einer kleinen christ-
lichen Minoritdt in ein restloses Gottvertrauen und Christusbekennt-
nis verwandelt werde? Oder lehnt er grundsatzlich jenen ersten Ver-
such einer Versohnung von christlichem Glauben und antiker Kultur
ab, wie er von Clemens Alexandrinus und von den christlichen Apo-
logeten gemacht wurde? Wiirde er das Zitat des Paulus auf dem
Areopag in Athen, aus Aratus (Apg. 17), kritisieren? Das Buch spricht
sich nicht dariiber aus. Es will geschichtliche Wiirdigungen geben und
Zusammenhinge aufweisen. Aber im Hintergrund erwartet es am
Rande der Humanitdt, die an ihre Grenze gekommen ist, Entschei-
dungen groflen Stils. :

Lassen sich solche erzwingen oder auch nur erwarten von einer Zeit,
in der wir nicht mehr dieselbe Sprache sprechen, in der die Probleme

437



neu benannt werden miifiten, weil sie in der bisherigen Form nicht
mehr verstanden werden und ihre inneren Gegensitze nicht auszu-
gleichen sind? Das Problem «Vernunft und Offenbarung» zum Bei-
spiel ist derart belastet mit der Polemik der Vergangenheit, dafy daran
keine Entscheidung mehr zu fillen oder unvoreingenommen zu er-
arbeiten ist, weil sie immer schon vorgefafit vorliegt. Aber lafit sich
dieser Sakularisierung des Transzendenten und den geistigen Gegen-
sitzen, in die sie zerfillt, vielleicht von einer neuen Seite her bei-
kommen? Gibt es nicht auch eine Sikularisierung oder Humanisie-
rung, die nicht als Abfall oder reines Heidentum zu beurteilen ist,
sondern von der Inkarnation des Logos her neues Licht gewinnt? Das
Evangelium Johannes sagt, dafl das Wort Fleisch geworden sei und
sieht diese Inkarnation in der Personlichkeit Jesu. Die gesamte angli-
kanische Kirche und die meisten der genannten angelsichsischen
Kulturtrager sowie die orthodoxe Kirchenwelt fassen die Inkarnation
nicht nur als einmaliges Ereignis, sondern kniipfen an diesen Beginn
einen fortlaufenden Prozefl an, der nun eben als das Eingehen eines
Gottlichen in das Menschliche, also als Fleischwerdung, oder wenn
man will als Sakularisierung zu verstehen sei, die durchaus im Sinne
des Evangeliums liege. Sie stehen damit der katholischen Lehre niher,
wonach Natur und Uebernatur, Kultur und Gnade, enger zusammen-
gehoren (gratia non tollit naturam sed perficit), als bei Protestanten.

Aber dies gehort nicht mehr in das rein geisteswissenschaftliche
Problem hinein, sondern in eine theologische Erorterung, die wir im
zweiten Abschnitt kurz anschlieffen. Jedenfalls darf nicht jede soge-
nannte Sikularisierung an sich schon als unerlaubter Abfall vom
Gottlichen gedeutet werden. Es gibt auch bedeutsame und notwendige
Sikularisierungen, die nicht einfach Verweltlichung zu nennen sind,
sondern etwa zu vergleichen mit jener Wirkung eines Sauerteigs,
«den ein Weib nahm und mengte ithn unter drei Scheffel Mehl, bis
dafl es ganz durchsiuert war».

T heologische Anmerkungen

Vom theologischen Standpunkt aus darf sich der Referent in einer
kulturellen Zeitschrift kiirzer fassen und die theologische Wiirdigung
den Fachzeitschriften und der Zunft iiberlassen. Immerhin sei fiir
nicht-theologische Leser folgendes zum eigentlichen Hauptthema des
bedeutenden Buches, zur Darstellung der «Theologie des 19. Jahr-
hunderts» gesagt.

Zunichst berithrt die Weite und Freiheit der Beurteilung anderer
theologischer Personlichkeiten und Schulen tiberraschend und iiberaus

438



sympathisch. Man vernimmt hier ungewohnte ToOne, wenn Barth
zum Beispiel wiinscht, dafl die Theologie «fiir die geschichtliche Wirk-
lichkeit seines theologischen Mitmenschen ein offenes Auge bekomme»,
also Aufgeschlossenheit und Interesse fir die konkrete Gestalt, «Ver-
standnis, viel Geduld und Humor, ein wenig Grazie im Sichtbarmachen
auch der tiefgehendsten Kritik, im letzten Grunde sogar eine gewisse
ruhige Freude am Sosein (des Andern).

«Es gibt nur relative Ketzer. Die Theologie jeder Gegenwart mufd
frei und stark genug sein, nicht nur Lieblingsstimmen aufmerksam
und offen anzuhdren, Wir konnen nicht vorwegnehmen, welche Mit-
arbeiter der Vorzeit uns willkommen sind, welche nicht. Es kann
immer so sein, dafl wir ganz unvermutete Stimmen in irgendeinem
Sinne besonders notig haben. Wenn aus dem Bewufitsein des Recht-
habenkonnens das Bewuf3tsein des Rechthabens wird, dann ist etwas
Unaufrichtiges dabei.» Barth stellt auch die eigene dialektische Theo-
logie unter diese Beschrinkung. Sie «darf sich nicht als die lingst er-
wartete Rettung aus aller Not empfinden». Er verlangt daher theo-
logische Ritterlichkeit auch gegeniiber dem Gegner, dem er sonst ein
resolutes Nein! zuruft, weil auch die Theologie unter dem Gerichte
Gottes steht. Menschen sind nun einmal, laut Overbeck «nicht zu
jiingsten Richtern berufen». Das hat Barth freilich seither nicht ge-
hindert, seinen eigenen theologischen Standpunkt, wo es seine Wahr-
haftigkeit gebot, mit einer Schirfe zu vertreten, die nur ein Entweder-
Oder erlaubte.

Hoffen wir, dafl dieses Rezept befolgt werde und damit auch ohne
Verleugnung des cigenen theologischen Standpunktes der schweize-
rischen Theologie und Kirche viel liebloser Zank und hiflliche Un-
duldsamkeit erspart werde!

Barth nennt sein Buch, aus Vorlesungen erwachsen, selbst einen
Torso und ladet den Leser ein, sich Fehlendes hinzuzudenken. Es reizt
in der Tat, sich zu fragen, wie Barth iiber Goethe oder Troltsch oder
Harnack geredet hitte. Eine gewisse Beschrinkung auf die dogmatische
Theologie zeigt sich schon in der Auswahl. Gehort die exegetische, die
historische Theologie, wie sie sich etwa in Gestalten wie Wellhausen,
Duhm, Bernhard und Johannes Weif}, Schmiedel, Deiffimann, Otto,
Wernle, auch schon im 19. Jahrhundert ausgepridgt hat, nicht in eine
Geschichte der protestantischen Theologie hinein? Die Leser dieser
Zeitschrift werden kaum genug Interesse aufbringen fiir einzelne der
besprochenen, weniger bekannten Theologen wie Dorner, Kohl-
briigge, Marheineke, Menken, Wegscheider und andere. Es geniige
zu zeigen, wie Barth sich auch einer andern Theologie gegentiber weit-
herzig, gerecht und zugleich unerbittlich zu verhalten sucht und seinen
eigenen Rat in dieser Theologie des Verstehens selbst zu befolgen sich

439



bemiiht. Es kommt auch hier mehr auf einige grundsitzliche Stellungen
an denn auf die Theologie dieses oder jenes Einzelnen. Eine Angel-
stellung gehort Schleiermacher, der die Theologie zu einer Art Ent-
scheidung notigt, ob sie sich auf eine menschliche Erfahrung, das «Ge-
fihl schlechthiniger Abhingigkeit», auf rationale Spekulation oder auf
die Offenbarung Gottes in ‘der Schrift griinden wolle. Eine Oktave
hoher wird also hier dasselbe Problem wieder angestimmt, wie im
Verhiltnis zur Philosophie des Selbstvertrauens, von dem wir im
ersten Teil sprachen. Schleiermacher war der eigentliche Kirchenvater
des 19. Jahrhunderts, um den keiner herumkam. Seine Theologie
grilndet sich auf das menschliche Gottesbewufitsein. Dafiir wird er
heute von einer Theologic des Wortes und der Autoritit scharf an-
gegriffen. Aber Barth warnt vor jeglicher Kritik, die ihn zuvor nicht
sehr ernst genommen hitte. Das Warnungszeichen vor jeder Theo-
logie, die ihren Ausgangspunkt im Menschen und seinen Bewuf3tseins-
zustinden nimmt, heiflt Feuerbach, bei dem alle Theologie zur Anthro-
pologie wird. Wohin das fiihrt, kann man auch bei Richard Rothe
sehen, bei dem die Inkarnation, von der im Vorbeigehen die Rede
war, zu einem volligen Verschwinden von Kirche und Christentum
und zu einem ginzlichen Aufgehen in Staat und Kultur fiihrte.

Auch in der berithmten geschichtlichen Theologie, zum Beispiel bei
Harnack, der nicht behandelt wird (vielleicht weil es diesem am Ver-
stehen fiir die neue Theologie ganzlich fehlte), wird das «Wesen des
Christentums» verdiinnt zu einem blossen Verhaltnis von Gott und
Seele.

Es 1st Uiberflissig zu sagen, dafl Barth selbst weder mit einer rein
spekulativen Theologie, noch einer Theologie blofler Erfahrung, noch
dem Historizismus oder Psychologismus der neuern Zeit, noch mit der
Mystik einiggeht. Nach diesen Vorlesungen hat er die eigene Stellung,
die er in diesem Buch nicht niher zu umschreiben brauchte, in mehre-
ren Biichern und vor allem seiner eigenen Dogmatik kriftig heraus-
gestellt und damit neben die hier bewiesene Theologie des Verstehens
eine normative Tbeologze gesetzt, die hier nicht zu entwidkeln ist.
Ihr Ausgangspunkt ist die Oﬁenbamng Gottes in Jesu Christo, wie
wie wir sie in der Bibel erhalten. Das ist das Eigentliche und Wesent-
liche, was dem 1m ersten Teil vorausgegangenen geistesgeschichtlichen
Gesichtspunkt stindig horbar oder unhérbar gegeniibergestellt wird.
Dieses Zeugnis und Bekenntnis vom fleischgewordenen Worte Gottes
in Christus taucht eben an jener Grenze auf, an der es den meisten
Kulturphilosophen und -theologen in ithrem Selbstvertrauen nicht mehr
ganz geheuer wird, und von wo aus sie gelegentlich einen verriterischen
Blick aus der Geistesgeschichte, aus all dem rationalen Denken und
Tun, hiniiberwerfen in eine transzendente Welt Gottes, die in ihrer

440



Darstellung nur uneigentlich und verhiillt und wie von ferne erscheint.
Immerhin dort ist fiir viele auch der heutigen Humanisten die Mog-
lichkeit einer Begegnung. Dort kann ein Anruf gehdrt werden, der
moglicherweise das iibliche Selbstvertrauen in ein Gottvertrauen ver-
wandeln konnte und dem spekulierenden und von sich selbst erfiillten
Ich wahrhaft ein fremdes und nicht in die Spekulation einzuordnendes
Du gegentiberstellt.

Die geschichtliche Darstellung, oft glinzend und erleuchtet, oft aber
auch ungebtihrlich verdichtet und verkiirzt, hat letztlich den Zweck,
dem Humanismus in jeglicher Form die ganz andere Theologie, die
christliche Botschaft, das Evangelium von Jesus Christus gegeniiber-
zustellen. Barth zeigt, welche Stationen die Theologie durchwandern
mufite, um endlich sich selbst in diesem wahren Grund zu finden, das
heifit um wirklich Theologie zu sein und nicht bloff fromme Geistes-
geschichte oder theologische Spekulation oder mystisches Einheits-
gefiihl. Tatsachlich ist in diesem ganzen Buche der Konflikt zwischen
der geistesgeschichtlichen, menschlichen Schau und der offenbarungs-
geschichtlichen gnadenvollen Erkenntnis oder eben der innere Gegen-
satz zwisen Glaube und Kultur, zwischen Gotteserkenntnis und Welt-
erkenntnis, sichtbar oder verhiillt iberall gegenwirtig.

Aber im Buche selbst ist noch keine Losung dieses Konflikts an-
geboten, iiber den wir im ersten Teile linger gesprochen haben. Die
Losung liegt nicht in einer geistesgeschichtlichen Synthese der auf-
gerissenen Gegensitze, sondern in einer Entscheidung fiir das Handeln
Gottes, statt fiir das eigenmichtige Tun des Menschen. Das Christen-
tum fingt mit Christus an, nicht mit einem Denken {iber Christus.
Wie solche Gewifdheit zu gewinnen ist, sagte Barth einmal in einem
Gesprich zu Ziircher Kollegen, die ihn fragten: «Gibt es Glaubens-
gewiflheit?» Barth antwortete mit verbliiffender Ruhe: «Es gibt keine
Glaubensgewiflheit — Er gibt Glaubensgewiflheit.» Er stellte damit
das christliche Erlebnis nicht in die geistesgeschichtliche Denkdynamik
des Menschen, sondern in die unbeschrinkte Dynamik Gottes hinein,
in die Freiheit und den Frieden der Gnade, die «hoher ist als alle Ver-
nunft».

441



	Protestantismus und Humanismus

