
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1947-1948)

Artikel: Protestantismus und Humanismus

Autor: Keller, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758474

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758474
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PROTESTANTISMUS UND HUMANISMUS

VON ADOLF KELLER

Zu diesem sehr aktuellen Thema liefert Karl Barth in seinem neuen
Buche über «Die Protestantische Theologie im 19. Jahrhundert»1 einen
bedeutenden Beitrag. Trotzdem es ein «Torso» ist, hat es in
zweifacher Weise freudiges Erstaunen und Bewunderung erregt. Einmal
in der Geisteswissenschaft, bei Literaten, Philosophen, Kulturträgern,
die hier eine neue bedeutsame Beleuchtung ihres besondern Arbeitsgebietes

und seiner Grenzen erhalten. Sodann bei manchen Theologen,
die Barth bisher vor allem als Kritiker und unerbittlichen Neinsager
nahmen und nun plötzlich entdeckten, wie frei und humorvoll, wie
sachkundig und verstehend ein Theologe hier über die Grenzen seiner
eigenen Theologie hinaussieht, wie anerkennend und vertrauend er
Freunden und Gegnern, trotzdem er sich selbst treu bleibt, über ein
Jahrhundert hinweg, gleichsam jenes Wort aus Pascal gutschreibt:
«Vous ne me chercheriez pas si vous ne m'aviez pas déjà trouvé.»
Wieder einmal erweist es sich, wie von einer Grenze her ein neues
und überraschendes Licht auf ein Problem fallen kann, das, aus der
bloßen Fachsicht gesehen, nicht mehr weiter zu treiben ist.

Geistesgeschichtliche Anmerkungen

Wer in geisteswissenschaftliche Betrachtung nicht eingesperrt ist,
fühlt ohne weiteres, wie Barth die Darstellung eben an jene Grenze
führt, die in der heutigen Lage als geistige Spannung zwischen
Humanismus oder, genauer, einer modernen Humanitätsphilosophie
und anderseits einem sich erneuernden christlichen Glauben empfunden

wird. Diese Spannung gehört heute zur geistigen Problematik
unserer Zeit. Die Frage ist, ob der Mensch in dem ungeheuren
Zusammenbruch, den er erleidet, wirklich in sich selbst, in der
Autonomie seiner Vernunft, in seiner eigenen schöpferischen Kraft, in
seinem wieder zu entdeckenden moralischen Wert, den Mut und
Antrieb finden kann zu einem Neubau der Welt, zur Schaffung eines

neuen Menschen und einer neuen Gesellschaft, eben auf dem Boden

1 Ihre Vorgeschichte und ihre Geschichte. Evangelischer Verlag, Zolli-
kon 1947.

43 1



der Humanität — oder ob er daran verzweifeln muß ohne Hilfe
transzendenter Mächte. Der heutige sich wieder zurechttastende
Humanismus wirbt um die Seele des modernen Menschen im
Wettbewerb mit dem Kommunismus auf politischem Gebiet und mit einem

pragmatischen konstruktiven Idealismus auf kulturellem und
religiösem Felde. Barths Buch ist geeignet, uns zu zeigen, wie dieser
Versuch seit der Aufklärung bereits einmal in großem Maßstabe ein

Jahrhundert lang unternommen wurde und zu was für einem Resultat
er führte. In dieser vor allem kulturell orientierten Zeitschrift mag
es angebracht sein, wenn wir diesen Aspekt des Problems
voranstellen, um erst nachher und kürzer zum theologischen zu kommen,
dessen genaue Erörterung eher in theologische Fachschriften gehört.

In der Aufklärung, im deutschen Idealismus, und in der Romantik,
in einer stolzen Reihe von Geistern, wächst der moderne Mensch

hervor, der sich selber sucht, sich selber in seiner Tiefe erfüllen und
leben will in einer sinnvollen, freien, geistigen Gemeinschaft. Er hat
den Glauben, daß sein Menschenziel auch "Weltziel und Gottesplan
ist. Ein ungeheurer Optimismus, ein Vertrauen auf sich selbst und
seine größte Kraft, die Vernunft, trägt ihn. Sicher nicht an jenen
Abgrund der Sorge und Verzweiflung, in den der heutige
Existentialismus hinabstarrt, sondern in die Höhen eines schöpferischen
Selbstbewußtseins, das in Kunst, Mystik und Humanität sich frei
auswirkt. "Wir können dies kulturellen Humanismus nennen, neben
dem es auch einen christlichen gibt, wie zum Beispiel bei "W. Monod
oder den Anglosachsen öder bei Maritain. Letztlich kommt es dabei
auf die Autarkie des vernünftigen Menschen in einer vernünftigen
Welt an, vielleicht auf dem Hintergrund einer dies alles garantierenden

Gottheit.
Am anspruchsvollsten tritt dieser rationalistische Humanismus im

Weltsystem eines Hegel auf, an dem wir vielleicht in typischer Weise
die Hauptpositionen zeigen können, an der Hand von Barths
Darstellung, anstatt mit ihm die einzelnen Phasen dieser Entwicklung in
Rousseau, Lessing, Kant, Herder — auch Goethe gehört hier hinein —
Novalis und dann im 19. Jahrhundert, in Schleiermacher und
besonders in Richard Rothe zu durchlaufen.

Hegel ist sicher ein ragender Gipfel dieser Geistesgeschichte. Er
selbst hält seine Philosophie für das Ende der Philosophie überhaupt,
weil sie mit ihm aus ist und alles gesagt ist. Der Hegelianismus ist
die «Philosophie des vollkommenen Selbstvertrauens» auf die Kraft
der Vernunft. Das ist trotz der Absolutheit des Geistes durchaus
humanistisch zu verstehen eben als Vertrauen des Menschen zu sich
selbst. Diese Stellung ist dem natürlichen Wesen des modernen
Menschen so gemäß, daß Barth es nicht für ausgemacht hält, ob die

432



Zeit und Wirkung Hegels schon abgelaufen sei oder erst beginne.
Der heutige Mensch könnte in seiner Erschütterung ein solches

Selbstvertrauen wohl brauchen, um der Sorge und Verzweiflung zu
entgehen und den Mut zu einem Neuanfang zu gewinnen. Um so mehr
als diese Philosophie die Identität zwischen Sein und Denken,
zwischen dem transzendenten Gott und der Welt, der er immanent ist,
zwischen dem Drinnen und dem Draußen, dem Ich und dem Nicht-
Ich, der Position und der Negation behauptet. Das gibt eine
Geschlossenheit und Ganzheit der Weltanschauung und Weltgestaltung,
in der es keine Geheimnisse und verschlossene Türen mehr gibt. «Der
Schlüssel, der alle Schlösser öffnet» ist die dialektische Methode, der
berühmte Dreitakt seiner Geschichtsphilosophie, die in These, Antithese,

Synthese, imstande ist, alle nur denkbaren Gegensätze in den
harmonischen Fluß und in der Totalität des geschichtlichen Werdens
zu verbinden. Hegel bringt es dabei fertig, höchstes Selbstvertrauen
mit Gottvertrauen in eins zu setzen, in Kaiser Napoleon die Weltseele
über den Stadtplatz von Jena reiten zu sehen, auch den Teufel höflich
und tolerant durch Verstehen und Einordnung zu überwinden, und
endlich das Absolute auch ganz konkret erfüllt zu sehen im
preußischen Staate. Denn alles was ist, ist vernünftig und hat seinen Platz
im Ganzen. Die eigentümliche «Rasanz» dieses Selbstvertrauens und
ihre Bereitschaft für das moderne Bedürfnis liegt nach Barth darin,
«daß sich diese Philosophie in kaltblütiger Verständigkeit von keinem
Weltkind und an Tiefe der Empfindung von keinem Frommen
übertreffen läßt. Sie ist höchster Titanismus, indem sie zugleich höchste
Demut ist. Selbstvertrauen, qualifiziert als Gottvertrauen, Gottvertrauen

konkretisiert als Selbstvertrauen — wer, der das Blut dieses

modernen Menschen in sich trägt, würde da nicht aufhorchend den
schönsten und tiefsten Widerhall seiner eigenen Stimme vernehmen?
Darum weist ihm Barth «einen Ehrenplatz an in unsern
Nachforschungen nach den Grundlagen der Theologie des 19. Jahrhunderts».

Hegel ist also durchaus nicht so erledigt, wie etwa Schopenhauer
sich gedacht hat, oder wie moderne Biologen oder Atomkern-Forscher
denken mögen, die an der Phänomenologie der Energie stärker
interessiert sind als an Hegels «Phänomenologie des Geistes». Seine
Abstraktion ist nur scheinbar rein intellektuell und begrifflich, da das

Absolute ja als Akt des Denkens wie als «objektiver Geist» nicht
einfach gegeben ist, sondern nur im Ereignis sich vollzieht.

Wenn hier eine Philosophie des Selbstvertrauens, der Identität von
Menschengeist und Gottesgeist in solcher Vollendung und sozusagen
in einer geistigen Unverwundbarkeit aufgebaut wurde, wie ist es

dann möglich, fragt Barth, daß das Zeitbewußtsein so rasch von dieser

28 433



Sicherheit abfiel und sich in den folgenden Jahrzehnten so hemmungslos
einem flachen Materialismus, wissenschaftlichen Positivismus und

Agnostizismus, ja einem völligen Zweifel am Geiste selbst, also dem

Skeptizismus in die Arme warf? Ist es nicht als ob die Sicherheit
dieses Selbstvertrauens im menschlichen Geiste so etwas wie ein böses

Gewissen aufgeschreckt hätte, das in einem Mißtrauen gegenüber der
Hegeischen Hybris sich ausdrückte und daran verzweifelte, alle Rätsel
des Denkens und des Seins auf diese Weise mit einem Schlage zu
lösen? «Die Ratlosigkeit, die an dieser Selbstsicherheit ausbrach, ist
verräterisch.» Die ganze Herrlichkeit und Einheit des fugenlosen
Systems und die Elastizität der Methode können doch nicht
verhindern, daß «der moderne Mensch, ohne um eine bessere Einheit
zu wissen, sida nun doch wieder spalte in den Christen und in den
Menschen». In dieser Katastrophe des Hegelianismus wird daher die
eigentliche Tragödie des Humanismus sichtbar, des Menschen selbst,
der sich vergreift an einer höhern Macht und Wirklichkeit, die sich

gerade so nicht fassen und identifizieren läßt, auch wenn es in durchaus

positiver theologischer Weise versucht wird. Die letzte Wahrheitsforschung

des modernen Menschen setzt hier das Fragezeichen hinter
ihre eigenen Bemühungen, weil die Methode als Akt des Wissens,
das gewußte Selbst, die sichere Erkenntnis der Wissenschaft
fortwährend durch Dialektik aufhebt und bedroht. Das moderne
Kulturbewußtsein, das in dieser Philosophie des humanistischen Selbstvertrauens

einen so gewaltigen Ausdruck fand, ließ sich «mit dem christlichen

Selbstbewußtsein nicht so versöhnen», wie der Theologe Hegel
es wollte. Also schon bei Hegel wird die wahre heutige Lage eines
übertriebenen menschlichen Kulturbewußtseins offenbar für den, der
zu sehen weiß. Die Theologie als Ganzes hat Hegel übrigens aus
demselben Grunde abgelehnt (von Ausnahmen wie Baur, Biedermann
und andern abgesehen), wie das moderne Kulturbewußtsein es tat.
Oder ist dieses am Ende «gerade vor dem echt Theologischen bei
Hegel erschrocken»?

Das könnte wohl sein, wenn man immer wieder konstatiert, wie in
der Sprache der Politik, der Literatur, des Kulturbewußtseins, der
Gottesgedanke unmöglich oder wenigstens unaussprechlich geworden
ist. Der heutige säkularisierte Mensch hat auch die fromme Sprache
säkularisiert. Der Politiker, der Schriftsteller, wenn er nicht gerade
gläubiger Katholik ist oder durch eine gewaltsame Bekehrung
hindurchgegangen ist, wie Claudel oder Aldous Huxley oder Mauriac
reduziert schon in der Sprache das Göttliche auf ein Menschliches, das

Transzendente auf ein Immanentes, den Herrgott vielleicht vorsichtig
auf die Gottheit oder die Vorsehung, die Gnade auf freundliche
Führung und hat überhaupt keinen sprachlichen Ausdruck mehr, um

434



vielleicht von Christus in einer glaubens- oder bekenntnismäßigen
Weise zu reden. Alle diese Fragen, Enttäuschungen, auch Verheißungen,

liegen schon in Hegel, so wie sich bei ihm auch eine letzte
Unentschiedenheit kundtut, von der Theologie her ernsthafter und
kritischer seine philosophische Position zu überprüfen.

Das Kapitel über Hegel zeigt bei Barth in unübertrefflicher Weise,
wie der Theologe einer geisteswissenschaftlichen Betrachtung gerecht
wird. Aber gleichzeitig treibt er aus ihr letzte Fragen, Bedenken und
Nöte hervor, die nicht mehr auf geisteswissenschaftlichem Wege oder
mit humanistischen Methoden zu lösen sind.

Man stößt in ähnlicher Weise auch bei Barths Darstellung von
Rousseau, Novalis, Schleiermacher, Feuerbach auf jene sichtbare oder
unsichtbare Grenze, wo Barth gerade im modernen Menschen und in
seinem Kulturbewußtsein den Riß sich auftun sieht zwischen dem
Selbstvertrauen, der geistigen Eigenmächtigkeit und — anderseits —
jener Welt des Glaubens, der seine letzten Antworten nicht mehr aus
der eigenen Seele schöpft, etwa aus dem rationalen Denken saugt oder
aus dem Unbewußten, der Erfahrung oder Spekulation heraufholt,
sondern sie sich geben läßt durch den persönlichen Offenbarer Gottes,
Jesus Christus. Wo das geschieht, endet auch das edelste Geistesleben
nicht in einem Hegeischen Selbstvertrauen, sondern in jenem bekannten

Anruf Pascals, der in seiner feurigen Vision sich zum «Gott
Abrahams, Isaaks und Jakobs» wandte. Der Absolutismus der
Vernunft wird zum Gebet: Kyrie eleison! Ob das moderne Kulturba-
wußtsein, auch nach der Tragödie alles menschlichen Selbstvertrauens,
noch, einmal denselben Weg durchschreiten wird, den es seit der
Aufklärung durchlaufen hat oder gerade an dieser sichtbar gewordenen
Grenze es nicht mehr wagt, alle Erkenntnis und allen Trost im
Himmel und auf Erden aus der eigenen Humanität zu saugen — das
weiß Barth nicht zu sagen und läßt hier alle Möglichkeiten offen.
Er begnügt sich, diese Grenze aufzuspüren, oft mehr zu ahnen oder
zu erraten. Aber er findet sie bei allen diesen Geistern: bei Rousseau

folgt dem «Freudenschrei des Menschen» über die Entdeckung der
inneren Freiheit, auf dem Fuße 'der «Notschrei» desselben Menschen,
der «seinem persönlichen Lebenswerk nicht entfliehen kann und mit
sich selber nichts anzufangen weiß.» Er ist «einer, der sich nicht mehr
mitfreuen kann».

Bei Lessing ist die Grenze nach der transzendenten Welt hin offen,
aber er sagt: «Die Offenbarung gibt dem Menschengeschlechte nichts,
worauf die menschliche Vernunft, sich selbst überlassen, nicht auch
kommen würde». Und im «Nathan» ist es so, «daß der Lessingsche
Mensch eines Gottes jedenfalls nicht bedarf».

Kant hat in der Lehre vom radikalen Bösen in den «Abgrund eines

4 3 5



Geheimnisses hineingesehen», den er auch mit seiner «Religion innerhalb

der Grenzen der reinen Vernunft» nicht ausfüllen konnte. Er
sieht daher in der «Theologie eine privilegierte Zunft, der er ganz
unzweideutig zuweist, in Sachen der Religion eben das zu tun, was
die Philosophie nicht tun darf und eben das zu lassen, was die
Philosophie tun muß. Aber das Nebeneinandersein von Theologie und
Philosophie ist ja vielleicht eine Angelegenheit, über die sich ohne
Ironie in der Tat nicht reden läßt.»

Bei Novalis wie dann auch bei Hölderlin, stoßen wir auf jenes nie
gestillte Heimweh nach einer Versöhnung zwischen Christentum und
Kultur. Aber «Romantik ist nur als Sehnsucht rein und verrät sonst
ihr Unvermögen zur Wissenschaft und zur Tat».

Diese kurzen Zitate sind nur Andeutungen, wo Barth auf dieser

ganzen Linie die Risse im Gedanken oder Gefühl oder Lebenswerk
sieht — Risse, die zeigen, daß es auch diesen Kulturvertretern nicht
gelingen will, aus ihrem innern Kulturbesitz jene Ganzheit und Einheit

einer Weltanschauung oder Lebensgestaltung zu entwickeln, die
dann Hegel so sicher erreicht zu haben glaubt.

Da Barth von der Theologie des 19. Jahrhunderts handelt, also

nur voraussetzungsweise vom Menschen des 18. Jahrhunderts, und
nur in abgeleiteter Weise vom Kulturbewußtsein, ist es auch
verständlich, daß er andere Wurzeln der modernen Kultur übergeht.
Es ließe sich ja eine Linie ziehen, die über Meister Eckart, über
Occam, den täuferischen Enthusiasmus, Jakob Böhme, Hamann,
Schelling bis in die moderne Mystik eines Rainer Maria Rilke und
in die heutige Tiefenpsychologie hineinführt. Barth müßte hier
dieselbe Hybris des Selbstvertrauens wieder finden, wenn er bei Angelus
Silesius liest, daß, «ohne mich Gott keinen Nu leben könnte». Oder
bei Rilke, der ganz unehrfürchtig dem «Nachbar Gott» an die Wand
klopft oder bei der Tiefenpsychologie, die «im Selbst» mindestens
eine Wurzel des Gottesbewußtseins sieht.

Man sieht also auch von dieser Seite her die ungeheure Säkularisierung

der transzendenten, christlichen Werte, die auch das religiös
gebliebene Kulturbewußtsein kennzeichnet. Diese Spannung zwischen
dem Christen und dem Menschen, zwischen der Frömmigkeit und der
Kultur ist daher heute ein zentrales geistiges Problem, das auch Emil
Brunner in «Vernunft und Offenbarung» eingehend behandelt. Die
Formel ist heute anders, aber es handelt sich bei diesem Humanismus
immer wieder um neue Formen des menschlichen Selbstvertrauens,
sei es zur eigenen Vernunft oder zur Allmacht des Gefühls oder zur
innern Lebenskraft. Unser modernes Kulturbewußtsein ist vor allem
Selbstbewußtsein, wo es nicht überhaupt abdankt in einem
pessimistischen Existentialismus oder in einem unreflektierten Lebens-

436



genuß oder in Resignation. Aber wer nur mit seinem Selbst lebt und
aus sich selbst heraus, kommt unweigerlich an seine Grenze und wird
zerrissen in seine eigenen inneren Gegensätze, die nicht mehr zu
vereinen sind. Also in unserem Falle in den Humanisten, der alles
Transzendente ins Immanente umdeutet — und den Christen, der

um jene letzte Grenze zwischen Gott und Welt, zwischen dem Herrn
und Richter der Welt und ihren weltlichen Souveränen, weiß — und
darob erschrickt.

Ist diese Scheidung, die die Romantik besonders schmerzlich
empfand, unser dauerndes Schicksal? Das Christentum fühlt sie bewußter
als das heutige Kulturbewußtsein. Die ökumenische Arbeit zum
Beispiel behandelt das Thema «Christentum und Kultur» als besonders
brennendes und schmerzliches Problem. Im Humanismus weiß man
vielfach nichts von dieser Dialektik, obschon Einzelne diese Spannung
stark empfinden. Kierkegaard zum Beispiel, der an diesem bewußt
gewordenen Gegensatz seine letzte entscheidende Wandlung erlebt.
Modernste Schriftsteller, wie T. S. Eliot oder C. S. Lewis oder
A. Huxley oder Wilder Thorton oder Berdjajew sind selbst an diese

Grenzen gestoßen. Die katholischen Schriftsteller, wie Bernanos,
Mauriac, Claudel, Mounier lassen diesen Gegensatz auch in ihren
Dichtungen deutlich genug erkennen. An den «Rencontres internationales»
in Genf haben protestantische Kulturträger, wie Jean de Salis, Theophil

Spörri, Marcel Raymond, René Gillouin, aber auch der deutsche

Existentialphilosoph Jaspers es die Zuhörerschaft fühlen lassen, daß
diese Spannung zwischen Glaube und Kulturbewußtsein die
europäische Geschichte als ein wahrhaft tragischer Klang begleitet, und
daß sie auch von Thomas von Aquino nicht befriedigend gelöst
werden konnte.

Darf Barth hoffen, daß das herrschende Selbstvertrauen des Humanismus

von seinen aufgewiesenen Mängeln und Rissen her erschüttert
werde oder durch Zeugnis und Verkündigung einer kleinen christlichen

Minorität in ein restloses Gottvertrauen und Christusbekennt-
nis verwandelt werde? Oder lehnt er grundsätzlich jenen ersten Versuch

einer Versöhnung von christlichem Glauben und antiker Kultur
ab, wie er von Clemens Alexandrinus und von den christlichen
Apologeten gemacht wurde? Würde er das Zitat des Paulus auf dem

Areopag in Athen, aus Aratus (Apg. 17), kritisieren? Das Buch spricht
sich nicht darüber aus. Es will geschichtliche Würdigungen geben und
Zusammenhänge aufweisen. Aber im Hintergrund erwartet es am
Rande der Humanität, die an ihre Grenze gekommen ist, Entscheidungen

großen Stils.
Lassen sich solche erzwingen oder auch nur erwarten von einer Zeit,

in der wir nicht mehr dieselbe Sprache sprechen, in der die Probleme

4 37



neu benannt werden müßten, weil sie in der bisherigen Form nicht
mehr verstanden werden und ihre inneren Gegensätze nicht
auszugleichen sind? Das Problem «Vernunft und Offenbarung» zum
Beispiel ist derart belastet mit der Polemik der Vergangenheit, daß daran
keine Entscheidung mehr zu fällen oder unvoreingenommen zu
erarbeiten ist, weil sie immer schon vorgefaßt vorliegt. Aber läßt sich
dieser Säkularisierung des Transzendenten und den geistigen Gegensätzen,

in die sie zerfällt, vielleicht von einer neuen Seite her
beikommen? Gibt es nicht auch eine Säkularisierung oder Humanisierung,

die nicht als Abfall oder reines Heidentum zu beurteilen ist,
sondern von der Inkarnation des Logos her neues Licht gewinnt? Das
Evangelium Johannes sagt, daß das Wort Fleisch geworden sei und
sieht diese Inkarnation in der Persönlichkeit Jesu. Die gesamte
anglikanische Kirche und die meisten der genannten angelsächsisdien
Kulturträger sowie die orthodoxe Kirchenwelt fassen die Inkarnation
nicht nur als einmaliges Ereignis, sondern knüpfen an diesen Beginn
einen fortlaufenden Prozeß an, der nun eben als das Eingehen eines
Göttlichen in das Menschliche, also als Fleischwerdung, oder wenn
man will als Säkularisierung zu verstehen sei, die durchaus im Sinne
des Evangeliums liege. Sie stehen damit der katholischen Lehre näher,
wonach Natur und Uebernatur, Kultur und Gnade, enger zusammengehören

(gratia non tollit naturam sed perficit), als bei Protestanten.
Aber dies gehört nicht mehr in das rein geisteswissenschaftliche

Problem hinein, sondern in eine theologische Erörterung, die wir im
zweiten Abschnitt kurz anschließen. Jedenfalls darf nicht jede
sogenannte Säkularisierung an sich schon als unerlaubter Abfall vom
Göttlichen gedeutet werden. Es gibt auch bedeutsame und notwendige
Säkularisierungen, die nicht einfach Verweltlichung zu nennen sind,
sondern etwa zu vergleichen mit jener Wirkung eines Sauerteigs,
«den ein Weib nahm und mengte ihn unter drei Scheffel Mehl, bis
daß es ganz durchsäuert war».

Theologische Anmerkungen

Vom theologischen Standpunkt aus darf sich der Referent in einer
kulturellen Zeitschrift kürzer fassen und die theologische Würdigung
den Fachzeitschriften und der Zunft überlassen. Immerhin sei für
nicht-theologische Leser folgendes zum eigentlichen Hauptthema des

bedeutenden Buches, zur Darstellung der «Theologie des 19.
Jahrhunderts» gesagt.

Zunächst berührt die Weite und Freiheit der Beurteilung anderer
theologischer Persönlichkeiten und Schulen überraschend und überaus

43 8



sympathisch. Man vernimmt hier ungewohnte Töne, wenn Barth
zum Beispiel wünscht, daß die Theologie «für die geschichtliche
Wirklichkeit seines theologischen Mitmenschen ein offenes Auge bekomme»,
also Aufgeschlossenheit und Interesse für die konkrete Gestalt,
«Verständnis, viel Geduld und Humor, ein wenig Grazie im Sichtbarmachen
auch der tiefgehendsten Kritik, im letzten Grunde sogar eine gewisse
ruhige Freude am Sosein (des Andern).

«Es gibt nur relative Ketzer. Die Theologie jeder Gegenwart muß
frei und stark genug sein, nicht nur Lieblingsstimmen aufmerksam
und offen anzuhören. Wir können nicht vorwegnehmen, welche
Mitarbeiter der Vorzeit uns willkommen sind, welche nicht. Es kann
immer so sein, daß wir ganz unvermutete Stimmen in irgendeinem
Sinne besonders nötig haben. Wenn aus dem Bewußtsein des
Rechthabenkönnens das Bewußtsein des Rechthabens wird, dann ist etwas
Unaufrichtiges dabei.» Barth stellt auch die eigene dialektische Theologie

unter diese Beschränkung. Sie «darf sich nicht als die längst
erwartete Rettung aus aller Not empfinden». Er verlangt daher
theologische Ritterlichkeit auch gegenüber dem Gegner, dem er sonst ein
resolutes Nein! zuruft, weil auch die Theologie unter dem Gerichte
Gottes steht. Menschen sind nun einmal, laut Overbeck «nicht zu
jüngsten Richtern berufen». Das hat Barth freilich seither nicht
gehindert, seinen eigenen theologischen Standpunkt, wo es seine
Wahrhaftigkeit gebot, mit einer Schärfe zu vertreten, die nur ein Entweder-
Oder erlaubte.

Hoffen wir, daß dieses Rezept befolgt werde und damit auch ohne
Verleugnung des eigenen theologischen Standpunktes der schweizerischen

Theologie und Kirche viel liebloser Zank und häßliche
Unduldsamkeit erspart werde!

Barth nennt sein Buch, aus Vorlesungen erwachsen, selbst einen
Torso und ladet den Leser ein, sich Fehlendes hinzuzudenken. Es reizt
in der Tat, sich zu fragen, wie Barth über Goethe oder Tröltsch oder
Harnack geredet hätte. Eine gewisse Beschränkung auf die dogmatische
Theologie zeigt sich schon in der Auswahl. Gehört die exegetische, die
historische Theologie, wie sie sich etwa in Gestalten wie Wellhausen,
Duhm, Bernhard und Johannes Weiß, Schmiedel, Deißmann, Otto,
Wernle, auch schon im 19. Jahrhundert ausgeprägt hat, nicht in eine
Geschichte der protestantischen Theologie hinein? Die Leser dieser
Zeitschrift werden kaum genug Interesse aufbringen für einzelne der
besprochenen, weniger bekannten Theologen wie Dorner,
Kohlbrügge, Marheineke, Menken, Wegscheider und andere. Es genüge
zu zeigen, wie Barth sich auch einer andern Theologie gegenüber
weitherzig, gerecht und zugleich unerbittlich zu verhalten sucht und seinen

eigenen Rat in dieser Theologie des Verstehens selbst zu Befolgen sich

439



bemüht. Es kommt auch hier mehr auf einige grundsätzliche Stellungen
an denn auf die Theologie dieses oder jenes Einzelnen. Eine
Angelstellung gehört Schleiermacher, der die Theologie zu einer Art
Entscheidung nötigt, ob sie sich auf eine menschliche Erfahrung, das «Gefühl

schlechthiniger Abhängigkeit», auf rationale Spekulation oder auf
die Offenbarung Gottes in -der Schrift gründen wolle. Eine Oktave
höher wird also hier dasselbe Problem wieder angestimmt, wie im
Verhältnis zur Philosophie des Selbstvertrauens, von dem wir im
ersten Teil sprachen. Schleiermacher war der eigentliche Kirchenvater
des 19. Jahrhunderts, um den keiner herumkam. Seine Theologie
gründet sich auf das menschliche Gottesbewußtsein. Dafür wird er
heute von einer Theologie des Wortes und der Autorität scharf
angegriffen. Aber Barth warnt vor jeglicher Kritik, die ihn zuvor nicht
sehr ernst genommen hätte. Das Warnungszeichen vor jeder Theologie,

die ihren Ausgangspunkt im Menschen und seinen Bewußtseins-
zuständen nimmt, heißt Feuerbach, bei dem alle Theologie zur Anthropologie

wird. Wohin das führt, kann man auch bei Richard Rothe
sehen, bei dem die Inkarnation, von der im Vorbeigehen die Rede

war, zu einem völligen Verschwinden von Kirche und Christentum
und zu einem gänzlichen Aufgehen in Staat und Kultur führte.

Auch in der berühmten geschichtlichen Theologie, zum Beispiel bei
Flarnack, der nicht behandelt wird (vielleicht weil es diesem am
Verstehen für die neue Theologie gänzlich fehlte), wird das «Wesen des

Christentums» verdünnt zu einem blossen Verhältnis von Gott und
Seele.

Es ist überflüssig zu sagen, daß Barth selbst weder mit einer rein
spekulativen Theologie, noch einer Theologie bloßer Erfahrung, noch
dem Historizismus oder Psychologismus der neuern Zeit, noch mit der

Mystik einiggeht. Nach diesen Vorlesungen hat er die eigene Stellung,
die er in diesem Buch nicht näher zu umschreiben brauchte, in mehreren

Büchern und vor allem seiner eigenen Dogmatik kräftig herausgestellt

und damit neben die hier bewiesene Theologie des Verstehens
eine normative Theologie gesetzt, die hier nicht zu entwickeln ist.
Ihr Ausgangspunkt ist die Offenbarung Gottes in Jesu Christo, wie
wie wir sie in der Bibel erhalten. Das ist das Eigentliche und Wesentliche,

was dem im ersten Teil vorausgegangenen geistesgeschichtlichen
Gesichtspunkt ständig hörbar oder unhörbar gegenübergestellt wird.
Dieses Zeugnis und Bekenntnis vom fleischgewordenen Worte Gottes
in Christus taucht eben an jener Grenze auf, an der es den meisten
Kulturphilosophen und -theologen in ihrem Selbstvertrauen nicht mehr

ganz geheuer wird, und von wo aus sie gelegentlich einen verräterischen
Blick aus der Geistesgeschichte, aus all dem rationalen Denken und
Tun, hinüberwerfen in eine transzendente Welt Gottes, die in ihrer

440



Darstellung nur uneigentlich und verhüllt und wie von ferne erscheint.
Immerhin dort ist für viele auch der heutigen Humanisten die
Möglichkeit einer Begegnung. Dort kann ein Anruf gehört werden, der
möglicherweise das übliche Selbstvertrauen in ein Gottvertrauen
verwandeln könnte und dem spekulierenden und von sich selbst erfüllten
Ich wahrhaft ein fremdes und nicht in die Spekulation einzuordnendes
Du gegenüberstellt.

Die geschichtliche Darstellung, oft glänzend und erleuchtet, oft aber
auch ungebührlich verdichtet und verkürzt, hat letztlich den Zweck,
dem Humanismus in jeglicher Form die ganz andere Theologie, die
christliche Botschaft, das Evangelium von Jesus Christus gegenüberzustellen.

Barth zeigt, welche Stationen die Theologie durchwandern
mußte, um endlich sich selbst in diesem wahren Grund zu finden, das
heißt um wirklich Theologie zu sein und nicht bloß fromme Geistes-
geschidite oder theologische Spekulation oder mystisches Einheitsgefühl.

Tatsächlich ist in diesem ganzen Buche der Konflikt zwischen
der geistesgeschichtlichen, menschlichen Schau und der
offenbarungsgeschichtlichen gnadenvollen Erkenntnis oder eben der innere Gegensatz

zwisen Glaube und Kultur, zwischen Gotteserkenntnis und
Welterkenntnis, sichtbar oder verhüllt überall gegenwärtig.

Aber im Buche selbst ist noch keine Lösung dieses Konflikts
angeboten, über den wir im ersten Teile länger gesprochen haben. Die
Lösung liegt nicht in einer geistesgeschichtlichen Synthese der
aufgerissenen Gegensätze, sondern in einer Entscheidung für das Handeln
Gottes, statt für das eigenmächtige Tun des Menschen. Das Christentum

fängt mit Christus an, nicht mit einem Denken über Christus.
Wie solche Gewißheit zu gewinnen ist, sagte Barth einmal in einem
Gespräch zu Zürcher Kollegen, die ihn fragten: «Gibt es

Glaubensgewißheit?» Barth antwortete mit verblüffender Ruhe: «Es gibt keine
Glaubensgewißheit — Er gibt Glaubensgewißheit.» Er stellte damit
das christliche Erlebnis nicht in die geistesgeschichtliche Denkdynamik
des Menschen, sondern in die unbeschränkte Dynamik Gottes hinein,
in die Freiheit und den Frieden der Gnade, die «höher ist als alle
Vernunft».

441


	Protestantismus und Humanismus

