
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1947-1948)

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

MÄRTYRER
Tur Uraufführung einer Tragödie von Albert Steffen

Im Mittelpunkt der Tragödie «Märtyrer» steht das Rote Kreuz, das, aus
christlichem Geiste geboren, christlichen Geist verwirklichen will. Steffen ruft das letzte,
an der Schwelle des Todes gegebene Zeugnis Dunants an: «Ich bin ein Jünger
Christi wie im ersten Jahrhundert und sonst nichts.» In welchem Geiste und mit
welcher Treue das Rote Kreuz in Zukunft für die Rettung der Menschlichkeit im
Krieg und gerade dadurch für die Vermeidung des Krieges und den Aufbau einer
friedlichen Welt kämpfen soll, davon handelt dieses Werk, das, im Frühling 1940
geschrieben, am 17. September 1947 im Basier Stadttheater seine Uraufführung
erfuhr.

Der Dichter hat sein Stück in eine Haupthandlung und ein Zwischenspiel
aufgeteilt. Die Haupthandlung ist am Ende des zwanzigsten Jahrhunderts gedacht,
bezieht sich somit auf die zukünftige (in wie vielen Punkten schon heute erreichte!)
Entwicklung der Menschheit. Diese zukünftige Menschheit sieht Steffen völlig ins
materialistische Leben verstrickt, ihr ganzer Fortschritt liegt im Organisatorischen,
Technischen, Mechanischen, Rationellen. Im Wahn und Fieber ihrer materialistischen
Fortschrittlichkeit und Geschäftigkeit haben die Menschen noch mehr als die
heutigen vergessen und verlernt, was ihre großen Lehrer seit Jahrtausenden
verkünden: daß der Mensch im Wort geschaffen und also aus der geistigen Welt
herkommt und in sie auch wieder eingehen wird, daß er dieser Welt vor jeder
andern angehört und daß diese Hörigkeit gerade seine Freiheit in diesem irdischen
Leben bestimmt; daß das Wort des Ursprungs den Menschen richtet, weist und
fordert, daß seinem Belieben und Verfügen also Grenzen gesetzt sind und seine

Freiheit in Wahrheit eine Freiheit zum Wort, eine Freiheit zum Suchen und Streben
nach der ursprünglich gewollten Ordnung ist. Die Abkehr vom Wort und von
der geistigen Welt, das «Aufräumen mit den alten Göttern», hatte die Vergöttlichung

des Menschen und seiner materialistischen, tierischen Ziele zur Folge. Nichts
hindert den Menschen fortab, das unheilbare Leben auszurotten, die Ehegemeinschaft
nach Belieben aufzulösen, als Uebermensch dem Untermensch den Kampf anzusagen
und schließlich Krieg zu führen. «Gott ist nicht mehr. Nur Menschen sind noch da.
Sich selber sind die Menschen überlassen. Die Erde müßte ganz in sich zerfallen,
wenn nicht der Mensch sich selbst zum Gotte machte», läßt Steffen den Feldherrn
des Jahrhunderts sprechen.

In einen von solchen Menschen geführten Weltkrieg stellt nun der Dichter das
Rote Kreuz mit seinem Bemühen, die Leiden der Kriegsopfer um der Menschlichkeit
willen zu lindern. Weil aber das geistige Fundament des Roten Kreuzes bedroht

378



war und verlorenging, ist auch das Werk gefährdet: Der Präsident des Roten
Kreuzes erhält vom Feldherrn den Befehl, über Nacht eine durch die diplomatische
Konvention neutralisierte Stadt, in die sich Tausende von Verwundeten geflüchtet
hatten, zu räumen, weil der Einsatz seiner Kampfmittel dies erfordere. Alle
unheilbaren und die Räumungsaktion nur hindernden Verletzten sollten
zurückgelassen und durch Gift aus der Welt geschafft werden. Der Präsident weigert sich,

dem Befehl zu folgen; «es geht um die Idee der Menschenliebe», erklärt er, «auch
unheilbares Leben ist uns heilig.» Er wird mit seinen Mitarbeitern vor ein Kriegsgericht

gestellt und auf Weisung eines subalternen Justizfunktionärs erschossen,
noch ehe das Gericht gesprochen hat. Bei der Vollstreckung ereignet sich ein
Wunder: Aus der Reihe der «lautlos und ohne Klage» in den Tod gehenden

«Märtyrer» ragt die Oberschwester in dem Kugelregen unversehrt, «als stünd' sie

nicht im Erdenraum». Der Justizbeamte wird von einem Blitz der Erleuchtung
getroffen und steht nun in einer Reihe mit einem der Generäle, dem ein Einsehen
in das frevelhafte Tun des Feldherrn dämmert. In der äußersten Auflehnung gegen
alles Recht und in der Anmaßung göttlicher Machtvollkommenheit («Der neue
Mensch muß mehr als Christus sein») erscheinen dem Feldherrn die Toten des

Krieges, an deren Spitze der Präsident des Roten Kreuzes, der das Haupt des

Feldherrn berührt und dessen «Ichheit weghebt», damit sie in den Himmeln
wiedergutmache, was sie in der Welt zerbrochen hat.

Das Zwischenspiel führt zurück in das letzte vorchristliche Jahrhundert und stellt
den «Tod des Spartacus» dar. Spartacus ist ein Römersklave, dem es gelingt, einen
Sklavenaufstand und Freiheitskrieg auszulösen. Zwei Mächte haben auf ihn Einfluß:
der gute Genius seiner Gattin Ennoia, durch den sich schon christlicher Geist
ankündigt, indem sie den Wahnsinn des Blutvergießens einsieht, und Krixus, der
Sklave, der Freiheit und Führerschaft auf Blutopfern begründen möchte. Spartacus
erliegt Krixus, und wie er auf dem Schlachtfeld fällt, sieht er die Straße von Capua
bis Rom mit schwarzen Kreuzen eingesäumt. In dieser Todesnacht erblickt Ennoia im
Geiste das Kreuz des Christus, der alle Menschenkreuze in seiner Kreuzigung
vereinen wird. Dem sterbenden Spartacus kündet sie: «Wenn Er am Kreuze stirbt
und aufersteht, dann wird aus Seinem Tode Leben keimen.»

Die Spartacusgeschichte ist mit der Haupthandlung innig verbunden: die
Kriegsverletzten der neutralisierten Stadt spielen sie, unmittelbar vor deren Räumung,
vor den Augen des Feldherrn, der im Theater, an einer Stätte der Wortverkündung,
seinen Gegenspieler, den Präsidenten sucht. Dichter und Darsteller wollen auch in
dieser Stunde den Glauben nicht verlieren, daß ein Wunder durch das Wort
geschehen könne. Im Anblick dieses Spieles verlängern sich die Leidensstationen der
Menschheit durch die Jahrhunderte. Und damals wie heute liegt Rettung und
Hoffnung im Kreuz, im Opfer aus Liebe, im Anerkennen des geistigen Ursprungs,
im Dienst aus Menschlichkeit. Im Zeichen des Kreuzes soll die Völkereidgenossenschaft

gegründet werden.
Um das Werk Steffens, das von seiner anthroposophischen Anschauung stark

geprägt ist und dieser Prägung die seltene Tiefe verdankt, verstehen und
einschätzen zu können, braucht es ein gewisses Maß geistiger Rüstung. Aber eigentlich
ist das, was hier in schönsten Versen gesprochen wird, reinste Verkündung christlichen

Geistes, der wir alle offen sein sollten. Wie sehr dieser Geist der Lebensgrund
des Roten Kreuzes, des Roten Kreuzes als praktisches Werk im Dienste am leidenden

Menschen ist, führen uns die Märtyrer eindrücklich vor Augen. Was hülfe der
Abschluß noch so großzügiger diplomatischer Konventionen zum Schutze der Opfer
des Krieges, wenn sie auf Erwägungen der Nützlichkeit und nicht zuvorderst auf
Menschlichkeit beruhen würden? Nur das aus der Anerkennung von Werten
geschaffene Recht ist Recht und hält den Stürmen selbst des Krieges stand. Und

379



schließlich gemahnt uns die Besinnung auf den geistigen Grund des Roten Kreuzes
daran, daß seine Konventionen und alle seine Werke nur Stationen sind am Wege
des Aufbaus einer menschlichen, gerechten und friedlichen Welt. Das Ziel ist ja
nicht die Menschlichkeit im Kriege, sondern die Menschlichkeit vor allem und damit
gegen allen Krieg. In echt menschlidrer Verkehrtheit müssen wir den Krieg ins

Auge fassen, müssen auch heute wieder Konventionen revidieren und dafür die
Aussparung ganzer Länder als Sanitäts- und Schutzzonen für die Millionenernten
eines kommenden Krieges vorschlagen, obwohl und weil wir den Frieden wollen.
Daß das Ziel bewußt bleibe und das Rote Kreuz eine lebendige und wahre
Bewegung für den Frieden sei, dafür möge die Tragödie Albert Steffens einen
wirksamen Beitrag leisten. HANS HAUG

BRIEF ÜBER DAS BERLINER THEATER

Auf zwei Briefseiten ist nidit viel Platz, indesseh könnte die heutige Berliner
Theatergeschichte wie eh und je einen Romanband füllen.

«Max Reinhardts Deutsches Theater» und «Kammerspiele» heißen die beiden alten
Berliner Bühnen jetzt wieder. Sie stehen noch immer an ihrem Platz, die Gegend
ist russischer Sektor, das bedeutet für die Theater, daß sie der russischen Konzession
oder Protektion unterliegen. Intendant der beiden Häuser ist Wolfgang Langhoff,
ein den Zürchern bekannter Name. Nein, natürlich muß man nicht Kommunist oder
SED.-Mann sein, um dort Theater spielen zu dürfen. Sind doch die Schauspieler
enfant gate aller Parteien, so wie die Journalisten dasjenige ihrer Politikér.

Die Einfahrt in den Hof der beiden Theater ist für den Neuling ein bißchen
schredthaft, da zur Linken die Straße mit einem Eisengitter abgesperrt ist, dahinter
bewaffnete russische Soldaten stehen. Natürlich fahren die Berliner schon wieder oder
noch immer in Autos ins Theater, man kann sie für eine Mark parkieren, eine Frau
mit Armbinde verteilt Parkzettel, und die Wagen warten seelenruhig und ohne
gestohlen zu werden während der Vorstellung auf ihre Besitzer. Ein Theaterdiener, ait
und würdevoll, wie vor vieler Kriege Zeiten, verkauft für dreißig Pfennige einen
eleganten Theaterzettel, auf dessen Vorderseite das Programm und auf der Rückseite
ein kurzer Ueberblick über das Stück und den Autor gedruckt ist. Die «Kammerspiele»

sind renoviert, das Parkett in dunkelrotem Samt, elfenbeinfarben die Wände
mit Gold, über allem ein merkwürdig gedämpftes Licht. Das Publikum ist schäbig und
auch elegant gekleidet, es folgt merkbar mit ebensogroßem Interesse wie Kritik dem
Gebotenen auf der Bühne. Es wird nicht täglich das gleiche Stück gespielt. Aber
im Juli gibt es, unter anderem, eine bezaubernde Aufführung; sie nennt sich

Märchenkomödie, heißt «Der Schatten», und ist von einem modernen russischen

Dichter, Jewgenij Schwarz. Sie wurde unter der Regie von Gustav Gründgens zu
einer so einzigartigen Vorstellung, daß sicher auch der verstorbene Max Reinhardt
applaudiert hätte. Worüber sich selbst die heutigen, sehr gestrengen Kritiker einig
waren. Auf der anderen Seite, im Hause nebenan, im «Deutschen Theater», wird
manchmal die «Russische Frage» vor schon sehr gelichtetem Parkett gespielt. Steht

man in der Pause auf dem Hof und schaut unter dem Eindruck der Märchenkomödie
in das trostlose Bild der Ruinen, so merkt man plötzlich, wie diese ihre Schrecklichkeit

verloren haben und gegen den Himmel hängen wie Trauerweiden in einer
Landschaft. Nicht alle Ruinen stehen starr und drohend nach oben, viele sind
schon gebeugt, als hätten sie sich ihrem untergehenden Schicksal ergeben.

Die Ausstattung der Bühnen ist erstklassig, die Garderobe der Schauspieler
elegant, Zigaretten im Bühnenbild fehlen keineswegs, obschon man sich als Zu-

380



schauer sofort die bange Frage stellt, wie es der Requisiteur wohl mache. Den
Theaterleuten im russischen Sektor steht ein Klub zur Verfügung. Er heißt «Möve»
und ist in der Luisenstraße, direkt gegenüber der Marienstraße, in der ersten Etage
eines renovierten, gelblich gestrichenen Hauses, das seltsam gegen das Grau der
häßlichen Umgebung absticht. Nichtmitglieder müssen zum Besuch die Bewilligung
eines russischen Offiziers haben, die allerdings nicht sehr einfach zu bekommen ist.
Die «Möve» ist wie eine größere Etagenwohnung, mit mehreren hohen Räumen, die
in ihrer kahlen Beleuchtung eher ungemütlich wirken. Kellner in blütenweißen
Jacken und schwarzen Hosen servieren eilig und scheinbar schlechtgelaunt ein Menu
aus Suppe, einem Fleischgang mit Kartoffeln und Gemüse, und einem Dessert,
bestehend aus zwei Riesenstücken Patisserie aus feinstem Weißmehl. Gutes Bier und
guter Kaffee, das alles kostet ungefähr zehn Mark, ein Geschenk, wenn man
bedenkt, daß ein Essen im Schwarzmarktrestaurant ungefähr auf 500 Mark kommt.
Auch Schnäpse werden reichlich serviert und konsumiert, Kognak, Wodka,
Kartoffelschnaps. Dazu spielt eine Art Tafelmusik, wie vor dreißig Jahren, ein Orchester
von drei Mann. Ganz allgemein hat die Atmosphäre etwas Trostloses, die Männer
sind betont ohne Krawatten, die Frauen zurechtgemacht und frisiert, aber trotzdem
auf irgendeine Art demodée, überall hat man den Eindruck von Stille, ganz im
Gegensatz zum lebendigen Theater, genau so wie abends auf den Straßen des
Ostens und Nordens der Stadt, ganz im Gegensatz zum Westen. Immerhin, auch
in der «Möve» soll es schon hoch hergegangen sein.

Am Kurfürstendamm steht als Theater nur noch die «Komödie». Sie ist fast
unversehrt geblieben. Ein intimer Raum, in dem heute wie früher leicht beschwingtes
Theater gespielt wird. Lustspiele und Operetten bilden den Reigen. Und die «Komödie»

ist ausverkaufter als die beiden Max-Reinhardt-Theater. Der Kurfürstendamm ist
britischer Sektor, dort hat man das Gefühl der größeren Freiheit, es ist nicht leicht
zu erklären, die Vorschriften sind für alle Berliner gleich streng und gleich
kompliziert, vielleicht liegt es nur einfach an der westlichen Luft. Eine ganz neue Bühne
ist im amerikanischen Sektor in Steglitz entstanden, dort werden die besten
literarischen Stücke aufgeführt. Aber als sich am 4. Juli der Premierenvorhang zu «Oh,
Wilderneß», von O'Neill, mit dem ersten Akt des 4. Julis auftat, wußten die
meisten Berliner nicht, daß dies eine Verbeugung vor dem amerikanischen
Independence-day war, und erst als in der Nacht die Raketen und Feuerwerke knallten,
und einige Berliner angstvoll telephonierten, ob er, nämlich der erwartete Krieg,
ausgebrochen wäre, da wurde am andern Tag von der Presse die verwickelte Frage
geklärt.

Der Klub der westlichen Schauspieler heißt DBK., Deutscher Bühnen-Klub, und
ist eigentlich immer noch der alte, im Jahre 1902 gegründete, der unter Goebbels

einige Zeit vegetierte und dann geschlossen wurde. Im letzten Jahr ist er in hübschen

Räumen am Kurfürstendamm in der Halenseegegend wieder auferstanden. Auch in
der ersten Etage besteht er aus einigen sehr gemütlichen Räumen, einem
Lebezimmer, einem Lesezimmer, einer kleinen Bar und zwei großen Räumen, die als

Restaurant dienen. An den Wänden hängen die Bilder berühmter Theaterleute von
heute bis zurück ins letzte Jahrhundert. Die Stühle und Wandbänke sind mit reizend
modernen Stoffen bezogen. Aus einer erstklassigen Küche wird Fisch und Fleisch,
Weißbrot, Bier, Wein und Schnaps serviert. Die Preise sind höher als.im Osten;
aber alles ist so kultiviert wie im besten mitteleuropäischen Restaurant — vom
Kellner im Frack bis zum Portier und zum liebenswürdigen Klubdirektor. Alles ist
neu eingerichtet, und wenn man fragt, wie denn das unter diesen Umständen
möglich gewesen sei, bekommt man ein großzügig lächelndes Achselzucken: «Einmal
müssen wir doch wieder anfangen wie Menschen zu leben.» Es scheint, es sind die
Künstler in Berlin, die diesen Anfang machen.

ERIKA MARKWALD

3 8 1



PHILOSOPHIE IN DEUTSCHLAND
Zu der neugegründeten «Zeitschrift für philosophische Forschung»,

Gryphius-Verlag, Reutlingen 1946, herausgegeben von Georgi Schischkoff

Trotz Papierknappheit und vieler anderer formaler Hindernisse schießen in
Deutschland immer neue Zeitschriften aus dem Boden. Dabei ist den meisten der
Charakterzug gemeinsam, daß sie brennende Zeitprobleme von einem ideellen
Standpunkt aus «prinzipiell» lösen wollen, was aber bei dem Tiefstand des

gesamten Lebens kaum mehr möglich sein dürfte. Unter diesem Aspekt erwecken
diese Unternehmen sehr oft den peinlichen Eindruck einer sterilen Unwirklichkeit,
was nur dazu beiträgt, den spöttischen Unterton in dem Ausdruck «Volk der
Dichter und Denker» noch mehr zu befestigen, als dies bis jetzt schon der Fall ist.

Um so erfreulicher sticht die im Jahre 1946 gegründete «Zeitschrift für
philosophische Forschung» von dem Großteil der übrigen Neugründungen ab. Sie stellt
nämlich als Grundbedingung für die Aufnahme von Beiträgen, daß dieselben
Ergebnisse einer wirklichen «Forschung» im besten Sinne des Wortes darstellen müssen.
Diese Bedingung ist in dem ersten vorliegenden Heft tatsächlich erfüllt, und so

fehlt auch jene gefährliche und nicht nur bei den Deutschen vorhandene Tendenz,
daß das allgemein wachsende philosophische Interesse in Theoretisieren und in
«Philosophiererei» im Sinne einer Art Halbbildung umschlägt, wie dies zum Beispiel
bei gewissen Jüngern der Existentialphilosophie ganz deutlich, manchmal sogar in
erschreckendem Maße der Fall ist.

Eine andere erfreuliche Seite dieser Zeitschrift besteht darin, daß sie betontermaßen

nicht das Organ eines bestimmten philosophischen Kreises sein will, sondern
daß sie sich allen möglidien Strömungen und Problemgebieten unparteiisch zur
Verfügung stellt, also weitgehend orientierenden Charakter besitzt.

Die Idee des Unternehmens stammt ausschließlich vom Herausgeber selbst. Dieser
stammt aus Bulgarien, lebt aber schon sehr lange in Deutschland und ist ein Schüler

von Prof. Kurt Huber, der durch einen allzu frühen Tod bei dem Münchner
Studentenaufstand im Juli 1943 aus seiner Forschertätigkeit gerissen wurde.

Es ist deshalb ein schöner Zug, daß der Verstorbene nicht nur durch einen Nachruf,

sondern durch die posthume Publikation seiner Studie «Leibniz und wir» geehrt
wird. Wie der Titel schon sagt, handelt es sich um eine Verbindungsaufnahme
zwischen modernen Problemstellungen und der Leibnizschen Philosophie. Diese
besteht ja in einer großartigen Zusammenschau aller natur- und geisteswissenschaftlichen

Erkenntnis der damaligen Zeit, während anderseits unsere modernen Denker
von Format die künstliche Kluft zwischen beiden Wissenschaftsgebieten zu
überbrücken, die Universitas wiederherzustellen suchen. Hubers Arbeit enthält nun eine

Menge Anregungen, die Leibnizschen Gedankengänge wiederaufzunehmen und nach

dem Stand unserer heutigen Wissenschaft in einer Art Leibniz-Renaissance
auszubauen.

Da sich die europäische Philosophie schon seit geraumer Zeit vornehmlich mit
Erkenntnistheorie befaßt, so enthält die Zeitschrift naturgemäß mehrere Aufsätze
aus diesem Gebiet: «Das Modalitätenproblem», von Walter Bröcker (während des

Krieges Professor an der Universität Rostock), «Gottlieb Frege als Philosoph», von
Prof. Paul F. Linke, Jena (scharfer Bekämpfer des Irrationalismus und der
Existentialphilosophie), «Zum Problem der philosophischen Grundlehre», von Prof. Rudolf
Zocher (Ordinarius in Erlangen). Logik und Erkenntnislehre mögen als sehr trockene
und unfruchtbare Wissenschaftszweige erscheinen; sie stellen aber eine heute
unumgängliche Selbstkritik der eigenen Forschungsmethoden dar, die um so

notwendiger erscheint, wenn man bedenkt, wie nahe zum Beispiel die Ausdrucksweise

3 82



der Existentialphilosophie manchmal bereits an sträflichen Mißbrauch der Sprache
grenzt und wieweit unser Fühlen und Denken überhaupt sich durch die zunehmende
Verwirrung der Begriffe auf den toten Geleisen von Mißverständnissen und des
Aneinandervorbeiredens bewegt.

Prof. Willy Hellpach (Leiter des psychologischen Instituts in Heidelberg) ist mit
einem außerordentlich klar geschriebenen Aufsatz «Numen und Ethos, Ansatz zur
Weltreligionsphilosophie» vertreten. Hellpach sieht das Gemeinsame der großen
Weltreligionen wie das Wesentliche jeder Religion überhaupt in der innigen
Verschmelzung und Wechselbeziehung des Numinosen — dessen Momente in dem
heiligen Erschauern, im Mirum, Tremendum usw. bestehen — mit dem Ethischen,
dem Moralischen. Wegen des Fehlens eines wirklichen Ethos erkennt er deshalb zum
Beispiel der homerischen Götterwelt der Griechen das Prädikat «religiös» ab, wehrt
sich aber anderseits gegen die Verengung des Begriffes «Ethos» auf dem Gebiet des
sozialen Ethos.

Eine als Anregung gedachte, vergleichende Studie von wenigen Seiten «Was
können wir von der Philosophie der Inder lernen?», von Helmuth von Glasenapp
(Tübingen), rundet das Bild von der Vielseitigkeit der Zeitschrift ab.

Man könnte ihr vielleicht den Vorwurf machen, daß sie in der heutigen Zeit
zu sehr abseits stünde; denn es mehren sich ja die Rufe an die philosophischen
Fachgelehrten nach einer lebensnahen und volksverbundenen Philosophie.
Demgegenüber steht das Geständnis Zochers: «Der Philosoph muß Zeit haben. Zeit haben
müssen gegenüber dem drängenden Rufe des Lebens — darin drückt sich vielleicht
die Tragik des philosophischen Menschentypus, seine eigenste Tragik aus.» Dazu
kommt noch eine andere Tragik unserer Zeit: Sobald ein Philosoph mit seinen

Gedankengängen zufällig oder absichtlich in Berührung mit Gegenwartsfragen gerät,
so pflegt seine Lehre zu abwegigen Zwecken mißbraucht, verdreht oder regelrecht
ausgeschlachtet zu werden, was für den Autor zur Folge hat, daß er — kraß
ausgdrückt — im Propagandaministerium oder im Gefängnis landet oder bei dem
raschen Auswechseln der heutigen Ideologien beides hintereinander. Es mag daher
eher als Vorzug erscheinen, wenn einige momentan im Rampenlicht stehende
Persönlichkeiten des deutschen Geisteslebens nicht auf der ständigen Mitarbeiterliste
figurieren und dafür mehrere ausländische Gelehrte wie Lord Bertrand Russell oder
die Professoren Le Senne und Lavelle von der Sorbonne ihre Mitarbeit zugesagt
haben. Die Zeitschrift, die mit ihrer Auflage von 6500 Exemplaren in der
französischen Zone bereits vergriffen ist, würde es verdienen, daß sie sich trotz aller
Schwierigkeiten erhalten und trotz der Absperrung auch im Ausland einführen
k°nnte- DR. WALTER ZÖLLNER

PIERRE LOTI UND DER ORIENT

Eine Ausstellung türkischer Kunst im Pariser Musée Cernuschi zeigte neulich als

eines ihrer besten Bilder «Le Bain Turc» vom Künstler Tourgout Zaim: eine
nackte, dem Bad entstiegene Türkin, die ihr schwarzes Haar zurechtmacht. Nichts
könnte die Zwangsrevolutionierung der türkischen Sitten durch Mustafa Kemal
Atatürk besser kennzeichnen als dieses Dokument. Was früher für die Oeffentlich-
keit am allergeheimsten war, wird heute exhibiert, und wer die alte Türkei noch
persönlich erleben durfte, hat heute Mühe, sich die damaligen Sitten vorzustellen.
Historischer Wert kommt deshalb den noch immer viel gelesenen Romanen von
Pierre Loti zu: «Aziadé», «Les Désenchantées», «La Turquie agonisante». Wir
erfahren durch sie sogar weit mehr als ein gewöhnlicher Orientreisender, der sich

3 8 3



für die Frauenfrage interessierte, ermitteln konnte. Allerdings drängte sich jedem
Leser von Lotis Romanen die Frage auf: Sind diese Erlebnisse wahr? Sind die
Angaben zuverlässig? Die Antwort finden wir in einer an Format und Inhalt
außergewöhnlichen Doktordissertation von Pierre E. Briquet: «Pierre Loti et l'Orient.»1
Briquet hat sich als Amerika- und Romkorrespondent genferischer Blätter einen
Namen gemacht. Er hat aber auch, was weniger bekannt ist, in jüngeren Jahren
in der Türkei gelebt, und zwar in der vorkemalistischen Zeit, als die Männer noch
Turbane und rote Mützen und die Frauen mehr oder weniger dichte Schleier trugen.
Was er uns auf 608 Seiten zu erzählen weiß, fußt also zum Teil auf eigenen
Beobachtungen. Aber vor allem erstrecken sich seine mehrjährigen Studien auf den
Dichter Loti und sein Werk, und um das Selbstbiographische in den Reisebüdiern
des verstorbenen französischen Marineoffiziers besser deuten zu können, reiste
Briquet selbst nach Lotis Vaterstadt Rochefort und setzte sich mit der Familie Viaud
in Verbindung.

Pierre Loti hat, aber nur was die Abenteuerromantik anbelangt (ich betone dies
ausdrücklich, damit man mir den für ihn wenig schmeichelhaften Vergleich
verzeihe), Aehnlichkeit mit Karl May. Beider Romane haben, trotz ihrem großen
Unterschied in künstlerischer Hinsicht, eines miteinander gemeinsam. Sie sind so
egozentrisch abgefaßt, daß sich der Leser unwillkürlich fragt: Ist dies wahr? Hat
der Verfasser dies wirklich alles erlebt? Karl May hat alles getan, um seine
Lesergemeinde zu überzeugen, daß er mit den von ihm konstruierten Helden Old
Shatterhand und Kara ben Nemsi identisch sei und hat, damit man es eher glaube,
in Radebeul bei Dresden ein Karl-May-Museum gegründet. Auch Lotis Geburtshaus
in Rochefort ist ein Museum, mit einer Moschee im ersten Stock, wo die Grabstele
seiner geliebten Aziadée, die auf dem türkischen Friedhof in Eyub begraben sein
soll, aufgestellt ist. «Konnte Loti türkisch?», so lautet eine Ueberschrift in Briquets
Buch, und die Antwort lautet: sehr unvollkommen. Er hatte sogar Mühe, sich mit
seinem eigenen Diener zu verständigen. Auch Lotis auf Aeußerlichkeiten beruhende
Türkenfreundschaft und seine oft inkonsequente feindliche Einstellung Europäern
und christlichen Orientalen gegenüber untersucht Briquet kritisch und
unvoreingenommen. Aber Lotis glänzenden Milieuschilderungen und seiner Intuition im
Erfassen exotischer Sitten und Bräuche tut dies keinerlei Abbruch. Wer sich für die
Türkei der Vorrevolution und speziell für die damalige Stellung der Frau
interessiert, der darf Pierre Loti und seinen gewissenhaften Kommentator Pierre Briquet
nicht außer acht lassen.

EDUARD GRAETER

1 Editions de la Baconnière, Neudiâtel.

384


	Kleine Rundschau

