Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1947-1948)

Artikel: Das Gesetz der Neuzeit

Autor: Taubes, Jakob

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758466

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758466
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS GESETZ DER NEUZEIT

VON JAKOB TAUBES

Wir bringen aus dem demndchst bei Francke AG., Bern, erscheinenden Werk iiber
die «Abendlindische Eschatologie» einige grundsitzliche Partien, die sich im Epilog
zu einer Deutung abendlindischer Existenz und zur Feststellung vom Ende der Neu-
zeit verdichten. Die Studien des jungen Philosophen, die dem innersten Geschehen
abendlindischer Geschichte nachgeben, enthiillen neuartig die Strukturen des Abend-
landes und bieten einen vertieften Beitrag zur Frage nach dem Sinn des gegenwiirti-
gen Geschehens und nach den Grundziigen des gegenwirtigen Zeitalters.

Die Geschichte der neuzeitlichen Eschatologie ldfit, wenn der Blick
auf das wesentliche Geschehen geheftet bleibt, eine gesetzmifige
Rhythmik erkennen. Die Summe der Eschatologie fafit sich in der alten
apokalyptischen Formel: Reich Gottes auf Erden, zusammen. Die
Formel vom Reich Gottes auf Erden ist zweisinnig, und der Akzent
liegt jeweils entweder auf dem Beginn oder auf dem Ende. Es ist
zunichst die Vorstellung vom kommenden, zukiinftigen Reich Gottes,
die den gililtigen Horizont eines Lebenskreises sprengt. Ein geschlos-
senes, gereiftes System, das in sich selbst den ruhenden Pol gefunden,
sich selbst absolut gesetzt und alle sprengenden Gewalten eingeddimmt
hat, wird zunichst durch die Prophetie vom Reich Gottes als ecclesia
spiritualis aufgebrochen. Das innerliche Licht einer ecclesia spiritualis
aber brennt die Mauern der dufleren Institutionen ni¢der. Das inner-
liche Licht wird zur verzehrenden Flamme und wandelt sich in ein
Feuer auf Erden. Damit riickt das Ende der apokalyptischen Formel
in die Mitte. Die Verkiindigung des Reiches Gottes dringt zur Ver-
wirklichung. Dieser Rhythmus von Verkiindigung und Verwirklichung,
von «ecclesia spiritualis» und «auf Erden» durchzieht das eschato-
logische Geschehen.

So sprengt die joachimitische Theologie der Geschichte das System
des mittelalterlichen Gottesstaates. Die Parole der ecclesia spiritualis
zerstort die seit Augustin giltige Gleichung: Kirche = Reich Gottes,
darauf der mittelalterliche Gottesstaat griindet. Joachim und die Spi-
ritualen kiinden das Reich Gottes als ecclesia spiritualis, als ein gei-
stiges .Reich. Zu Ende gefiithrt wird die joachimitische Geschichts-
theologie durch die Theologie der Revolution Thomas Miinzers. Denn
Miinzer und die Tdufer wollen das Reich Gottes, die ecclesia spiri-

348



tualis auf Erden verwirklichen. Notwendig taucht darum bei Thomas
Miinzer das Problem der Gewalt auf, und seine Theologie rechtfertigt
das Gewaltrecht des Guten. Die Theologie der Revolution ist die
Theologie der Gewalt.

Der Zusammenbruch in Miinster beschliefit das Kapitel der tdu-
ferischen Revolution, die sich im Schatten des mittelalterlichen Gottes-
staates vollzieht. Inzwischen zerbrockeln die christlichen Fundamente
der mittelalterlichen Welt. Erst die Aufklirung schafft ein neues
System, das gleichgewichtet ist und das in der ratio eine neue Mitte
findet. In der Zeit des Rationalismus setzt sich die «Kirche der Ver-
nunft» dem Reich Gottes gleich, Dafl die Gottin der Vernunft und
ihre Kirche im katholischen Frankreich ihre Triumphe feiert, ist nicht
zufillig, und schon Dostojewskij hat in seinen politischen Schriften
den Zusammenhang zwischen Rationalismus und Katholizismus auf-
gedeckt. Das Zeitalter der Aufklirung erborgt sich seinen Geschichts-
anspruch von der katholischen Kirche. Mittelalter und Aufklirung
sind die beiden statischen Lebenskreise im europiischen Raume. Die
Kirche des Mittelalters und die Kirche der Aufklirung setzen sich
beide absolut und ruhen auf der Gleichung: die Kirche ist das Reich
Gottes.

Die kulturselige Zeitewigkeit der Aufklirung wird durch das Erd-
beben in Lissabon erschiittert. Es tauchen Tiefen auf, die das System
der ratio nicht einfangen kann. Am Problem des Bosen entziindet sich
die Dialektik des deutschen Idealismus, die iiber das Zeitalter des
Rationalismus hinaustreibt. Lessing eroffnet die Reihe derer, die das
Reich Gottes nicht in die Welt des Rationalismus verwirklicht sehen,
sondern das Reich Gottes als ein zukiinftiges prophezeien. Die «Er-
ziechung des Menschengeschlechts» ist das erste Manifest des philo-
sophischen Chiliasmus, der die Eschatologie des deutschen Idealismus
von Kant bis Hegel bestimmt. Die Konstellation Joachims ist wieder
hergestellt. In der «Philosophie der Weltgeschichte» bewegt sich Hegel
in der Bannmeile Joachims. Das «Reich Gottes» der Hegelschen Phi-
losophie der Religion ist identisch mit dem «intellectuellen Reich»
(ecclesia spiritualis) der Hegelschen Geschichte der Philosophie. Zu
Ende gefithrt wird die Hegelsche Philosophie der Geschichte durch die
Philosophie der Revolution des Marxismus. Die Linkshegelianer
wollen das Reich Gottes, das Hegelsche «intellectuelle Reich» auf
Erden verwirklichen. Marx will die Welt am Leitfaden der Hegel-
schen Vernunft revolutionieren. Die Arbeiterklasse weif3 3ich, nach
Engels, als Erbin des deutschen Idealismus. Mit dem Marxismus ver-
binden sich Gruppen utopischer Sozialisten, die, wie der Kreis um
Weitling, noch direkt an die Taufer ankniipfen. Notwendig taucht
auch bei Karl Marx das Problem der Gewalt auf und er rechtfertigt

349



das Gewaltrecht der Revolution. Die Philosophie der Revolution ist,
wie Sorel eindeutig enthiillt, die Philosophie der Gewalt.

Wiahrend jedoch Miinzer in seiner Kritik der mittelalterlichen Welt
das religiose und soziale Element vereinigt, wird am Ende der biirger-
lichen Welt die Kritik von Marx und Kierkegaard getrennt gefiihrt.
So fern Marx und Kierkegaard einander scheinen, so nah sind sie
miteinander im gemeinsamen Angriff gegen die biirgerliche Gesell-
schaft und im Entspringen aus Hegel verwandt. Marx richtet seine
Kritik auf die Selbstentfremdung, die fiir den Menschen der Kapi-
talismus ist, Kierkegaard richtet seine Kritik auf die Selbstentfrem-
dung, die fiir den Christen die Christenheit ist.

Mit unerhorter Anstrengung ist in Hegel die Situation der Welt-
mitte erreicht. Die Vermittlung von burgerlicher Gesellschaft, christ-
licher Religion und den Prinzipien der Philosophie wird von den
Nachfolgern Hegels als Harmonisierung, ja als «krassester Mate-
rialismus» verworfen. Die mystische, spitzenhafte Ineinssetzung von
Vernunft und Wirklichkeit, die Hegel vollzieht, wird von Marx und
Kierkegaard in die Enden der Aeuflerlichkeit und Innerlichkeit aus-
einander gesetzt. Hegels Anstrengung, die Enden zu vereinen, war
eine «Anstrengung des Begriffs». Gegeniiber Hegels Allseitigkeit im
einseitigen Element des Begriffs, vertreten Marx und Kierkegaard die
entschiedene Einseitigkeit des Interesses im allseitigen Element der

Wirklichkeit.

Mit Hegel einerseits, Marx und Kierkegaard anderseits ist der
Kreis dieser Studien nicht zufillig geschlossen, sondern im Wesen
beschlossen. Denn im Widerstreit von Oben (Hegel) und Unten (Marx
und Kierkegaard), im Rify zwischen Innen (Kierkegaard) und Auflen
(Marx) ist die ganze Spannweite beschrieben, in die sich abendlin-
dische Existenz dehnt.

Existenz sagt einerseits dasselbe wie Ekstase, dieses griechisch, jenes
lateinisch. Existenz sagt aber auch, in «nackter Existenz», das Mini-
mum des Vegetierens aus. Zwischen Maximum, Ekstase und Mini-
mum, nackte Existenz, liegt der Intervall menschlichen Lebens. Das
Oben der Ekstase Hegels ist gedemiitigt in das Unten der nackten
Existenz von Marx und Kierkegaard. Die Ekstase der Liebe Hegels
ist verscheucht durch die Not der Existenz — durch Angst und Schuld
(Kierkegaard), durch Hunger und Elend (Marx), durch Verzweiflung
und Tod. Das Maximum und das Minimum sind absolute Mafle und
als solche das Ende. Aufgerissen in die Gegensdtze von Oben und
Unten, von Innen und Auflen, endet Hegels Philosophie und die
Prophetie von Marx und Kierkegaard. Die Geschichte der Zeit wird
von ihnen gelebt als Spannung zu diesem Ende hin.

350



Die Entscheidung, zu der Marx und Kierkegaard aufrufen, vertieft
die Scheidung, setzt diese absolut. Darum beginnt mit diesem Ruf zur
Entscheidung die Krisis, die noch die Gegenwart erzittern ldfit. Denn
Krisis ist Scheidung aus dem Ruf zur Entscheidung. Wie die Krisis
von Renaissance und Reformation das Gefiige des Mittelalters zer-
bricht, so zerbricht die Krisis, bezeichnet durch den Ruf zur Ent-
scheidung von Marx und Kierkegaard, das Gefiige der Neuzeit.
Indem aber das Gefiige der Neuzeit zerbricht, ist der Aeon abge-
schlossen, der durch die Marksteine: Altertum—Mittelalter—Neuzeit
bezeichnet ist. Schon Hegel hat seine Philosophie als das volle Ende
des abendldandischen Geistes verstanden. Die Philosophie aber ist das
«Innerste der Weltgeschichte». Die «letzte Philosophie» ist das Resul-
tat aller fritheren: «Nichts ist verloren, alle Prinzipien sind erhalten.»
Hegels Vollendung aber ist eine Verschnung des Verderbens, denn
sie ist der letzte Akt vor einer grofien Umkehr und vor dem absoluten
Bruch mit der antik-christlichen, abendlindischen Tradition. Dieses
endgeschichtliche Wissen bestimmt nicht nur Hegel und seine Nach-
folge, auch die Gegner Hegels stehen in diesem Kreis. Wenn Burck-
hardt auch an der verniinftigen Konstruktion Hegels zweifelt, be-
statigt er doch dessen endgeschichtliche Situation. Denn das letzte
Motiv von Burckhardt ist die Erkenntnis, dafl es mit Alt-Europa zu
Ende geht.

War aber in der Krisis von Reformation und Renaissance die Ent-
scheidung der Elemente eindeutig als «re», als Zuriick: entweder zum
rein Christlichen oder zum rein Antiken, so ist am Ende der Neuzeit
Antikes und Christliches untrennbar verwirrt und damit beides ins
Ende gestellt. Sicher will auch Kierkegaard das urspriingliche Chri-
stentum und Marx die griechische polis auf allgemeinem Grund er-
neuern. Allein, Kierkegaards Einzelner, ist er nicht jenes Ich, das die
Renaissance entdeckt hat? Das Proletariat von Marx, ist es nicht jene
messianische Gemeinde der Apokalyptik? So kreuzen sich Antikes
und Christliches und verschwimmen im Abendlindischen zur Iden-
titdt, und damit ist Antikes und Christliches in die Vollendung ge-
stellt: als volles Ende.

Indem Hegel die antik-christliche Welt, eine Epoche von zweiein-
halb Jahrtausenden abschlieft, beendet er in der Tat die Geschichte
des abendlandischen Geistes. Eine neue Epoche beginnt, die einen
neuen Aeon einleitet, der in einem tieferen Sinne als dem des Kalen-
ders post christum ist. Diese Epoche, in der die Schwelle der abend-
lindischen Geschichte tiberschritten ist, weifd sich zuerst als Nicht-
Mehr des Vergangenen und als Noch-Nicht des Kommenden. Diirftig
erscheint diese Zeit allen schwachen Geistern, die sich nach Gehausen
und Sicherungen sehnen. Dem Kommenden aber dient man nicht,

351



indem man das Gewesene verteufelt oder neu belebt, sondern allein
dadurch, daff man standhilt im Nicht-Mehr und Noch-Nicht, im
Nichts der Nacht, und sich eben damit offenhilt fiir die ersten Zeichen
des kommenden Tages. Wie viele fiir das Kommende aufgesprengt
sind, zahlt nicht. Wer jene sind, das entscheidet iiber ihren Standort;
denn sie sind es, die vermessen die Mafle des Seins, indem sie die
Winke des Kommenden deuten.

Als Erbe und Aufgabe, als Nicht-Mehr und Noch-Nicht st dem
neuen Geschlechte am Ende des abendlindischen Aeons der Wider-
streit von Oben und Unten, der Rif8 zwischen Innen und Auflen als
Grundrify des Seins iibergeben. Das Siegel, um das Zerrissene zu einen,
aber ist die coincidentia oppositorum. Die Gegensitze aber fallen
zusammen: vor und in Gott, der je hoher ist als das Oben und je
tiefer als das Unten, absteigend und aufsteigend, so daf} er alles er-
fiillt. Innen und Auflen umspannt Gott, der ist sowohl der je Innere
jedem Ding, weil in Ihm ist alles, wie der je Aeuflere jedem Ding,
weil Er ist alles. Weil alles in Gott ist, ist alles ek-sistent, hat alles
seine Mitte aufler sich selbst: in Gott. Allein der Mensch kann sich
abwenden von der Mitte Gottes und insistent sein. Der Mensch ver-
steift sich gegen Gott und nimmt sich selbst zur Mitte. Das gottliche
Maf} vergessend, vermifit sich der Mensch immer mehr und nimmt
sich selbst zum Maf}: der Mensch ist das Maf} aller Dinge. Indem sich
der Mensch selbst als Subjekt zum Maf} aller Dinge macht, verdeckt
er den echten Zusammenhang der Dinge und erstellt Gemichte, fiillt
die Welt mit Zwecken und Sicherungen aus, rundet sich die Welt
zum Gehiuse, mauert sich selbst ein. Diese Gemichte verdecken die
Zusammenhinge der Dinge mit und in Gott und stoflen Gott in das
«Geheimnis». Damit wird aber auch die Verflechtung der Dinge zum
Geheimnis, je mehr diese durch die Handhabung, durch die Technik
des Menschen in ein neues, unechtes Maf} gezwingt werden.

Es fragt sich: warum durchherrscht dieser Irrtum gerade den Men-
schen — dieser Irrtum, der den Menschen in die weiteste Gott-Ferne
schleudert? In diesem Irren wird das Wesen des Menschen als Schatten
Gottes enthiillt. Gerade weil der Mensch Schatten Gottes ist, kann er
darauf verfallen — und was entscheidend ist, kann es ihm gelingen,
sich selbst als Maf} zu setzen. Der Schatten ist die Schlange, die den
Menschen verfithrt, sich selbst wissend wie Gott zu diinken... am
Ende: sich selbst Gott zu dinken — und Gott nur als Schatten seiner
selbst. Indem der Mensch sich zum Maf setzt, tritt der Schatten in
die Mitte und der Zusammenhang der Dinge mit Gott wird ver-
dunkelt. Das ist die Finsternis und Umnachtung der Welt.

Wenn sich der Mensch aber nicht in die Schonheit der Nacht ver-
guckt, sondern sie als Finsternis erschaut, wenn der Mensch seine

352



Gehiuse als Verstellungen erkennt, wenn er seine Insistenz als Ver-
steifung versplirt, sein eigen Maf als Liige und Irrtum entlarvt, tagt’s
auch in der Menschenwelt, vollzieht sich die Wendung von der In-
sistenz zur Existenz. Indem es tagt, kehren sich alle Mafle um. Der
Mensch ist dann heimgeholt von Gott und ek-sistiert, da er seine
Mitte findet: in Gott. Denn der Mensch ist in sich nichts, so er nicht
teilnimmt an Gott. Damit hebt sich der Schleier, der tiber der Welt
lagert, die Nebel zerreiffen, die vermessenen Mafle des Menschen
fallen und das Mafl Gottes wird offenbar.

Das Mafl Gottes ist das Heilige. Das Heilige ist zunichst Aus-
sonderung. Heiligsein heifft zuerst abgesondert sein. Das Heilige ist
die Schrecknis, die das Gefiige der Welt erschiittert. Die Erschiitterung
durch das Heilige sprengt das Gefiige der Welt fiir das Heil. Im
Gericht der Geschichte richtet das Heilige. Geschichte ist nur dann,
wenn Wahrheit aus der Irre ausgesondert, wenn Wahrheit aus dem
Geheimnis erhellt wird. Die Geschichte hellt sich auf vom Gehelmrus
der Irre zur Offenbarung der Wahrheit.

23 353



	Das Gesetz der Neuzeit

