
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1947-1948)

Artikel: Das Gesetz der Neuzeit

Autor: Taubes, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758466

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758466
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS GESETZ DER NEUZEIT

VON JAKOB TAUBES

Wir bringen aus dem demnächst bei Francke AG., Bern, erscheinenden Werk über

die « Abendländische Eschatologie» einige grundsätzliche Partien, die sich im Epilog
zu einer Deutung abendländischer Existenz und zur Feststellung vom Ende der Neuzeit

verdichten. Die Studien des jungen Philosophen, die dem innersten Geschehen

abendländischer Geschichte nachgehen, enthüllen neuartig die Strukturen des Abendlandes

und bieten einen vertieften Beitrag zur Frage nach dem Sinn des gegenwärtigen

Geschehens und nach den Grundzügen des gegenwärtigen Zeitalters.

Die Geschichte der neuzeitlichen Eschatologie läßt, wenn der Blick
auf das wesentliche Geschehen geheftet bleibt, eine gesetzmäßige
Rhythmik erkennen. Die Summe der Eschatologie faßt sich in der alten
apokalyptischen Formel: Reich Gottes auf Erden, zusammen. Die
Formel vom Reich Gottes auf Erden ist zweisinnig, und der Akzent
liegt jeweils entweder auf dem Beginn oder auf dem Ende. Es ist
zunächst die Vorstellung vom kommenden, zukünftigen Reich Gottes,
die den gültigen Horizont eines Lebenskreises sprengt. Ein geschlossenes,

gereiftes System, das in sich selbst den ruhenden Pol gefunden,
sich selbst absolut gesetzt und alle sprengenden Gewalten eingedämmt
hat, wird zunächst durch die Prophétie vom Reich Gottes als ecclesia

spiritualis aufgebrochen. Das innerliche Licht einer ecclesia spiritualis
aber brennt die Mauern der äußeren Institutionen nieder. Das innerliche

Licht wird zur verzehrenden Flamme und wandelt sich in ein
Feuer auf Erden. Damit rückt das Ende der apokalyptischen Formel
in die Mitte. Die Verkündigung des Reiches Gottes drängt zur
Verwirklichung. Dieser Rhythmus von Verkündigung und Verwirklichung,
von «ecclesia spiritualis» und «auf Erden» durchzieht das eschato-

logische Geschehen.
So sprengt die joachimitische Theologie der Geschichte das System

des mittelalterlichen Gottesstaates. Die Parole der ecclesia spiritualis
zerstört die seit Augustin gültige Gleichung: Kirche Reich Gottes,
darauf der mittelalterliche Gottesstaat gründet. Joachim und die Spi-
ritualen künden das Reich Gottes als ecclesia spiritualis, als ein
geistiges Reich. Zu Ende geführt wird die joachimitische Geschichtstheologie

durch die Theologie der Revolution Thomas Münzers. Denn
Münzer und die Täufer wollen das Reich Gottes, die ecclesia spiri-

348



tualis auf Erden verwirklichen. Notwendig taucht darum bei Thomas
Münzer das Problem der Gewalt auf, und seine Theologie rechtfertigt
das Gewaltrecht des Guten. Die Theologie der Revolution ist die

Theologie der Gewalt.
Der Zusammenbruch in Münster beschließt das Kapitel der

täuferischen Revolution, die sich im Schatten des mittelalterlichen Gottesstaates

vollzieht. Inzwischen zerbröckeln die christlichen Fundamente
der mittelalterlichen "Welt. Erst die Aufklärung schafft ein neues

System, das gleichgewichtet ist und das in der ratio eine neue Mitte
findet. In der Zeit des Rationalismus setzt sich die «Kirche der
Vernunft» dem Reich Gottes gleich. Daß die Göttin der Vernunft und
ihre Kirche im katholischen Frankreich ihre Triumphe feiert, ist nicht
zufällig, und schon Dostojewskij hat in seinen politischen Schriften
den Zusammenhang zwischen Rationalismus und Katholizismus
aufgedeckt. Das Zeitalter der Aufklärung erborgt sich seinen Geschichtsanspruch

von der katholischen Kirche. Mittelalter und Aufklärung
sind die beiden statischen Lebenskreise im europäischen Räume. Die
Kirche des Mittelalters und die Kirche der Aufklärung setzen sich

beide absolut und ruhen auf der Gleichung: die Kirche ist das Reich
Gottes.

Die kulturselige Zeitewigkeit der Aufklärung wird durch das
Erdbeben in Lissabon erschüttert. Es tauchen Tiefen auf, die das System
der ratio nicht einfangen kann. Am Problem des Bösen entzündet sich

die Dialektik des deutschen Idealismus, die über das Zeitalter des

Rationalismus hinaustreibt. Lessing eröffnet die Reihe derer, die das

Reich Gottes nicht in die Welt des Rationalismus verwirklicht sehen,
sondern das Reich Gottes als ein zukünftiges prophezeien. Die
«Erziehung des Menschengeschlechts» ist das erste Manifest des

philosophischen Chiliasmus, der die Eschatologie des deutschen Idealismus
von Kant bis Hegel bestimmt. Die Konstellation Joachims ist wieder
hergestellt. In der «Philosophie der Weltgeschichte» bewegt sich Hegel
in der Bannmeile Joachims. Das «Reich Gottes» der Hegeischen
Philosophie der Religion ist identisch mit dem «intellectuellen Reich»
(ecclesia spiritualis) der Hegeischen Geschichte der Philosophie. Zu
Ende geführt wird die Hegeische Philosophie der Geschichte durch die
Philosophie der Revolution des Marxismus. Die Linkshegelianer
wollen das Reich Gottes, das Hegeische «intellectuelle Reich» auf
Erden verwirklichen. Marx will die Welt am Leitfaden der Hegel-
schen Vernunft revolutionieren. Die Arbeiterklasse weiß sich, nach

Engels, als Erbin des deutschen Idealismus. Mit dem Marxismus
verbinden sich Gruppen utopischer Sozialisten, die, wie der Kreis um
Weitling, noch direkt an die Täufer anknüpfen. Notwendig taucht
auch bei Karl Marx das Problem der Gewalt auf und er rechtfertigt

349



das Gewaltrecht der Revolution. Die Philosophie der Revolution ist,
wie Sorel eindeutig enthüllt, die Philosophie der Gewalt.

Während jedoch Münzer in seiner Kritik der mittelalterlichen Welt
das religiöse und soziale Element vereinigt, wird am Ende der bürgerlichen

Welt die Kritik von Marx und Kierkegaard getrennt geführt.
So fern Marx und Kierkegaard einander scheinen, so nah sind sie

miteinander im gemeinsamen Angriff gegen die bürgerliche Gesellschaft

und im Entspringen aus Hegel verwandt. Marx richtet seine
Kritik auf die Selbstentfremdung, die für den Menschen der
Kapitalismus ist, Kierkegaard richtet seine Kritik auf die Selbstentfremdung,

die für den Christen die Christenheit ist.
Mit unerhörter Anstrengung ist in Hegel die Situation der Weltmitte

erreicht. Die Vermittlung von bürgerlicher Gesellschaft, christlicher

Religion und den Prinzipien der Philosophie wird von den

Nachfolgern Hegels als Harmonisierung, ja als «krassester
Materialismus» verworfen. Die mystische, spitzenhafte Ineinssetzung von
Vernunft und Wirklichkeit, die Hegel vollzieht, wird von Marx und
Kierkegaard in die Enden der Aeußerlichkeit und Innerlichkeit
auseinander gesetzt. Hegels Anstrengung, die Enden zu vereinen, war
eine «Anstrengung des Begriffs». Gegenüber Hegels Allseitigkeit im
einseitigen Element des Begriffs, vertreten Marx und Kierkegaard die
entschiedene Einseitigkeit des Interesses im allseitigen Element der
Wirklichkeit.

Mit Hegel einerseits, Marx und Kierkegaard anderseits ist der
Kreis dieser Studien nicht zufällig geschlossen, sondern im Wesen
beschlossen. Denn im Widerstreit von Oben (Hegel) und Unten (Marx
und Kierkegaard), im Riß zwischen Innen (Kierkegaard) und Außen
(Marx) ist die ganze Spannweite beschrieben, in die sich abendländische

Existenz dehnt.
Existenz sagt einerseits dasselbe wie Ekstase, dieses griechisch, jenes

lateinisch. Existenz sagt aber auch, in «nackter Existenz», das Minimum

des Vegetierens aus. Zwischen Maximum, Ekstase und
Minimum, nackte Existenz, liegt der Intervall menschlichen Lebens. Das
Oben der Ekstase Hegels ist gedemütigt in das Unten der nackten
Existenz von Marx und Kierkegaard. Die Ekstase der Liebe Hegels
ist verscheucht durch die Not der Existenz — durch Angst und Schuld

(Kierkegaard), durch Hunger und Elend (Marx), durch Verzweiflung
und Tod. Das Maximum und das Minimum sind absolute Maße und
als solche das Ende. Aufgerissen in die Gegensätze von Oben und

Unten, von Innen und Außen, endet Hegels Philosophie und die

Prophétie von Marx und Kierkegaard. Die Geschichte der Zeit wird
von ihnen gelebt als Spannung zu diesem Ende hin.

350



Die Entscheidung, zu der Marx und Kierkegaard aufrufen, vertieft
die Scheidung, setzt diese absolut. Darum beginnt mit diesem Ruf zur
Entscheidung die Krisis, die noch die Gegenwart erzittern läßt. Denn
Krisis ist Scheidung aus dem Ruf zur Entscheidung. "Wie die Krisis
von Renaissance und Reformation das Gefüge des Mittelalters
zerbricht, so zerbricht die Krisis, bezeichnet durch den Ruf zur
Entscheidung von Marx und Kierkegaard, das Gefüge der Neuzeit.
Indem aber das Gefüge der Neuzeit zerbricht, ist der Aeon
abgeschlossen, der durch die Marksteine: Altertum—Mittelalter—Neuzeit
bezeichnet ist. Schon Hegel hat seine Philosophie als das volle Ende
des abendländischen Geistes verstanden. Die Philosophie aber ist das

«Innerste der Weltgeschichte». Die «letzte Philosophie» ist das Resultat

aller früheren: «Nichts ist verloren, alle Prinzipien sind erhalten.»
Hegels Vollendung aber ist eine Versöhnung des Verderbens, denn
sie ist der letzte Akt vor einer großen Umkehr und vor dem absoluten
Bruch mit der antik-christlichen, abendländischen Tradition. Dieses

endgeschichtliche Wissen bestimmt nicht nur Hegel und seine Nachfolge,

auch die Gegner Hegels stehen in diesem Kreis. Wenn Burck-
hardt auch an der vernünftigen Konstruktion Hegels zweifelt,
bestätigt er doch dessen endgeschichtliche Situation. Denn das letzte
Motiv von Burckhardt ist die Erkenntnis, daß es mit Alt-Europa zu
Ende geht.

War aber in der Krisis von Reformation und Renaissance die
Entscheidung der Elemente eindeutig als «re», als Zurück: entweder zum
rein Christlichen oder zum rein Antiken, so ist am Ende der Neuzeit
Antikes und Christliches untrennbar verwirrt und damit beides ins
Ende gestellt. Sicher will auch Kierkegaard das ursprüngliche
Christentum und Marx die griechische polis auf allgemeinem Grund
erneuern. Allein, Kierkegaards Einzelner, ist er nicht jenes Ich, das die
Renaissance entdeckt hat? Das Proletariat von Marx, ist es nicht jene
messianische Gemeinde der Apokalyptik? So kreuzen sich Antikes
und Christliches und verschwimmen im Abendländischen zur Identität,

und damit ist Antikes und Christliches in die Vollendung
gestellt: als volles Ende.

Indem Hegel die antik-christliche Welt, eine Epoche von zweieinhalb

Jahrtausenden abschließt, beendet er in der Tat die Geschichte
des abendländischen Geistes. Eine neue Epoche beginnt, die einen
neuen Aeon einleitet, der in einem tieferen Sinne als dem des Kalenders

post christum ist. Diese Epoche, in der die Schwelle der
abendländischen Geschichte überschritten ist, weiß sich zuerst als NichtMehr

des Vergangenen und als Noch-Nicht des Kommenden. Dürftig
erscheint diese Zeit allen schwachen Geistern, die sich nach Gehäusen
und Sicherungen sehnen. Dem Kommenden aber dient man nicht,

3 5 l



indem man das Gewesene verteufelt oder neu belebt, sondern allein
dadurch, daß man standhält im Nicht-Mehr und Noch-Nicht, im
Nichts der Nacht, und sich eben damit offenhält für die ersten Zeichen
des kommenden Tages. Wie viele für das Kommende aufgesprengt
sind, zählt nicht. Wer jene sind, das entscheidet über ihren Standort;
denn sie sind es, die vermessen die Maße des Seins, indem sie die
Winke des Kommenden deuten.

Als Erbe und Aufgabe, als Nicht-Mehr und Noch-Nicht ist dem
neuen Geschlechte am Ende des abendländischen Aeons der Widerstreit

von Oben und Unten, der Riß zwischen Innen und Außen als

Grundriß des Seins übergeben. Das Siegel, um das Zerrissene zu einen,
aber ist die coincidentia oppositorum. Die Gegensätze aber fallen
zusammen: vor und in Gott, der je höher ist als das Oben und je
tiefer als das Unten, absteigend und aufsteigend, so daß er alles
erfüllt. Innen und Außen umspannt Gott, der ist sowohl der je Innere
jedem Ding, weil in Ihm ist alles, wie der je Aeußere jedem Ding,
weil Er ist alles. Weil alles in Gott ist, ist alles ek-sistent, hat alles
seine Mitte außer sich selbst: in Gott. Allein der Mensch kann sich
abwenden von der Mitte Gottes und insistent sein. Der Mensch
versteift sich gegen Gott und nimmt sich selbst zur Mitte. Das göttliche
Maß vergessend, vermißt sich der Mensch immer mehr und nimmt
sich selbst zum Maß: der Mensch ist das Maß aller Dinge. Indem sich
der Mensch selbst als Subjekt zum Maß aller Dinge macht, verdeckt
er den echten Zusammenhang der Dinge und erstellt Gemächte, füllt
die Welt mit Zwecken und Sicherungen aus, rundet sich die Welt
zum Gehäuse, mauert sich selbst ein. Diese Gemächte verdecken die
Zusammenhänge der Dinge mit und in Gott und stoßen Gott in das

«Geheimnis». Damit wird aber auch die Verflechtung der Dinge zum
Geheimnis, je mehr diese durch die Handhabung, durch die Technik
des Menschen in ein neues, unechtes Maß gezwängt werden.

Es fragt sich: warum durchherrscht dieser Irrtum gerade den Menschen

— dieser Irrtum, der den Menschen in die weiteste Gott-Ferne
schleudert? In diesem Irren wird das Wesen des Menschen als Schatten
Gottes enthüllt. Gerade weil der Mensch Schatten Gottes ist, kann er
darauf verfallen — und was entscheidend ist, kann es ihm gelingen,
sich selbst als Maß zu setzen. Der Schatten ist die Schlange, die den
Menschen verführt, sich selbst wissend wie Gott zu dünken am
Ende: sich selbst Gott zu dünken — und Gott nur als Schatten seiner
selbst. Indem der Mensch sich zum Maß setzt, tritt der Schatten in
die Mitte und der Zusammenhang der Dinge mit Gott wird
verdunkelt. Das ist die Finsternis und Umnachtung der Welt.

Wenn sich der Mensch aber nicht in die Schönheit der Nacht
verguckt, sondern sie als Finsternis erschaut, wenn der Mensch seine

352



Gehäuse als Verstellungen erkennt, wenn er seine Insistenz als

Versteifung verspürt, sein eigen Maß als Lüge und Irrtum entlarvt, tagt's
auch in der Menschenwelt, vollzieht sich die Wendung von der
Insistenz zur Existenz. Indem es tagt, kehren sich alle Maße um. Der
Mensch ist dann heimgeholt von Gott und ek-sistiert, da er seine
Mitte findet: in Gott. Denn der Mensch ist in sich nichts, so er nicht
teilnimmt an Gott. Damit hebt sich der Schleier, der über der Welt
lagert, die Nebel zerreißen, die vermessenen Maße des Menschen
fallen und das Maß Gottes wird offenbar.

Das Maß Gottes ist das Heilige. Das Heilige ist zunächst
Aussonderung. Heiligsein heißt zuerst abgesondert sein. Das Heilige ist
die Schrecknis, die das Gefüge der Welt erschüttert. Die Erschütterung
durch das Heilige sprengt das Gefüge der Welt für das Heil. Im
Gericht der Geschichte richtet das Heilige. Geschichte ist nur dann,
wenn Wahrheit aus der Irre ausgesondert, wenn Wahrheit aus dem
Geheimnis erhellt wird. Die Geschichte hellt sich auf vom Geheimnis
der Irre zur Offenbarung der Wahrheit.

23 353


	Das Gesetz der Neuzeit

