Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1947-1948)

Artikel: Versuch einer judischen Bestandaufnahme
Autor: Goldschmidt, Hermann L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758463

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758463
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VERSUCH EINER
JUDISCHEN BESTANDAUFNAHME

VON HERMANN L. GOLDSCHMIDT

Das neuere jiidische Schrifttum zahlt drei Abschnitte: von Moses
Mendelssohns «Jerusalem», 1783, bis zu Theodor Herzls «Juden-
staat», 1896, den langen Zeitraum neuzeitlichen Erwachens zu einem
vollstindigen Bewufltsein aller eigenen Mdglichkeiten; zwischen 1900
und 1930 mit umfinglichen Nachschlagewerken und Gesamtdarstel-
lungen den Zeitraum einer ersten Zusammenfassung; seit 1930, an-
gesichts drohender Vernichtung von auflen und ebenso bedrohlicher
Aufldsung von innen, einen Zeitraum neuer Besinnung auf den
eigenen Kern. Den Anfang machte die Streitschrift, die nach auflen
fur Gleichberechtigung und nach innen fiir ein vom Mittelalter ab-
gelostes, eigenstindig neuzeitliches Judentum kampfte, das sich hier-
durch gleichzeitig voll entfaltete — bis nach wenigen Jahrzehnten
einer sich am Ziel wihnenden Zusammenfassung neuerdings Streit-
schriften jetzt nur nicht mehr um Selbstbewufitsein rangen, sondern
sich in seinem Besitz mit der Tatsache auseinandersetzen mufiten, dafl
die jidische Teilnahme an der neuzeitlichen Weltgeschichte weder als
solche bereits gesichert war, noch den ihr unbestreitbar angemessenen
Ausdruck schon gefunden hatte.

Eine Durcharbeitung des Schrifttums dieses dritten Abschnitts, in
dem — zwischen 1930 und 1945 — iiber fiinfzig Verfasser in fast
hundert Schriften deutschsprachige oder ins Deutsche iibertragene
judische Stellungnahmen zur jiidischen Lage niedergelegt haben,
offenbart zunichst eine machtvolle innere Widerstandskraft gegen-
iber dem in diesem Zeitraum iibermichtigen leiblichen Tod — da-
neben das Fortleben der alttestamentlichen Gabe, nach eigener Schuld
fragen und fir sie einstehen zu konnen — und ergibt schlieflich eine
erschopfende Bestandaufnahme, die unsere jiidische Gegenwart voll-
stindig spiegelt. Im Rahmen einer Arbeitsgemeinschaft der «Jiidischen
Vereinigung Ziirich» wurde in den letzten Monaten diese Bestand-
aufnahme versucht, deren gedringter Abrif hier folgt.

So verwirrend vielfiltig auch die fiinfzig Stimmen ihr gemeinsames
Selbstbewufltsein auslegen, eine Stimme ist ihr durchwegs verworfenes
Gegenteil: die Selbstauflosung. Diese will das « Anders als die andern»,
das Kurt Guggenheims so iiberschriebener Aufsatz von 1930 wie ein

307



Ungliick beklagt (als ob nicht jeder Mensch, jedes Volk anders wiren
als die andern), in dem Nationalbewufltsein der Umwelt aufgehen
lassen (Constantin Brunner) — durch Verschmelzung mit dem inter-
nationalen Proletariat zum Untergang bringen (Otto Heller) — in
den palidstinensischen Nationalsemitismus eines Volkes «wie alle an-
deren kleineren Volker der weiflen Rasse» miinden lassen (Ben
Chaim) — oder als eine kollektive Neurose durch eine kollektive
Analyse beseitigen (Sigmund Freud).* Eine jiidische Bestandaufnahme
hat mit diesen Stimmen den Anfang zu machen, auch wenn sie blof§
laut wurden, um den jiidischen Fortbestand aufzuheben; der Frage,
was wir sein sollen, mit der Antwort zuvorkommen, daff wir auf-
horen sollten, Juden zu sein! Denn nur diejenige Selbstbehauptung
kann bestehen, die auch gegeniiber eigener Selbstauflosung weder an
sich zweifelt noch verzagt.

Aus der Selbstauflosung rafft Theodor Lessing sich auf zur Heim-
kebr: «Der jlidische Selbsthafl» — diese 1930 verdffentlichte, bahn-
brechende Schrift, der 1933 noch der Vortrag «Deutschland und seine
Juden» folgt — erkennt und nennt den Angelpunkt der Selbstauf-
losung, die nun grundsitzlich iberwunden ist. Statt das eigene
«Anders» zum Schreckgespenst eines schlechthinigen «Anders als die
andern» aufzubauschen und dann iiber diesen selbsterregten Schrecken
nicht mehr hinwegkommen zu konnen, versuche doch jeder, ruft
Lessing, «Wurzel zu schlagen an der Stelle, wohin das Schicksal ihn
stellt, denn von jedem Punkt aus kann die Wurzel dringen bis zum
Mittelpunkt der Erde, wo alle Dinge gleich schwer sind, gleich
schwebend, gleich giiltig»! Kehren wir zuriick zu uns selbst, dann als
wir selbst weiter- und vorwirtszuschreiten, fordert auch Alfred
Doblins «Judische Erneuerung», 1933, und «Flucht und Sammlung
des Judenvolks», 1935, bietet aber keinen eigenen Einsatz, sondern
nur Losungen. Als das Volk den Propheten nicht sogleich erkennt,
der sich thm so deutlich als ein solcher angepriesen hatte, ging der
Schriftsteller Doblin zu neuen Stoffen iiber, der Jude D&blin von
neuem an sich selbst vorbei.

Fir diese und noch manche andere aufr1cht1g gemeinte, aber den-
noch scheiternde Heimkehr liegt eine der Ursachen in der Vielfalt des
nur den Gegnern und Abtriinnigen einheitlich scheinenden ]udentums
Wie auch jede andere Gemeinschaft sich innen vielfdltiger zeigt als
auflen — und von auflen —, hat das Judentum seine verschiedenen

1 Vgl. C. Brunner: «Von den Pflichten der Juden und von den Pflichten
des Staates», 1930; «Hore Israel! und Hore Nicht-Israel!», 1931; O.Heller:
«Der Untergang des Judentums», 1931; B. Chaim: «Juda erwachel»,
1938; S. Freud: «Der Mann Moses und die monotheistische Religion»,
1939.

308



Richtungen, feindlichen Parteien, Auflenseiter, Irrefiihrer. Vor der
Verschiedenheit ihrer Zielsetzungen verzweifelt der Heimkehrer, der
sich nur das eine zum Ziel gesetzt hat: wieder Jude zu werden; es
sei denn, daf} er dort beginnt, wo er bereits steht: bei seinem Juden-
tum. Was Theodor Lessing in bezug auf die Verschiedenheit der
jidischen Gemeinschaft von den iibrigen Gruppen sagte, gilt auch fiir
jede einzelne Richtung im Judentum: daf} eine Wurzel von jedem
Punkt aus zur Mitte dringen kann.

Dieser Mitte besonders nahe scheint die Orthodoxie, kann aber ihr
Judentum auch nicht anders mitteilen, als indem sie von einer «Heim-
kehr ins Judentum» spricht (Simon Schwab, 1934) oder sich im Unter-
titel des wichtigen «Neuen Kusari» von Isaac Breuer (1934) als «Ein
Weg zum Judentum» bezeichnet.? Auch die Orthodoxie ist heute erst
wieder zu erringen; das «Gesetzestreue Judentum» (Joseph Carle-
bach, 1936) ist keine unmittelbare Fortsetzung des jiidischen Mittel-
alters, wie dieses im Osten noch vor kurzem fortbestand, sondern eine
im Westen der modernen Geistigkeit und Freigeisterei dieses Westens
abgerungene bewufite Riickkehr in «eine Gegensitzlichkeit zu der
natiirlichen Lebenseinstellung», als «ein Zeugnis der Realitdt der
gottlichen Krifte im Weltenganzen und im historischen Leben der
Menschheit». Wobei es die Orthodoxie im besonderen kennzeichnet,
dafl dieses Zeugnis ihr nur in buchstiblicher Erfiillung des am Sinai
geoffenbarten und im Talmud erlduterten Gesetzes moglich und giiltig
scheint.

Aber trifft iiberhaupt diese Gesetzestreue das am Sinai Geforderte?
fragt Oskar Goldberg («Die Wirklichkeit der Hebrier», 1925; «Mai-
monides — Kritik der jlidischen Glaubenslehre», 1935). War die
«Wirklichkeit der Hebraer» Gebet und Gesetz, zu einem moralischen
Ziel? War sie nicht Ritual und Opfer, statt «Glauben» Beschworung,
unmittelbare Bewerkstelligung gottlicher Wundertat? Das seiner Ziel-
setzung nach buchstdbliche Judentum der Orthodoxie noch seinerseits
beim Wort nehmend, wird Goldberg fiir die Vergangenheit der be-
deutende Wiederentdecker magischer Vorzeit — fiir die Gegenwart
der ernsteste Kritiker der Gesetzestreue (niamlich ihr Kritiker nach
dem Maf} ihres eigenen Mafistabs) — und fiir die Zukunft zum
Schwirmer: der in Tibet, in der Mongolei oder in Afrika letzte
magische Volksreste zum Judentum bekehren und dann mit ihrer
noch ungebrochenen Kraft der Beschworung Altar, Lade und Stifts-
zelt neu aufrichten will.

Wiederverkiinder der magischen Antike des Judentums, erhirtet

2 Vgl. ferner Moses Engelson: «Wir Juden!», 1944; Emanuel: «Das Ritsel
,Judentum’», 1944, ‘

309



Goldberg gleichzeitig — gegen seinen Willen — den Grundsatz des
Liberalismus: dafl es eine lebendige Fortentwicklung des Judentums
gibt. Indem Goldberg den Grundsatz der Orthodoxie, daf} es keine
derartige Entwicklung gibe oder geben diirfe, bis zur Verwirklichung
aller in der Bibel vorgeschriebenen Kultmagie hin ernst nimmt, wird
klar, dafl eine solche Entwicklung bereits stattgefunden hat — und
von Epoche zu Epoche auch in Zukunft stattfinden mufl. Nun wird
deutlich, auf welch ernstes Bekenntnis und ernsthaftes Ringen Max
Dienemanns Leitsatz zielt: «Tu nur das, was du nach deiner Ueber-
zeugung tun kannst; das aber mufit du auch tun» («Liberales Juden-
tum», 1935), oder wie sehr Leo Baecks «Wege im Judentum» (1933)
und seine «Wissenschaftlichen Untersuchungen und Abhandlungen zur
Geschichte des jlidischen Glaubens: Aus drei Jahrtausenden» (1938)
mehr sind als bloff Geschichte des Judentums, nimlich Judentum als
Geschichte: judisches Sichentwickeln in dem und durch das Leben
dieser Welt.

Den bedeutendsten jiingeren Entwurf liberalen Judentums hat
dann noch im Deutschland der dreifiiger Jahre — auf dem Boden der
Vergangenheit, fiir eine von diesem Boden abgeldste Zukunft —
Ignaz Maybaum vorgelegt; seine Forderung: «Parteibefreites Juden-
tum» (1935) — 1ihr Triger, und was vorwirtsgetragen werden soll:
«Neue Jugend und Alter Glaube» (1936). Vor Maybaums Augen ging
das durch die Parteiungen des 19. Jahrhunderts zu einem alle Rich-
tungen umfassenden Selbstbewufitsein erwachsene europiische Juden-
tum weniger als Fliichtling, denn als Sendbote aus Europa heraus in
das Weltjudentum {iber: wie nach dem Untergang des antiken Staates
und Tempels diese im mittelalterlichen Lehrhaus in das innere Volks-
wesen aufgenommen und hier weiter ausgelebt wurden, nun in neu-
zeitlichen Lehrhdusern das Erbe unserer grofien Vergangenheit der
Zukunft weiterzureichen.?

Wo aber hort eine Fortentwicklung des Judentums auf — Juden-
tum zu sein? Zihlt die dialektische Theologie, zihlt das Juden-
christentum noch zum jiidischen Bestand? Jedenfalls hat das so vieles
Altes und Neues durcheinanderwirbelnde letzte Jahrzehnt auch die
Gestalten eines Hans Joachim Schoeps, Schalom Ben-Chorin und
Abram Poljak gezeitigt: sich zum Judentum bekennende Juden, die
als solche aber eine durchaus unjiidische Kirchlichkeit vertreten. Der
einstige Orthodoxe und Zionist Poljak fordert das «Kreuz im David-
stern» (1937): eine jlidische Kirche im Rahmen des Weltchristentums;

3 1938 nach England gerettet, verdffentlichte Maybaum dort: «Man and
Catastrophe», 1941; «Synagogue and Society», 1944; «The Jewish
Home», 1945.

310



der «in den Biinden der deutschen Jugendbewegung grofigewordene»
Schoeps und mit thm: Ben-Chorin ebenfalls Kirche, nur keine christ-
liche, sondern eine jidische: als «Jidischer Glaube in dieser Zeit»
(Schoeps, 1932) — «Jenseits von Ortholdoxw und Liberalismus» (Ben-
Chorm, 1939).

In ein anderes «Jenseits von Orthodoxie und Liberalismus» fiihrt
der Zionismus, indem er diese Richtungen weniger ausschlieffen, als
zu einem umfassenderen Zweck sich selbst einordnen will, dann aber
— wie eine zu frithe oder unberechtigte Zusammenfassung — in die
gleiche Vielfalt verschiedener Richtungen auseinanderbricht, die er
grundsdtzlich aufgehoben haben wollte. Zwar erklirt der Naive
Zionismus (Joachim Prinz: «Wir Juden», 1934; Norbert Weldler:
«Sieg des zionistischen Gedankens», 1945)°, dafl es sich «ganz einfach»
um die jiidische Wiedergeburt in Paldstina handle, scheitert aber in
jedem Augenblick des Ernstmachens an der nicht erdachten, sondern
gegebenen Vielfalt unseres Lebens. Einerseits sind grundsitzliche,
anderseits parteipolitische Richtungen im Zionismus zu beriicksich-
tigen: politischer, geistiger, praktischer, synthetischer Zionismus dort
— revisionistischer, misrachistischer, links- und rechtssozialistischer
und allgemeiner Zionismus hier.

Der entschiedenste Vertreter des Politischen Zionismus, der die
Judenfrage durch die Griindung eines paldstinensischen Judenstaates
16sen will — und sich unmittelbar auf Herzl beruft — ist Jakob
Klatzkin («Krisis und Entscheidung im Judentum», 3. Auflage, 1930;
«Die Judenfrage der Gegenwart», 1935); gegeniiber diesem «Na-
tionaljudentum» vertritt vor allem Martin Buber den von Herzls
groflem Kritiker Achad Haam begriindeten Geistigen Zionismus (oder
Kulturzionismus), der sich mit der Griindung eines geistigen Zentrums
in Palistina begniigt («Kampf um Israel», 1932; «Zion als Ziel und
Aufgabe», 1936; «Die Stunde und die Erkenntnis», 1936; «Brief an
Gandhi», 1939; vgl. ferner Max Brod: «Rassentheorie und Juden-
tum», 1936; «Das Diesseitswunder», 1939). Daneben geht der Prak-
tische Zionismus unbekiimmert an die Arbeit (Arthur Ruppin:

4 Vgl. ferner Abram Poljak: «Judenchristentum», 1939; «Gottes Zeiten»,
1942; «Die jlidische Kirche», 1946; Hans Joachim Schoeps: «Wir deut-
schen Juden», 1934; «Geschichte der jiidischen Religionsphilosophie in
der Neuzeit», 1935; «Jidisch-christliches Religionsgesprich in 19 Jahr-
hunderten», 1937; «Zur jiidisch-religitsen Gegenwartslage», 1938; «Der
moderne Mensch und die Verkiindigung der Religionen», 1939.

5 Vgl. auch Josef KasteinsEntwicklung von einem naiv begeisterten zu einem

enttduschten Zionisten: «Eine Geschichte der Juden», 1931; «Theodor
Herzl», 1935; «Juden in Deutschland», 1935; «Jiidische Neu-Orientie-
rung», 1935; «Das Geschichtserlebnis der Juden», 1936; «Jerusalem»,
1937; «Wege und Irrwege», 1943/44.

311



«30 Jahre Aufbau in Paldstina»; 1937), ringt der Synthetische Zionis-
mus darum, in einem Atemzug Politik zu treiben, die Kultur zu
fordern und der Kolonisation genugzutun (Chaim Weizmann: «Reden
und Aufsitze», 1937).

Gleichzeitig beanspruchen und kreuzen die Parteien des Zionismus
— als eine weitere eigenartige Welt von grofler Mannigfaltigkeit —
die grundsitzlichen Richtungen: das zionistische Judentum mit Politik
und diese mit jenem durchdringend. Die geringste Judischkeit zeigt
die duflerste Rechte des Revisionismus, begriindet durch Jabotinsky,
vertreten durch Lichtheim, Hamburger, Haller®; dagegen ist die
Linke weniger sozialistisch oder marxistisch, als vielmehr jiidisch-
sozialistisch, jidisch-marxistisch, weil hier ein grofler Theoretiker im
Poalezionismus (Arbeiterzionismus) Marxismus und Judentum ver-
schmolz (Ber Borochow, gest. 1917, erste deutsche Uebertragung 1932:
«Sozialismus und Zionismus, eine Synthese»), wihrend ein anderer
bedeutender Geist (Aaron David Gordon, gest. 1922) den «jidischen
Volkssozialismus». (oder Arbeitszionismus) begriindete, fiir den dann
vor allem Chaim Arlosoroff lebte und starb (ermordet 1933; «Leben
und Werk», 1936)". Die Mitte zwischen Links und Rechts behauptet
der Allgemeine Zionismus, dem Felix Weltsch eine «ideologische
Skizze» schrieb (1936); zwischen der Mitte und der Rechten sucht der
Misrachi orthodoxe Gesetzestreue mit politischer Gegenwartsarbeit zu
verbinden (Berthold Lewkowitz: «Der Weg des Misrachi», 1936;
Robert Serebrenik: «Der jiidische Weg», 1936; Oskar Wolfsberg:
«Misrachi», 1937). |

Derart vielen Moglichkeiten offen, hat der Zionismus jedoch weder
das orthodoxe noch das liberale Judentum aufgehoben, noch alle jiidi-
schen Moglichkeiten erschopft. Dauernd wichtig als Etappe auf dem
Weg in die Zukunft, ist er nicht die letzte der «Fiinf Etappen der
Jidischen Emanzipation», die nach Josué¢ Jéhouda unseren Eintritt
in die Neuzeit vollenden (Uebertragung aus dem Franzosischen, 1944).
Der noch immer ungebrochene Zukunftswille des Messianismus 133t
nicht davon ab, fiir die Einheit und den Frieden der ganzen Mensch-
heit zu leben, das heifit: mit und inmitten der Menschheit weiterleben

8 Wladimir Jabotinsky: «Die jiidische Legion im Weltkrieg», 1930; «Die
Idee des Betar», 1935; «Der Judenstaat», 1938; Richard Lichtheim:
«Revision der zionistischen Politik», 1930; Ernst Hamburger: «Staats-

zionismus», 1935; Paul Haller: «Nationalrevolutionirer Zionismus»,
1938.

? Eine dritte sozialistische Richtung, aber in Gegnerschaft zum Zionismus,
vertritt der Bund: innerhalb der Gliederungen der Arbeiterschaften aller
Volker fiir das eigene Volk nur das Recht auf dieses Volkstum noch in
Anspruch nehmend. Vgl. R. Ryba: «Zur Judenfrage nach dem Krieg»,
1944,



zu wollen! Dabei bleibt er entweder auch als menschheitlicher Messia-
nismus bewufit jiidisch (vgl. vor allem Josué Jéhouda und von Joseph
Klausner: «Der jiidische undder christliche Messias», Uebertragung
aus dem Hebriischen, 1943), 'oder betont nur noch seinen jiidischen
Ursprung (Lion Feuchtwanger: «Die Aufgabe des Judentums», 1933;
Albert Einstein: «Mein Weltbild», 1934; Liebmann Hersch: «Mein
Judentum», Uebertragung aus dem Franzosischen, 1943), oder will,
obgleich er stets jiidisch wirkt und dies bleibt, auch von keinem
judischen Ursprung mehr wissen: «Die Religion der religionslosen
Juden» (Rudolf Bienenfeld, 1938).

Greifbaren Sinn gewinnt Erwartung jidischer und menschheitlicher
Zukunft — und dafl im einen auch das andere beschlossen sein
konnte — aber erst dadurch, dafl eine letzte jiidische Gruppe die
kiinftige Form und innere Verfassung eines Newuzeitlichen [udentums
in das Bewuf3tsein zu heben versucht. Jenseits aller altertiimlichen und
mittelalterlichen Erscheinungsweisen, die noch den Zionismus und
manchen Messianismus aus der von ihnen grundsitzlich schon er-
schlossenen Neuzeit tatsichlich wieder ausschlieflen, wird hier das
alte jiidische Wesen und sein unverinderter Auftrag als eine neue
Erscheinung und neuzeitlich neue Aufgabe gegenwirtig. Noch wih-
rend Arnold Zweig die «Bilanz der deutschen Judenheit 1933» zieht
(1934), ist Judentum ihm schon Weltjudentum geworden: die einzel-
nen Judenschaften der einzelnen Lander — mit thren oft unnatiirlich
einseitigen Gliederungen — natiirliche Ausgliederungen des als
Ganzes in gesunder Weise vielseitigen Weltjudentums. Was immer
wir jemals waren oder sein sollten, heute sind wir nicht langer
einzelne Juden oder Judenschaften (aus mehr oder minder freiem
Willen), sondern jiidische Kollektivitdt (Hugo Marx®): eine Gemein-
schaftsgestalt, die sich auf viele Glieder stitzt, ohne sich in einem
von ihnen zu erschopfen.

Als «Israel unter den Volkern» (Erich Kahler, 1936), als «eine
Kette tiber die ganze Erde von Briidern einer menschlichen Genossen-
schaft» (Fritz Jellinek: «Von jiidischen Dingen», 1934) konnte diese
«Weltgemeinschaft der Juden» (Viktor Zuckerkandl, 1936) durch
ihre gleichzeitige Weltzerstreuung und Welteinheit — indem sie fiir
diese Ausbreitung iiber die ganze Erde auf jedem irdischen Boden den
Preis staatlicher Ohnmacht entrichtete — den auf einzelne Erdteile
bezogenen Volkern der Neuzeit die Einzigkeit der Erde gerade so
bewufit machen, wie das antike Judentum den an einzelne Gotter

8 «Was wird werden? Das Schicksal der deutschen Juden in der sozialen
Krise», 1932; «Das Judentum der Gegenwart», 1937; «The Case of the
German Jews» vs. Germany; «A Legal Basis for their Claims against
Germany», 1944,



gebundenen Volkern des Altertums ihre Einheit iiberirdisch: durch
Kiindung des einzigen Gottes in das Bewufltsein hob. Der alte
Monotheismus wire so zwar durch einen neuen «Monokosmismus»
ersetzt — ohne dafl die Juden oder sonst eine Gemeinschaft deswegen
aufhoren miifiten, Religion zu haben: «Gottesraum» zu sein —, aber
die alte jiidische Aufgabe, fiir Einheit einzustehen, wire hierdurch
bloff ins Neuzeitliche {ibertragen: als Aufgabe unverindert gewahrt
(Rudolf Zipkes: «Jiidische Selbstkritik», 1941; «Ist Gottesraum in
Gottes Volk?», 1945; Karl Lieblich: «Wir Jungen Juden», 1931;
«Was geschieht mit den Juden?», 1932). Doch wann bricht diese Neu-
zeit an? Wann wird sich nicht nur jede Gemeinschaft auf ihrem Erd-
teil frei ausleben konnen, sondern es auch als den besonderen Aus-
druck irdischer Einheit dulden, dafl eine ecinzige Gemeinschaft an
keinen einzelnen Erdteil gebunden ist, sondern sich — «unter den
Voélkern Volk, vom Sinai her»® — auf die ganze Erde bezieht? Die
Gefahr liegt nah, daf} unsere Zukunftserwartung die Gegenwart und
mit dieser gerade den Grund verkennt, der allein Zukunft gebiert.

Noch hat die Stunde voller Neuzeitlichkeit nicht geschlagen; inner-
halb der jiidischen Bestandaufnahme ist die Vertretung zukiinftiger
Einheit nur eine weitere, gegenwirtig festzustellende Stimme. Die
abschlieffende Frage lautet darum auch nicht, fiir welche seiner vielen
Stimmen der einzelne Jude sich entscheiden, oder welche dieser Stim-
men die Auflenwelt als mafigebend ansehen soll (denn keine Stimme
ist das Ganze, sondern fithrt nur zum Ganzen und zu den anderen
Stimmen des Ganzen, das mit keiner einen Stimme zusammenfillt);
die Frage lautet: Was ist in der Vielfalt von Stimmen, vor der die
Bestandaufnahme einhalten muf}, letztlich ausgesagt? Zersetzung? Auf-
16sung? — Leben! Unsere Vielfalt ist nichts anderes als ein Ausdruck
hochster Lebendigkeit: vollstindiges Erfiillen und Ausfiillen einer
Gegenwart — auf dem Weg in die Zukunft.

® Vgl. Hermann L. Goldschmidt: «Das jiidische Volk auf der Schwelle zur
Nachkriegszeit», Neue Schweizer Rundschau, Juni 1945; wieder ab-
gedruckt in «Hermann Cohen und Martin Buber. Ein Jahrhundert
Ringen um Jiidische Wirklichkeit», Genf 1946."

314



	Versuch einer jüdischen Bestandaufnahme

