
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1947-1948)

Artikel: Versuch einer jüdischen Bestandaufnahme

Autor: Goldschmidt, Hermann L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758463

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758463
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VERSUCH EINER
JÜDISCHEN BESTANDAUFNAHME

VON HERMANN L. GOLDSCHMIDT

Das neuere jüdische Schrifttum zählt drei Abschnitte: von Moses
Mendelssohns «Jerusalem», 1783, bis zu Theodor Herzls «Judenstaat»,

1896, den langen Zeitraum neuzeitlichen Erwachens zu einem

vollständigen Bewußtsein aller eigenen Möglichkeiten; zwischen 1900
und 1930 mit umfänglichen Nachschlagewerken und Gesamtdarstellungen

den Zeitraum einer ersten Zusammenfassung; seit 1930,
angesichts drohender Vernichtung von außen und ebenso bedrohlicher
Auflösung von innen, einen Zeitraum neuer Besinnung auf den
eigenen Kern. Den Anfang machte die Streitschrift, die nach außen
für Gleichberechtigung und nach innen für ein vom Mittelalter
abgelöstes, eigenständig neuzeitliches Judentum kämpfte, das sich
hierdurch gleichzeitig voll entfaltete — bis nach wenigen Jahrzehnten
einer sich am Ziel wähnenden Zusammenfassung neuerdings
Streitschriften jetzt nur nicht mehr um Selbstbewußtsein rangen, sondern
sich in seinem Besitz mit der Tatsache auseinandersetzen mußten, daß
die jüdische Teilnahme an der neuzeitlichen Weltgeschichte weder als
solche bereits gesichert war, noch den ihr unbestreitbar angemessenen
Ausdruck schon gefunden hatte.

Eine Durcharbeitung des Schrifttums dieses dritten Abschnitts, in
dem — zwischen 1930 und 1945 — über fünfzig Verfasser in fast
hundert Schriften deutschsprachige oder ins Deutsche übertragene
jüdische Stellungnahmen zur jüdischen Lage niedergelegt haben,
offenbart zunächst eine machtvolle innere Widerstandskraft gegenüber

dem in diesem Zeitraum übermächtigen leiblichen Tod —
daneben das Fortleben der alttestamentlichen Gabe, nach eigener Schuld
fragen und für sie einstehen zu können — und ergibt schließlich eine
erschöpfende Bestandaufnahme, die unsere jüdische Gegenwart
vollständig spiegelt. Im Rahmen einer Arbeitsgemeinschaft der «Jüdischen
Vereinigung Zürich» wurde in den letzten Monaten diese
Bestandaufnahme versucht, deren gedrängter Abriß hier folgt.

So verwirrend vielfältig auch die fünfzig Stimmen ihr gemeinsames
Selbstbewußtsein auslegen, eine Stimme ist ihr durchwegs verworfenes
Gegenteil: die. Selbstauflösung. Diese will das «Anders als die andern»,
das Kurt Guggenheims so iiberschriebener Aufsatz von 1930 wie ein

307



Unglück beklagt (als ob nicht jeder Mensch, jedes Volk anders wären
als die andern), in dem Nationalbewußtsein der Umwelt aufgehen
lassen (Constantin Brunner) — durch Verschmelzung mit dem
internationalen Proletariat zum Untergang bringen (Otto Heller) — in
den palästinensischen Nationalsemitismus eines Volkes «wie alle
anderen kleineren Völker der weißen Rasse» münden lassen (Ben
Chaim) — oder als eine kollektive Neurose durch eine kollektive
Analyse beseitigen (Sigmund Freud).1 Eine jüdische Bestandaufnahme
hat mit diesen Stimmen den Anfang zu machen, auch wenn sie bloß
laut wurden, um den jüdischen Fortbestand aufzuheben; der Frage,
was wir sein sollen, mit der Antwort zuvorkommen, daß wir
aufhören sollten, Juden zu sein! Denn nur diejenige Selbstbehauptung
kann bestehen, die auch gegenüber eigener Selbstauflösung weder an
sich zweifelt noch verzagt.

Aus der Selbstauflösung rafft Theodor Lessing sich auf zur Heimkehr:

«Der jüdische Selbsthaß» — diese 1930 veröffentlichte,
bahnbrechende Schrift, der 1933 noch der Vortrag «Deutschland und seine

Juden» folgt — erkennt und nennt den Angelpunkt der Selbstauflösung,

die nun grundsätzlich überwunden ist. Statt das eigene
«Anders» zum Schreckgespenst eines schlechthinigen «Anders als die
andern» aufzubauschen und dann über diesen selbsterregten Schrecken
nicht mehr hinwegkommen zu können, versuche doch jeder, ruft
Lessing, «Wurzel zu schlagen an der Stelle, wohin das Schicksal ihn
stellt, denn von jedem Punkt aus kann die Wurzel dringen bis zum
Mittelpunkt der Erde, wo alle Dinge gleich schwer sind, gleich
schwebend, gleich gültig»! Kehren wir zurück zu uns selbst, dann als

wir selbst weiter- und vorwärtszuschreiten, fordert auch Alfred
Döblins «Jüdische Erneuerung», 1933, und «Flucht und Sammlung
des Judenvolks», 1935, bietet aber keinen eigenen Einsatz, sondern
nur Losungen. Als das Volk den Propheten nicht sogleich erkennt,
der sich ihm so deutlich als ein solcher angepriesen hatte, ging der
Schriftsteller Döblin zu neuen Stoffen über, der Jude Döblin von
neuem an sich selbst vorbei.

Für diese und noch manche andere aufrichtig gemeinte, aber
dennoch scheiternde Heimkehr liegt eine der Ursachen in der Vielfalt des

nur den Gegnern und Abtrünnigen einheitlich scheinenden Judentums.
Wie auch jede andere Gemeinschaft sich innen vielfältiger zeigt als
außen — und von außen —, hat das Judentum seine verschiedenen

1 Vgl. C. Brunner: «Von den Pflichten der Juden und von den Pflichten
des Staates», 1930; «Höre Israel! und Höre Nicht-Israel!», 1931 ; O.Heller:
«Der Untergang des Judentums», 1931; B. Chaim: «Juda erwache!»5
1938; S. Freud: «Der Mann Moses und die monotheistische Religion»,
1939.

3 0 8



Richtungen, feindlichen Parteien, Außenseiter, Irreführer. Vor der
Verschiedenheit ihrer Zielsetzungen verzweifelt der Heimkehrer, der
sich nur das eine zum Ziel gesetzt hat: wieder Jude zu werden; es

sei denn, daß er dort beginnt, wo er bereits steht: bei seinem Judentum.

Was Theodor Lessing in bezug auf die Verschiedenheit der
jüdischen Gemeinschaft von den übrigen Gruppen sagte, gilt auch für
jede einzelne Richtung im Judentum: daß eine Wurzel von jedem
Punkt aus zur Mitte dringen kann.

Dieser Mitte besonders nahe scheint die Orthodoxie, kann aber ihr
Judentum auch nicht anders mitteilen, als indem sie von einer «Heimkehr

ins Judentum» spricht (Simon Schwab, 1934) oder sich im Untertitel

des wichtigen «Neuen Kusari» von Isaac Breuer (1934) als «Ein
Weg zum Judentum» bezeichnet.2 Auch die Orthodoxie ist heute erst
wieder zu erringen; das «Gesetzestreue Judentum» (Joseph Carlebach,

1936) ist keine unmittelbare Fortsetzung des jüdischen Mittelalters,

wie dieses im Osten noch vor kurzem fortbestand, sondern eine
im Westen der modernen Geistigkeit und Freigeisterei dieses Westens
abgerungene bewußte Rückkehr in «eine Gegensätzlichkeit zu der
natürlichen Lebenseinstellung», als «ein Zeugnis der Realität der
göttlichen Kräfte im Weltenganzen und im historischen Leben der
Menschheit». Wobei es die Orthodoxie im besonderen kennzeichnet,
daß dieses Zeugnis ihr nur in buchstäblicher Erfüllung des am Sinai
geoffenbarten und im Talmud erläuterten Gesetzes möglich und gültig
scheint.

Aber trifft überhaupt diese Gesetzestreue das am Sinai Geforderte?
fragt Oskar Goldberg («Die Wirklichkeit der Hebräer», 1925; «Mai-
monides — Kritik der jüdischen Glaubenslehre», 1935). War die
«Wirklichkeit der Hebräer» Gebet und Gesetz, zu einem moralischen
Ziel? War sie nicht Ritual und Opfer, statt «Glauben» Beschwörung,
unmittelbare Bewerkstelligung göttlicher Wundertat? Das seiner
Zielsetzung nach buchstäbliche Judentum der Orthodoxie noch seinerseits
beim Wort nehmend, wird Goldberg für die Vergangenheit der
bedeutende Wiederentdecker magischer Vorzeit — für die Gegenwart
der ernsteste Kritiker der Gesetzestreue (nämlich ihr Kritiker nach
dem Maß ihres eigenen Maßstabs) — und für die Zukunft zum
Schwärmer: der in Tibet, in der Mongolei oder in Afrika letzte
magische Volksreste zum Judentum bekehren und dann mit ihrer
noch ungebrochenen Kraft der Beschwörung Altar, Lade und Stiftszelt

neu aufrichten will.
Wiederverkünder der magischen Antike des Judentums, erhärtet

2 Vgl. ferner Moses Engelson: «Wir Juden!», 1944; Emanuel: «Das Rätsel
Judentum'», 1944.

309



Goldberg gleichzeitig — gegen seinen Willen — den Grundsatz des

Liberalismus: daß es eine lebendige Fortentwicklung des Judentums
gibt. Indem Goldberg den Grundsatz der Orthodoxie, daß es keine

derartige Entwicklung gäbe oder geben dürfe, bis zur Verwirklichung
aller in der Bibel vorgeschriebenen Kultmagie hin ernst nimmt, wird
klar, daß eine solche Entwicklung bereits stattgefunden hat — und
von Epoche zu Epoche auch in Zukunft stattfinden muß. Nun wird
deutlich, auf welch ernstes Bekenntnis und ernsthaftes Ringen Max
Dienemanns Leitsatz zielt: «Tu nur das, was du nach deiner Ueber-

zeugung tun kannst; das aber mußt du auch tun» («Liberales Judentum»,

1935), oder wie sehr Leo Baecks «Wege im Judentum» (1933)
und seine «Wissenschaftlichen Untersuchungen und Abhandlungen zur
Geschichte des jüdischen Glaubens: Aus drei Jahrtausenden» (1938)
mehr sind als bloß Geschichte des Judentums, nämlich Judentum als
Geschichte: jüdisches Sichentwickeln in dem und durch das Leben
dieser Welt.

Den bedeutendsten jüngeren Entwurf liberalen Judentums hat
dann noch im Deutschland der dreißiger Jahre — auf dem Boden der
Vergangenheit, für eine von diesem Boden abgelöste Zukunft —
Ignaz Maybaum vorgelegt; seine Forderung: «Parteibefreites Judentum»

(1935) — ihr Träger, und was vorwärtsgetragen werden soll:
«Neue Jugend und Alter Glaube» (1936). Vor Maybaums Augen ging
das durch die Parteiungen des 19. Jahrhunderts zu einem alle
Richtungen umfassenden Selbstbewußtsein erwachsene europäische Judentum

weniger als Flüchtling, denn als Sendbote aus Europa heraus in
das Weltjudentum über: wie nach dem Untergang des antiken Staates
und Tempels diese im mittelalterlichen Lehrhaus in das innere Volkswesen

aufgenommen und hier weiter ausgelebt wurden, nun in
neuzeitlichen Lehrhäusern das Erbe unserer großen Vergangenheit der
Zukunft weiterzureichen.3

Wo aber hört eine Fortentwicklung des Judentums auf — Judentum

zu sein? Zählt die dialektische Theologie, zählt das
Judenchristentum noch zum jüdischen Bestand? Jedenfalls hat das so vieles
Altes und Neues durcheinanderwirbelnde letzte Jahrzehnt auch die
Gestalten eines Hans Joachim Schoeps, Schalom Ben-Chorin und
Abram Poljak gezeitigt: sich zum Judentum bekennende Juden, die
als solche aber eine durchaus unjüdische Kirchlichkeit vertreten. Der
einstige Orthodoxe und Zionist Poljak fordert das «Kreuz im Davidstern»

(1937): eine jüdische Kirche im Rahmen des Weltchristentums;

3 1938 nach England gerettet, veröffentlichte Maybaum dort: «Man and
Catastrophe», 1941; «Synagogue and Society», 1944; «The Jewish
Home», 1945.

3 1 0



der «in den Bünden der deutschen Jugendbewegung großgewordene»
Schoeps und mit ihm Ben-Chorin ebenfalls Kirche, nur keine christliche,

sondern eine jüdische: als «Jüdischer Glaube in dieser Zeit»
(Schoeps, 1932) — «Jenseits von Orthodoxie und Liberalismus» (Ben-
Chorin, 1939).4

In ein anderes «Jenseits von Orthodoxie und Liberalismus» führt
der Zionismus, indem er diese Richtungen weniger ausschließen, als

zu einem umfassenderen Zweck sich selbst einordnen will, dann aber

— wie eine zu frühe oder unberechtigte Zusammenfassung — in die
gleiche Vielfalt verschiedener Richtungen auseinanderbricht, die er
grundsätzlich aufgehoben haben wollte. Zwar erklärt der Naive
Zionismus (Joachim Prinz: «Wir Juden», 1934; Norbert Weidler:
«Sieg des zionistischen Gedankens», 1945)5, daß es sich «ganz einfach»
um die jüdische Wiedergeburt in Palästina handle, scheitert aber in
jedem Augenblick des Ernstmachens an der nicht erdachten, sondern
gegebenen Vielfalt unseres Lebens. Einerseits sind grundsätzliche,
anderseits parteipolitische Richtungen im Zionismus zu berücksichtigen:

politischer, geistiger, praktischer, synthetischer Zionismus dort
— revisionistischer, misrachistischer, links- und rechtssozialistischer
und allgemeiner Zionismus hier.

Der entschiedenste Vertreter des Politischen Zionismus, der die
Judenfrage durch die Gründung eines palästinensischen Judenstaates
lösen will — und sich unmittelbar auf Herzl beruft — ist Jakob
Klatzkin («Krisis und Entscheidung im Judentum», 3. Auflage, 1930;
«Die Judenfrage der Gegenwart», 1935); gegenüber diesem
«Nationaljudentum» vertritt vor allem Martin Buber den von Herzls
großem Kritiker Achad Haam begründeten Geistigen Zionismus (oder
Kulturzionismus), der sich mit der Gründung eines geistigen Zentrums
in Palästina begnügt («Kampf um Israel», 1932; «Zion als Ziel und
Aufgabe», 1936; «Die Stunde und die Erkenntnis», 1936; «Brief an
Gandhi», 1939; vgl. ferner Max Brod: «Rassentheorie und Judentum»,

1936; «Das Diesseitswunder», 1939). Daneben geht der Praktische

Zionismus unbekümmert an die Arbeit (Arthur Ruppin:
4 Vgl. ferner Abram Poljak: «Judenchristentum», 1939; «Gottes Zeiten»,

1942; «Die jüdische Kirche», 1946; Hans Joachim Schoeps: «Wir
deutschen Juden», 1934; «Geschichte der jüdischen Religionsphilosophie in
der Neuzeit», 1935; «Jüdisch-christliches Religionsgespräch in 19
Jahrhunderten», 1937; «Zur jüdisch-religiösen Gegenwartslage», 1938; «Der
moderne Mensch und die Verkündigung der Religionen», 1939.

5 Vgl. auch Josef Kasteins Entwicklung von einem naiv begeisterten zu einem
enttäuschten Zionisten: «Eine Geschichte der Juden», 1931; «Theodor
Herzl», 1935; «Juden in Deutschland», 1935; «Jüdische Neu-Orientie-
rung», 1935; «Das Geschichtserlebnis der Juden», 1936; «Jerusalem»,
1937; «Wege und Irrwege», 1943/44.

3 1 1



«30 Jahre Aufbau in Palästina», 1937), ringt der Synthetische Zionismus

darum, in einem Atemzug Politik zu treiben, die Kultur zu
fördern und der Kolonisation genugzutun (Chaim Weizmann: «Reden
und Aufsätze», 1937).

Gleichzeitig beanspruchen und kreuzen die Parteien des Zionismus
— als eine weitere eigenartige Welt von großer Mannigfaltigkeit —
die grundsätzlichen Richtungen: das zionistische Judentum mit Politik
und diese mit jenem durchdringend. Die geringste Jüdischkeit zeigt
die äußerste Rechte des Revisionismus, begründet durch Jabotinsky,
vertreten durch Lichtheim, Hamburger, Haller6; dagegen ist die
Linke weniger sozialistisch oder marxistisch, als vielmehr
jüdischsozialistisch, jüdisch-marxistisch, weil hier ein großer Theoretiker im
Poalezionismus (Arbeiterzionismus) Marxismus und Judentum
verschmolz (Ber Borochow, gest. 1917, erste deutsche Uebertragung 1932:
«Sozialismus und Zionismus, eine Synthese»), während ein anderer
bedeutender Geist (Aaron David Gordon, gest. 1922) den «jüdischen
Volkssozialismus», (oder Arbeitszionismus) begründete, für den dann
vor allem Chaim Arlosoroff lebte und starb (ermordet 1933; «Leben
und Werk», 1936)7. Die Mitte zwischen Links und Rechts behauptet
der Allgemeine Zionismus, dem Felix Weltsch eine «ideologische
Skizze» schrieb (1936); zwischen der Mitte und der Rechten sucht der
Misrachi orthodoxe Gesetzestreue mit politischer Gegenwartsarbeit zu
verbinden (Berthold Lewkowitz: «Der Weg des Misrachi», 1936;
Robert Serebrenik: «Der jüdische Weg», 1936; Oskar Wolfsberg:
«Misrachi», 1937).

Derart vielen Möglichkeiten offen, hat der Zionismus jedoch weder
das orthodoxe noch das liberale Judentum aufgehoben, noch alle
jüdischen Möglichkeiten erschöpft. Dauernd wichtig als Etappe auf dem

Weg in die Zukunft, ist er nicht die letzte der «Fünf Etappen der
Jüdischen Emanzipation», die nach Josué Jéhouda unseren Eintritt
in die Neuzeit vollenden (Uebertragung aus dem Französischen, 1944).
Der noch immer ungebrochene Zukunftswille des Messianismus läßt
nicht davon ab, für die Einheit und den Frieden der ganzen Menschheit

zu leben, das heißt: mit und inmitten der Menschheit weiterleben

6 Wladimir Jabotinsky: «Die jüdische Legion im Weltkrieg», 1930; «Die
Idee des Betar», 1935; «Der Judenstaat», 1938; Richard Lichtheim:
«Revision der zionistischen Politik», 1930; Ernst Hamburger:
«Staatszionismus», 1935; Paul Haller: «Nationalrevolutionärer Zionismus»,
1938.

7 Eine dritte sozialistische Richtung, aber in Gegnerschaft zum Zionismus,
vertritt der Bund: innerhalb der Gliederungen der Arbeiterschaften aller
Völker für das eigene Volk nur das Recht auf dieses Volkstum noch in
Anspruch nehmend. Vgl. R. Ryba: «Zur Judenfrage nach dem Krieg»,
1944.

3 1 2



zu wollen Dabei bleibt er entweder auch als menschheitlicher Messia-
nismus bewußt jüdisch (vgl. vor allem Josué Jéhouda und von Joseph
Klausner: «Der jüdische und der christliche Messias», Uebertragung
aus dem Hebräischen, 1943), oder betont nur noch seinen jüdischen
Ursprung (Lion Feuchtwanger: «Die Aufgabe des Judentums», 1933;
Albert Einstein: «Mein Weltbild», 1934; Liebmann Hersch: «Mein
Judentum», Uebertragung aus dem Französischen, 1943), oder will,
obgleich er stets jüdisch wirkt und dies bleibt, auch von keinem
jüdischen Ursprung mehr wissen: «Die Religion der religionslosen
Juden» (Rudolf Bienenfeld, 1938).

Greifbaren Sinn gewinnt Erwartung jüdischer und menschheitlicher
Zukunft — und daß im einen auch das andere beschlossen sein
könnte — aber erst dadurch, daß eine letzte jüdische Gruppe die
künftige Form und innere Verfassung eines Neuzeitlichen Judentums
in das Bewußtsein zu heben versucht. Jenseits aller altertümlichen und
mittelalterlichen Erscheinungsweisen, die noch den Zionismus und
manchen Messianismus aus der von ihnen grundsätzlich schon
erschlossenen Neuzeit tatsächlich wieder ausschließen, wird hier das
alte jüdische Wesen und sein unveränderter Auftrag als eine neue
Erscheinung und neuzeitlich neue Aufgabe gegenwärtig. Noch während

Arnold Zweig die «Bilanz der deutschen Judenheit 1933» zieht
(1934), ist Judentum ihm schon Weltjudentum geworden: die einzelnen

Judenschaften der einzelnen Länder — mit ihren oft unnatürlich
einseitigen Gliederungen — natürliche Ausgliederungen des als
Ganzes in gesunder Weise vielseitigen Weltjudentums. Was immer
wir jemals waren oder sein sollten, heute sind wir nicht länger
einzelne Juden oder Judenschaften (aus mehr oder minder freiem
Willen), sondern jüdische Kollektivität (Hugo Marx8): eine
Gemeinschaftsgestalt, die sich auf viele Glieder stützt, ohne sich in einem

von ihnen zu erschöpfen.
Als «Israel unter den Völkern» (Erich Kahler, 1936), als «eine

Kette über die ganze Erde von Brüdern einer menschlichen Genossenschaft»

(Fritz Jellinek: «Von jüdischen Dingen», 1934) könnte diese

«Weltgemeinschaft der Juden» (Viktor Zuckerkandl, 1936) durch
ihre gleichzeitige Weltzerstreuung und Welteinheit — indem sie für
diese Ausbreitung über die ganze Erde auf jedem irdischen Boden den
Preis staatlicher Ohnmacht entrichtete — den auf einzelne Erdteile
bezogenen Völkern der Neuzeit die Einzigkeit der Erde gerade so
bewußt machen, wie das antike Judentum den an einzelne Götter

8 «Was wird werden? Das Schicksal der deutschen Juden in der sozialen
Krise», 1932; «Das Judentum der Gegenwart», 1937; «The Case of the
German Jews» vs. Germany; «A Legal Basis for their Claims against
Germany», 1944.

3 1 3



gebundenen Völkern des Altertums ihre Einheit überirdisch: durch

Kündung des einzigen Gottes in das Bewußtsein hob. Der alte
Monotheismus wäre so zwar durch einen neuen «Monokosmismus»
ersetzt — ohne daß die Juden oder sonst eine Gemeinschaft deswegen
aufhören müßten, Religion zu haben: «Gottesraum» zu sein —, aber
die alte jüdische Aufgabe, für Einheit einzustehen, wäre hierdurch
bloß ins Neuzeitliche übertragen: als Aufgabe unverändert gewahrt
(Rudolf Zipkes: «Jüdische Selbstkritik», 1941; «Ist Gottesraum in
Gottes Volk?», 1945; Karl Lieblich: «Wir Jungen Juden», 1931;
«Was geschieht mit den Juden?», 1932). Doch wann bricht diese Neuzeit

an? Wann wird sich nicht nur jede Gemeinschaft auf ihrem Erdteil

frei ausleben können, sondern es auch als den besonderen
Ausdruck irdischer Einheit dulden, daß eine einzige Gemeinschaft an
keinen einzelnen Erdteil gebunden ist, sondern sich — «unter den
Völkern Volk, vom Sinai her»9 — auf die ganze Erde bezieht? Die
Gefahr liegt nah, daß unsere Zukunftserwartung die Gegenwart und
mit dieser gerade den Grund verkennt, der allein Zukunft gebiert.

Noch hat die Stunde voller Neuzeitlichkeit nicht geschlagen; innerhalb

der jüdischen Bestandaufnahme ist die Vertretung zukünftiger
Einheit nur eine weitere, gegenwärtig festzustellende Stimme. Die
abschließende Frage lautet darum auch nicht, für welche seiner vielen
Stimmen der einzelne Jude sich entscheiden, oder welche dieser Stimmen

die Außenwelt als maßgebend ansehen soll (denn keine Stimme
ist das Ganze, sondern führt nur zum Ganzen und zu den anderen
Stimmen des Ganzen, das mit keiner einen Stimme zusammenfällt);
die Frage lautet: Was ist in der Vielfalt von Stimmen, vor der die
Bestandaufnahme einhalten muß, letztlich ausgesagt? Zersetzung?
Auflösung? — Leben! Unsere Vielfalt ist nichts anderes als ein Ausdruck
höchster Lebendigkeit: vollständiges Erfüllen und Ausfüllen einer
Gegenwart — auf dem Weg in die Zukunft.

9 Vgl. Hermann L. Goldschmidt: «Das jüdische Volk auf der Schwelle zur
Nachkriegszeit», Neue Schweizer Rundschau, Juni 1945; wieder
abgedruckt in «Hermann Cohen und Martin Buber. Ein Jahrhundert
Ringen um Jüdische Wirklichkeit», Genf 1946.

3 1 4


	Versuch einer jüdischen Bestandaufnahme

