
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1947-1948)

Artikel: Menschliches Ideal - kommunistische Ideologie

Autor: Spirito, Ugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758458

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758458
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MENSCHLICHES IDEAL —

KOMMUNISTISCHE IDEOLOGIE

VON UGO SPIRITO

Zum zweitenmal ist in Italien der historische Materialismus ein
Problem geworden, das nicht nur die Politiker, sondern auch die
Philosophen lebhaft beschäftigt.1 Und noch mehr als damals spüren
wir heute, wie eng das Leben unsres Jahrhunderts mit diesem Problem
verbunden, wie stark das Bedürfnis ist, im Licht einer vertieften und
erweiterten Erfahrung zu ihm zurückzukehren. Der Philosoph, der
sich von diesem Problem einfach abwenden wollte, würde nur
beweisen, daß er den Kontakt mit der Wirklichkeit verloren hat, daß er
außerhalb des geschichtlich bestimmten Gesprächs steht, dessen Thema
mit dem Leben eins ist. Anderseits darf der Philosoph sich nicht von
der unmittelbaren politischen Erfahrung erdrücken lassen, indem er
seine leidenschaftliche Zustimmung oder Ablehnung im Nachhinein
logisch zu begründen sucht. Die Frage des Philosophen muß heute
sein, ob und wie der Kommunismus unsere Gesellschaft formen und
in welchem Sinn der Marxismus die Ideologie der Zukunft sein kann.
Vielleicht wurde nirgends so wie in Italien die Erneuerung des Denkens

über den historischen Materialismus vorbereitet, weil in keinem
andern Land sich in gleichem Maße seit etwa einem halben
Jahrhundert ein Idealismus durchgesetzt hat, der mit Marx' Lehre im
Ursprung wesenhaft verwandt ist. Man bedenke nur, daß die beiden
größten Vertreter des zeitgenössischen italienischen Idealismus2 ihr
philosophisches Werk mit einer Ueberprüfung des historischen
Materialismus begonnen haben. Als Gentile 1899 sein Werk über «Die
Philosophie von Marx» veröffentlichte, konnte es scheinen, als hätte
auch er diese Lehre verurteilt, aber wer es heute durchgeht, muß
feststellen, daß ganz im Gegenteil hier eine radikalste Verteidigung der
Marxschen Reform an Flegels Dialektik geleistet wurde. Materie und
Praxis wurden zur Würde der Idee erhoben und das Bedürfnis nach
einer größeren historischen Konkretheit der Idee wurde in seiner

1 Der historische Materialismus stand im Mittelpunkt des jüngsten
Philosophiekongresses in Rom, an welchem Ugo Spirito im Sinn des

vorliegenden Aufsatzes Stellung genommen hat.
2 Benedetto Croce und Giovanni Gentile; d. Uebers.

2 5 9



tieferen Wahrheit erkannt. Dieses Buch wurde schnell vergessen, auch

vom Verfasser selber, der erst 1937 sich wieder darauf besann und
sich gleichsam in seinem wesentlichen Ergebnis selbst wiederfand.
Denn tatsächlich ist dieses Buch die Grundlage des Aktualismus und
kann noch heute als die beste kritische Neuwertung der Lehre des

historischen Materialismus gelten.
Unbestreitbar hat der Aktualismus und überhaupt der ganze

zeitgenössische italienische Idealismus das politische Ideal des Marxismus
aus den Augen verloren. Damit ist aber nicht gesagt, daß die konservative

Tendenz der Lehre eigentlich innewohnte, hat sich doch Gentile
selber in seinen letzten Jahren3 wieder gewissen marxistischen Thesen

zugewandt und eine Zivilisation des Arbeiters, einen neuen in der
Arbeit wurzelnden Humanismus gefordert. Es darf auch nicht
vergessen werden, daß gerade aus dem von Marx befruchteten Aktualismus

die erste italienische Formulierung des Kommunismus in den

Jahren 1932 bis 1935 entstand.4 Diese Lehre war noch immer von der
marxistischen Dialektik angeregt und erstrebte durch Identifizierung
von Individuum und Staat einen Gesellschaftstypus, dessen Grundlage

eine streng planmäßige Wirtschaft sein sollte.

Die neue marxistische Theorie

Aus diesen Gründen ist es nicht möglich, in Italien ohne weiteres

zu jenem historischen Materialismus zurückzukehren, den ein Antonio
Labriola vor fünfzig Jahren zum Gegenstand seiner Arbeit und seines

Glaubens machen konnte. Seither ist die Entwicklung in der geschichtlichen

Etkenntnis der nachhegelianischen Bewegung fortgeschritten, so
daß wir zugleich die tieferen Triebkräfte der marxistischen Ideologie
wie auch ihre Grenzen und Zeitgebundenheit zu erkennen vermögen.
Wir können diese Dialektik nicht annehmen, ohne die kritische Arbeit
des italienischen Idealismus und insbesondere des Aktualismus zu
berücksichtigen, der dieser Dialektik eine streng antiintellektualistische
Formulierung gegeben hat. Andernfalls würden uns die Probleme
selber dazu zwingen, mühsam die schon einmal zurückgelegte Strecke
nochmals zu durchmessen. Und der Neomarxismus wäre um so weniger
einer gewitzten Dialektik gewachsen, die den Kommunismus spekulativ

und politisch bekämpfen wollte
3 Ugo Spirito spielt möglicherweise auf Gentiles Rolle als Ideologe der

neofascistischen «sozialen Republik» unter der deutschen Besetzung an;
d. Uebers.

4 Hier denkt Spirito nicht an Kommunisten wie Gramsci, sondern an den
linken Flügel des Korporativismus, dem er selber unter dem Fascismus

nahestand; d. Uebers.

2 6 0



Nach mehreren Jahrzehnten neuhegelianischer Versuche zeichnet sich

deutlich eine Reaktion der Unduldsamkeit ab. Das Unbehagen hat
sich noch nicht zu konsequenter Kritik, zu einer neuen erschöpfenderen
und überzeugungskräftigeren Philosophie verdichtet, aber es führt zu
Mißtrauen und Gleichgültigkeit gegenüber eben jenen idealistischen
Auffassungen, die einst soviel Glauben und Begeisterung zu wecken
vermochten. Man kehrt zur Philosophie der Transzendenz zurück,
man spielt mit dem Existentialismus und wendet sich schließlich dem
historischen Materialismus zu, über dessen angeblich antihegelianischen
Charakter man sich Illusionen hingibt. Der Marxismus mag zwar
antihegelianisch sein, aber die entscheidenden Grundlagen Hegels:
Immanenz, Geschichtlichkeit, Dialektik, wahrt er trotzdem. Und diese
drei Voraussetzungen — die im Grunde nur eine sind — verursachen
jene Zweifel und das Mißtrauen, die der Idealismus heute prüfen muß.
Es ist gerade gegen Immanenz und Geschichtlichkeit der Dialektik,
daß die Reaktion erfolgt. Der Glaube an die Dialektik ist erschüttert
durch das Offenbarwerden ungelöster Antinomien und durch die
Erkenntnis der dogmatischen Denkgewohnheiten, die auch hinter der
Dialektik stehen. Es geht heute nicht mehr an, zu erklären, man wolle
die Dialektik bloß als Methode annehmen, ohne sie mit irgendwelchen
metaphysischen Voraussetzungen oder philosophischen Systemen zu
verbinden. Jeder Versuch, die metaphysische Instanz auszuschließen,
geht selber auf einen metaphysischen Standpunkt — wenn auch einen
noch so oberflächlichen und groben — zurück. Die methodologische
Voraussetzung ist unabwendbar auch eine metaphysische, denn eine

Methode, die nicht Funktion eines Systems der Wirklichkeitserfassung
ist, kann nichts bedeuten.

Der historische Materialismus muß aber auch in bezug auf die
gegenwärtige geschichtliche Wirklichkeit überprüft werden. Das heißt,
es muß geklärt werden, in welchem Sinn und Maß sich der Marxismus
in seiner ideologischen Bedeutung und seiner politischen Praxis durch
die Erfahrung der russischen Revolution und deren Rückwirkungen
auf den Kommunismus im Westen gewandelt haben mag. Prüfen wir
jedoch die metaphysischen Voraussetzungen des Bolschewismus, so
finden wir nicht das geringste, das gegenüber den geistigen Errungenschaften

dqs im Westen entwickelten Marxismus als Fortschritt
gewertet werden könnte. Das theoretische Gerüst ist wesentlich das

gleiche geblieben und sogar durch den grobschlächtigen Empirismus
seiner Exponenten noch reduziert worden. Ein entscheidender Aspekt
des Marxismus ist jedoch unterdessen weiter ausgebildet worden, und
zwar in solchem Maße, daß die revolutionäre Theorie selber radikal
verändert wurde und eine ganz neue politische Problematik hier
einsetzt. Es hat sich nunmehr eine marxistische Theorie und Praxis ent-

26 1



wickelt, die wir leninistisch-stalinistisch nennen können, und die den
Akzent auf eines der Probleme des Marxismus gelegt hat, so daß es

in den Vordergrund getreten ist und die ganze Gestalt des Systems
verändert hat.

Der Machiavellismus

Das ist das Problem der Anpassung der Theorie an die Wirklichkeit;

der Notwendigkeit, streng zeitentsprechend im Bewußtsein der
historischen Umstände zu handeln; das Problem der Werkzeuge und
Mittel, die anzuwenden sind; der Kompromisse mit entgegengesetzten
Ideologien und Kräften; der Taktik schließlich, die die überragende
Sorge des Handelnden wird. Kurz, es ist das Problem des politischen
Realismus, den wir am besten verstehen, wenn wir ihn seinem

Ursprung gemäß als Machiavellismus bezeichnen.5 Einer unserer
idealistischen Philosophen hatte bereits Marx als den «Machiavelli des

Proletariats» definiert und am italienischen Sozialismus das Verdienst
gerühmt, zu Machiavelli und seiner Auffassung der Politik
zurückzuführen. Was aber für Marx und die Tradition, zu der er gehört,
gelten konnte — eine Tradition, die über die Romantik bis zu Vico
und der Renaissance reicht — erlangt eine viel schwerwiegendere
Bedeutung im Licht der Begriffe und Methoden, die sich die Männer der
russischen Revolution zu eigen gemacht haben. Hier wirkt sich das

von Machiavelli erhellte Drama auf das krasseste aus, und eine
ungeheuerliche Folgerichtigkeit bezeichnet den Weg des neuen politischen
Realismus.

Um das Problem konkret zu stellen, ist es geraten, zum Begriff der
Diktatur des Proletariats zurückzukehren und zu fragen, wie er sich
in der bolschewistischen Praxis gewandelt hat. Der alte Dualismus, der
die Diktatur des Proletariats von der Diktatur für das Proletariat
abhebt, hat sich immer mehr aufgelöst, indem — mindestens für die
Uebergangsphase — der zweite dieser Begriffe immer mehr seine
Notwendigkeit offenbart hat. Diktatur für bedeutet anfänglich Kluft
zwischen einer Elite und einer Masse, zwischen dem Wissen der leitenden

Minderheit und dem unmittelbaren Glauben der Masse, zu deren
Wohl die Revolution verwirklicht wird. Dieser Kluft kommt eine
zweifache Bedeutung zu. Einmal entsteht die Möglichkeit, daß die
leitende Minderheit neben das revolutionäre Ziel ihres Handelns noch
ein zweites besonderes Ziel setzt: die Befestigung ihrer eigenen Macht
und das Ausleben ihres eigenen Herrschaftstriebes. Eine solche

Verdoppelung der Ziele kann sich ohne jede böse Absicht ergeben, und
ist um so gefährlicher, je mehr die Regierenden davon überzeugt sind,
ausschließlich für das gemeinsame Wohl zu handeln. Wer die Macht

5 Vgl. Ugo Spirito: «Machiavelli e Guicciardini», Roma 1945.

262



innehat, wird ganz natürlich und sogar notwendig dazu gedrängt, sein
eigenes Interesse mit dem allgemeinen Interesse gleichzusetzen. Wer
sich aber an die Macht gewöhnt, ist nicht immer imstande, die Einheit
dieser beiden Interessen aufrechtzuerhalten und kann nur mit größter
Schwierigkeit den Augenblick bestimmen, an welchem die Divergenz
dieser Interessen beginnt, sich sodann verstärkt und schließlich
verfestigt. So werden die Pioniere der Revolution zum größten Hindernis
der Weiterentwicklung, recht eigentlich zu Vorkämpfern des
Konservatismus und der Reaktion.

Diktatur für das Proletariat

Lassen wir jedoch diesen ersten Aspekt des Problems beiseite.
Nehmen wir kritiklos an, daß die Diktatur für das Proletariat ihrer
Mission stets treu bleibt, im wachen Bewußtsein ihrer Aufgabe, und
wenden wir uns dem zweiten'Aspekt des Problems zu, der dem
Dualismus zwischen Herrschern und Beherrschten entspringt. Dieser
Dualismus führt seiner Natur nach dazu, die Masse zugleich als Zweck
und als Mittel zu sehen, ohne daß Zweck und Mittel wirklich
zusammenfallen. Als Zweck wird die Masse ins Zentrum des historischen
Prozesses gestellt und ihr Wohl ist Ziel des Wirkens. Als Mittel wird
sie hingegen mehr oder weniger passiv gewandelt, angewiesen,
geführt, ohne die Etappen des zu durchlaufenden Weges genau kennen
zu dürfen. Sie ist nicht reif genug, um auf der gleichen Ebene zu
stehen wie die Regierenden, die für sie denken und wollen müssen.
Um frei zu werden, muß sie sich darein fügen, Werkzeug derer zu
sein, die ihre Freiheit vorbereiten.

In dieses notwendige Abgleiten vom Zweck zum Mittel fügt sich
der eigentümliche Machiavellismus der Diktatur für das Proletariat.
Auch wenn das Proletariat selber der Zweck bleibt, so lebt es doch
als solches nur im Geist jener, die die Diktatur ausüben, und es ist
inzwischen praktisch nichts als Werkzeug in ihren Händen, so daß
für die politische Beziehung, die sich hieraus ergibt, die im «Fürsten»
aufgestellten Maximen Geltung haben. Die grundlegende Voraussetzung

ist natürlich jene, wodurch die Moral mit der Politik identisch
ist und die Absicht nach dem Grad der Verwirklichung gemessen wird.
Diese Voraussetzung, die Machiavelli nicht bis zu ihren letzten
Konsequenzen geführt hat, weil bei ihm noch Reste des Dualismus
zwischen irdischer und überirdischer Welt blieben, wird nunmdhr absolut
und gänzlich vorbehaltlos. Der historische Materialismus wird in seiner
völlig immanentistischen Bedeutung gesehen, und es gibt keinen
anderen Gradmesser des Ideals, als seine Fähigkeit, verwirklicht zu werden.

Jedes außergeschichtliche Werturteil wird hinfällig und das Mittel

263



wird nur nach seiner Zweckentsprechung beurteilt. Die Problematik
Machiavellis ließ noch einen Rest ethischen Lebens neben dem
politischen und ließ daher noch einen bis heute wirksamen Stachel im
Denken zurück. Jetzt erst wird die Antinomie restlos durch die
absolute Gleichsetzung der beiden Ausdrücke überwunden. Der geschichtliche

Zweck wird verabsolutiert, jede christliche oder kantianische
Ethik wird sinnlos, der Mensch selber wird Mittel und Werkzeug,
das als solches, wann immer es politisch für nützlich gehalten wird,
geopfert werden darf. Verfolgung, Grausamkeit, Blutvergießen werden

vom Politiker mit mehr oder weniger Seelenruhe als Mittel
eingesetzt. Und wenn solches nicht einer radikalen Gewissenlosigkeit
entspringt, so kann es ausschließlich von einer metaphysischen
Auffassung her erklärt werden, die die dogmatische Gewißheit einer
Religion besitzt. Es ist sinnlos, dem gegenüber von einer Dialektik
als bloßer Methode oder vom historischen Materialismus als

Deutungssystem zu sprechen.

Geheimpolizei und Waffen der 'Täuschung

Der Dualismus geht von der Voraussetzung aus, daß die Masse
nicht reif ist, das einzusehen, was ihrem eignen Wohl entspricht und
was dazu getan werden muß. Er setzt auch voraus, daß gegenüber
den Massen selber, wie gegenüber den reaktionären Kräften, alle
Mittel der List, des Geheimnisses, der Gewalt und dergleichen erlaubt
sind, soweit sie dem Programm entsprechen, das es zu verwirklichen
gilt. Die Diktatur spielt daher die Rolle der Vorsehung oder der List
der Vernunft. Aber diese Logik der Diktatur führt kraft innerer
Notwendigkeit zu zwei Folgen, die sich in der Praxis der russischen
Revolution immer deutlicher offenbaren und jedes sogenannt totalitäre

Regime kennzeichnen müssen. Die erste Folge ist, daß die Diktatur
einer Elite immer mehr zur persönlichen Diktatur drängt, zur Diktatur

des machiavellischen Fürsten. Sonst sind Geheimnis und Plötzlichkeit

des Handelns in Gefahr, und in der Wahl der Mittel ergeben sich
wesentliche Begrenzungen. Die Steigerung der Geheimpolitik ist ein
grundlegendes Merkmal des totalitären Regimes. Der Diktator kann
alles geheimhalten, vor ihm kann nichts geheimgehalten werden.
Zwischen Diktator und Masse aber schaltet sich die Polizei ein, die solches

ermöglicht.
Diese Logik gilt nicht nur innerhalb des einzelnen Staates, sondern

für diese ganze Menschheit, sofern das revolutionäre Ziel sich auf sie

erstreckt. Wir hören heute oft klagen, daß diese oder jene kommunistische

Partei Europas moskauhörig oder gar «an Moskau verkauft»
sei. Sich so ausdrücken, heißt die Logik des politischen Realismus nicht

264



begriffen zu haben. Wer überzeugt ist, daß die Revolution im Sinn
der marxistisch-machiavellistischen Ideologie vor sich gehen muß,
kann nicht verkennen, daß die Zusammenarbeit mit der Sowjetmacht
der am wenigsten utopische Weg ist, und daß diese Zusammenarbeit
eine Aktionseinheit erfordert, mithin ein leitendes Zentrum und einen
Geist, bei dem alle Fäden zusammenlaufen und der das Geheimnis
des Handelns wahren kann. Daß all dieses die übrigen zum mehr
oder weniger bewußten Werkzeug des Diktators degradiert, und daß
diese wenn auch nur provisorische Degradierung zum Opfer vieler
Einzelner, ja ganzer Gebiete und Länder führen kann, ist ein anderes
Problem. Von da aus mag sogar eine Kritik einsetzen, die das ganze
System und die bolschewistische Ideologie verwirft; aber es berührt
weder die innere Logik noch trifft es den Glauben dessen, der von ihr
überzeugt ist.

Die Lüge als politische Notwendigkeit

Es ist eine Folge des Machiavellismus auf der Ebene der Propaganda
und vor allem der politischen Erziehung, daß er den Dualismus von
Regierenden und Regierten noch vertieft. Machiavelli kann den
«Fürsten» schreiben während er nicht Politiker ist, nicht seinen
Gedanken in Tat umsetzt. Um wirklich die machiavellische Methode zu
befolgen, muß einer den Antimachiavelli schreiben. Der Machiavelliker
darf nicht der Theoretiker sein, der Masken abreißt, sondern er muß
der Schauspieler sein, der sich zunächst die Maske aufsetzt und
Machiavelli öffentlich verleugnet. Dann aber kann die Propaganda
nicht erfolgen, ohne daß die innerenVorbehalte die Idee verunreinigen;
der Kommunismus kann nicht mehr dem Menschen, den man erziehen
will, in seiner ganzen Klarheit vor Augen geführt werden. Wird er
nämlich durchsichtig gemacht; so wird die Opposition verstärkt, ja,
weniger vorbereitete Freunde würden abgeschreckt, die nur allmählich
zur neuen Idee geführt werden könnten.

Wie dieser tragische Gegensatz zwischen jenem Kommunismus, der
sich um seiner Verwirklichung willen verstecken muß und jenem, der,
um die Besten zu gewinnen, die Reinheit eines echten Ideals besitzen
muß, auflösen ließe, dieser innere Widerspruch zwischen dem
Handelnden und dem Theoretiker, das läßt sich schwer sagen. Hier liegt
die Grenze des modernen politischen Realismus, und Machiavelli
wartet noch nach vier Jahrhunderten auf Antwort. Das Problem ist
nicht gelöst worden, nur klarer und krasser hervorgetreten und steht
jetzt im Mittelpunkt der Gegenwart als das Problem der Erziehung
der Nachkriegsjugend. Wer sich voll Enthusiasmus nähert, um die
Botschaft des neuen politischen Glaubens zu vernehmen, zieht sich oft,
angesichts der Vorbehalte, der Vernebelungen, enttäuscht zurück.

265



Gewiß, die Taktik ist eine bittere politische Notwendigkeit. Man
kann nicht wirkungsvoll handeln, ohne seine eigenen Schritte zu
verheimlichen, es gibt keine Politik ohne Diplomatie, ohne Vorbehalte,
ohne Machiavellismus. Dennoch; damit eine Politik sich wirklich
behaupten kann, damit sie den notwendigen Glauben anfachen kann,
muß sie sich in ihrem ganzen Wesen offenbaren. Man darf sich nicht
verhehlen, daß eine zu lange durchgehaltene Taktik, ein auf Jahre
und Jahre hindurch verborgener Gedanke sich plötzlich in den Händen

dessen, der sich seiner bedienen will, verkehrt und zum Anlaß
des Mißerfolges wird. Wer zu ausschließlich nach Verwirklichung
trachtet, dem mag sich die Wirklichkeit auf einmal unwiederbringlich
entziehen. Wenn diese allgemein gültige Wahrheit sich nicht in einem
kulturell rückständigen Land sehr deutlich zeigte, so verhält es sich
bereits in unserer abendländischen Welt, und insbesonders in Italien,
ganz anders. Hier bedarf es anderer Taktik, eines anderen Zutrauens
zur Jugend, die zuhört, lauscht, und die allzu geübt ist, in den Augen
das zu lesen, was man verhehlen will, und bei welcher der erste in
die Seele gelegte Keim des Zweifels genügt, um das erhabenste Ideal
im Mißtrauen verdorren zu lassen.

Wenn man sagt, daß die Welt heute in ihrer Krise eines wahren
Glaubens bedarf, blickt man nach Osten, in der Hoffnung, von dort
könne dieser Glaube kommen. Aber es bedarf eben hiezu einer
Antwort, die den Kommunismus von einer nur politischen Ideologie zu
einem menschlichen Ideal erheben könnte, das fähig wäre, dem
erprobtesten kritischen Denken standzuhalten.

Für ein menschliches Ideal

Das ist die Vorbedingung, damit der Kommunismus die Kraft
besitze, um allen Widerstand zu überwinden. Wenn der Kommunismus
aber nicht fähig wäre, zu diesem Ideal zu gelangen, was wäre dann
sein Schicksal? Es könnte scheinen, als dürfe man den Niedergang des

Kommunismus voraussagen, weil die Unzulänglichkeit seiner idealen
Grundlagen ihn endgültig verurteilt. Jedoch könnte das nur dann der
Fall sein, wenn eine andere, geistig reichere Ideologie imstande wäre,
den Glauben der Massen zu nähren; andernfalls würde der Kommunismus

auch weiterhin gedeihen und sich nur — von der Höhe, auf
der wir ihn wünschen — zur tiefsten Stufe des abendländischen
politischen Lebens entwickeln, zur letzten Entartungsform des Liberalismus.

Dann würde der Kommunismus die Selbstzersetzung der liberalen
Ideologie bedeuten und der 1789 auf die Altare gehobenen Freiheit,
so daß nicht nur für den dritten Stand, sondern für die Massen die
Revolution nichts wäre als das Ideal des Komforts und der Verbürger-

2 66



lichung. Die liberale und bürgerliche Freiheit als Klassenmonopol
besteht nur insofern, als viele Nicht-Freie den Preis dafür zahlten; aber

wenn heute diese Freiheit von allen gefordert wird, dann wird sich

der Klassenkampf in den Kampf der Gruppen und Einzelnen
auflösen, die alle nach dem Privilegium streben und alle im Wettlauf
des entfesselten Egoismus mitdrängen. Die erwartete Freiheit wird
dann Prinzip der Zersetzung, der Atomisierung und des Chaos, deren
Vorzeichen schon spürbar sind. Um sich dieser Logik zu entziehen,
muß einem andern Glauben gelebt werden, einer andern Gesellschaft,
die über den Liberalismus hinausgeht und in der menschlichen Gemeinschaft

ein Ideal verwirklicht, in welchem das wirtschaftliche Interesse
jedes Einzelnen, der sich für den Mittelpunkt der Welt hält, nicht
das letzte Wort spricht.

(Uebersetzt von F. Bondy)

2 67


	Menschliches Ideal - kommunistische Ideologie

