
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1947-1948)

Artikel: Freiheit als Aufgabe

Autor: Schindler, Dietrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758453

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758453
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FREIHEIT ALS AUFGABE

VON PROF. DIETRICH SCHINDLER

In den bekannten "Worten, die Schiller im Jahre 1797 schrieb:

Der Mensch ist frei geschaffen, ist frei
Und würd' er in Ketten geboren,
Laßt euch nicht irren des Pöbels Geschrei,
Nicht den Mißbrauch rasender Toren!
Vor dem Sklaven, wenn er die Kette bricht,
Vor dem freien Mensch erzittert nicht.

erklingt ein Glaube an die menschliche Freiheit, der selbst durch bittere
Erfahrungen nicht zerstört wurde. Auch über die Verbrechen, die in
ihrem Namen begangen werden, soll die Freiheit triumphieren. Was
sich für Schiller aus den Ereignissen der Jahre 1789—1797 ergab, hat
auch noch für uns, nach einer Erfahrung von hundertfünfzig Jahren,
seine Bedeutung. Haben nicht auch wir «des Pöbels Geschrei» und
den «Mißbrauch rasender Toren» erlebt, und zwar in noch viel
furchtbarerer Weise als die Zeitgenossen der Französischen
Revolution? Und haben wir nicht feststellen müssen, daß wie der
Mißbrauch so auch die Unterdrückung der Freiheit den Weg öffnet zu
Greueln, deren Möglichkeit man vorher nicht einmal erahnte? Was
je an Uebersteigerung der Staatsgewalt, an Aufpeitschung der
Masseninstinkte, an Brutalitäten willkürlicher Macht vorgekommen ist,
haben wir miterleben müssen; aber auch die Folgen dieser
Maßlosigkeit, den größten Krieg der Weltgeschichte, den katastrophalen
Zusammenbruch eines Volkes haben wir erlebt und erleben wir in
seinen Folgen fortwährend weiter.

In all diesem Elend, in all dieser Vernichtung ist für die Sehenden

etwas zu neuer Bedeutung gekommen, was jene, die die Welt in diesen
Strudel gerissen haben, mit souveräner Verachtung als ein bloßes
Instrument ihres Machtwahns behandelten: der einzelne Mensch. Der
Mensch nicht als abstraktes Individuum mit imaginären Eigenschaften,
nicht als bloßes Partikel im Getriebe, nicht politisch abgestempelt,
sei es als schrankenloser Uebermensch, sei es als vernichtungswürdiger
Untermensch; nein, der Mensch in seiner konkreten Gestalt, in seinem

1 95



Beruf, inmitten eines ganz persönlichen Lebenskreises. Diese Menschen,
die man sich ebenso konkret und persönlich vorstellen muß wie die
Glieder der eigenen Familie und des engsten Bekanntenkreises, sind
zu Millionen ermordet, zur Sklavenarbeit verschleppt, als Geiseln
erschossen, in nächtlichen Bombardements vernichtet worden. Es war
der einzelne Mensch, der in unsäglich grausamerWeise dem politischen
Wahn zum Opfer gebracht wurde. Es ist der einzelne Mensch, der
wieder in den Mittelpunkt des politischen Denkens gestellt werden
muß, nachdem die Uebersteigerung von Staat, Partei, Rasse oder
irgendeines andern Kollektivs zu so unerhörten Katastrophen geführt
hat. Den einzelnen Menschen aber in den Mittelpunkt des politischen
Denkens zu stellen, bedeutet liberal denken. Jeder Mensch verkörpert
einen eigenen Wert, besitzt seine eigene, unantastbare Würde. Das ist
keine neue, sondern eine sehr alte, letzten Endes christliche Wahrheit,
aber eine vom Kollektivismus aller Schattierungen vergessene,
mißachtete oder verlästerte Wahrheit. Und daß in diesem Punkt der
Kollektivismus unsere ganze Kultur aus den Angeln zu heben drohte,
daß aber auch von hier aus der Aufbau einer besseren Welt zu
erfolgen habe, wurde schon lange erkannt, ja wurde schließlich zu
einem so vordringlichen Anliegen, daß es selbst seit einer Reihe von
Jahren in wichtigen Kundgebungen von Staatsmännern zum Ausdruck
kam. Es sei erinnert an zwei große Proklamationen, die dem
konkreten Einzelmenschen, nicht abstrakten Ideologien, gerecht werden
wollten und die deshalb erwähnenswert sind, weil ihnen
weltgeschichtliche Bedeutung zugedacht war. Präsident Roosevelt hat in
einer Proklamation vom 6. Januar 1941 vier menschliche Freiheiten
gefordert: Freiheit der Meinungsäußerung, der Religionsausübung,
Freiheit von Not und von Furcht, und ähnliche Postulate sind
enthalten in der von Roosevelt und Churchill aufgestellten Atlantic
Charta vom 8. August 1941. Wie sehr diese Postulate ernst genommen

wurden, zeigt sich zum Beispiel darin, daß noch 1945 ein
englischer Völkerrechtsgelehrter in einem Werk über den
internationalen Schutz der Menschenrechte an die Spitze seines Entwurfes
einer Rechteerklärung den Ausspruch setzte, daß der Krieg mit dem
Zweck geführt worden sei, die Menschenrechte wieder zur allgemeinen
Anerkennung zu führen. Und die Satzung der Vereinigten Nationen
erklärt als einen der Zwecke der neuen Weltorganisation «die Achtung
der Menschenrechte und der grundlegenden Freiheiten für alle» zu
fördern.

Allein wenn wir die heutige Welt betrachten, so sehen wir, daß es

mit der Achtung der menschlichen Person im Jahre 1947 nicht besser

bestellt ist, als vor der Niederwerfung des Nationalsozialismus.
Politisch-wirtschaftliche Ideologien oder das brutale Machtstreben

l 9 6



einzelner Parteien stehen häufig genug der Anerkennung der
Forderung entgegen, daß der einzelne Mensch mit der ihm angeborenen
Freiheit im Mittelpunkt des politischen Denkens stehen sollte und
nicht Theorien oder Programme, die ohne Rücksicht auf diesen
fundamentalen Gesichtspunkt aufgestellt worden sind.

Achtung der menschlichen Persönlichkeit und Wahrung der Freiheit
sind untrennbar miteinander verbunden. Ohne Freiheit gibt es keine
Persönlichkeit; im Ameisenstaat oder im Bienenstaat ist Persönlichkeit
unmöglich. Nur wer frei urteilen, sich frei entschließen, frei handeln
kann, ist imstande, sich zur Persönlichkeit zu entwickeln; wer in allen
Dingen von außen her bestimmt wird, ist eine Maschine, kein Mensch
mit seinem Eigenwert. Persönlichkeit bildet sich von innen her, das

Innere kann sich nur in Freiheit entfalten. Alles, was uns im persönlichen

und gesellschaftlichen Leben teuer ist, alles, was unser Leben
lebenswert macht, alles, was uns über das Tierische oder Mechanische

hinaushebt, ist letzten Endes untrennbar mit der menschlichen Freiheit
verbunden.

Der allgemein-menschliche Charakter des Freiheitsgedankens einerseits,

die weltweite Bedrohung freiheitlicher Bestrebungen anderseits
haben kürzlich zu einem internationalen Zusammenschluß, zur Gründung

einer liberalen Weltunion geführt. War im 19. oder zu Beginn
des 20. Jahrhunderts, ja noch manche Jahre nach dem ersten Weltkrieg

ein solcher Zusammenschluß überflüssig, weil der Liberalismus
Allgemeingut war und antiliberales Gedankengut als Ueberbleibsel
einer versinkenden Zeit oder als vorübergehende Verirrung betrachtet
wurde, so ist heute die Lage eine völlig andere. Die Liberalen können
nicht allein auf die innere Vernünftigkeit der von ihnen vertretenen
Ideen zählen, sie müssen die Ideen auch propagandistisch vertreten,
und wenn andere Parteien international organisiert sind, so bedürfen
auch die Liberalen eines internationalen Schulterschlusses. Selbstverständlich

ist aber die liberale Weltunion, die im April in Oxford
gegründet wurde, nichts anderes als ein freiwilliger Zusammenschluß
liberaler Gruppen und liberaler Persönlichkeiten; es braucht kaum
gesagt zu werden, daß die Weltunion den Parteien in den einzelnen
Staaten nicht irgendwelche Weisungen zu erteilen hat.

Der Kongreß in Oxford hat zum Erlaß eines Liberalen Manifestes
geführt. Die liberalen Gedanken sind zu bekannt und zu sehr in den
meisten Staatsverfassungen — die diesen Namen verdienen — niedergelegt,

als daß der Inhalt des Manifestes überraschende Neuerungen
hätte enthalten können. Doch liegt der Wert dieses Dokumentes
darin, daß es in einer Zeit, in der der liberale Geist durch die Ungunst
der Zeit und das Unverständnis der Menschen schwer benachteiligt

197



ist, liberale Grandsätze neu und zeitgerecht formuliert und vor allem,
daß dies auf internationaler Basis geschieht. Ein so eminent
menschheitlicher Gedanke, wie der liberale, bedarf einer Formulierung, die
weltweite Geltung beanspruchen kann.

Daß die Freiheit der Ordnung nicht widerspricht, ist für jeden, der
in einem traditionell freiheitlichen Gemeinwesen lebt, eine
Selbstverständlichkeit. Und doch liegt im Verhältnis von Freiheit und
Ordnung ein immer neu sich stellendes und neue Lösungen erforderndes

Problem. Wer die Freiheit bekämpft, tut es stets im Namen einer
Ordnung, welche er an die Stelle der freiheitlichen setzen will und
welche er als besser bezeichnet. Der heutige Mensch, der im täglichen
Leben so viel mit Technik und Mechanik zu tun hat, unterliegt leicht
der Versuchung, eine mechanische Ordnung als schlechthin maßgebend
zu betrachten; er huldigt sehr leicht dem Glauben, auch das menschliche

Leben lasse sich in eine Ordnung einspannen, deren Prototyp
die tadellos funktionierende Maschine ist. Dieser mechanistische

Aberglaube ist wohl eine der Hauptursachen dafür, daß manche in
einer sozialistischen Planwirtschaft das Heil erblicken. Die von einem
solchen Scheinbar klaren und konsequenten Denken ausgehende
Suggestionskraft wirkt auf viele Menschen so stark, daß demgegenüber
die praktische Erfahrung und die psychologische Einsicht, die
eindeutig dagegen sprechen, kaum eine Rolle spielen. Der Mensch freilich,
der glaubt, sein Heil zu finden, wenn er das Rädchen einer Maschine

wird, fühlt sich nie so unglücklich, wie wenn er dieses Ziel erreicht hat.
Zwar ist zuzugeben, daß gewisse Lebensgebiete in enger mechanischer

Weise geordnet sein müssen. Man denke an den heutigen
Straßenverkehr, dessen strikte polizeiliche Regelung eine Notwendigkeit

ist. Niemand empfindet die eingehenden Vorschriften des

Motorfahrzeuggesetzes als Beschränkung einer richtig verstandenen Freiheit.
Diese Regelung ist vielmehr die Voraussetzung der Sicherheit und
Ordnung im Straßenverkehr und damit die Bedingung der Freiheit,
die verbleibt. Aehnliches läßt sich etwa von der Rationierung sagen,
die, rein formal betrachtet, eine Einschränkung des freien Handels
bedeutet, aber, wenn Mangel herrscht, in Wahrheit die Freiheit soweit
als möglich aufrechterhält.

Man muß sich aber hüten, aus solchen Beispielen Schlüsse auf eine

Regelung des menschlichen Lebens überhaupt ziehen zu wollen. Diese
Beispiele haben nur für gewisse rein äußerliche Tätigkeiten Gültigkeit.
Ueberall aber, wo es auf die höheren Fähigkeiten des Menschen, wo
es auf die Persönlichkeit ankommt, gilt das Gegenteil. Während nach
jenen Beispielen eine mehr oder weniger mechanische Ordnung die

198



Voraussetzung einer relativen Freiheit bildet, gilt hier umgekehrt,
daß Freiheit Voraussetzung einer richtigen Ordnung ist.

Der Liberale verlangt Freiheit nicht nur, um das einzelne Individuum

von lästigen Fesseln zu befreien, er denkt nicht nur, wie der
Anarchist, an den Einzelnen, sondern gleichzeitig an die Gemeinschaft:
Freiheit ist für ihn nicht allein ein Mittel zum "Wohle der

Einzelpersonen, sondern ein Weg zur Schaffung einer für alle guten und
gerechten Ordnung. Wenn der Liberale Freiheit fordert, weiß er
wohl, von was er Freiheit will, aber er weiß auch immer, wozu er die
Freiheit verlangt. Die Freiheit ist für ihn nicht nur etwas Negatives,
die Verneinung von Schranken und Fesseln, sie ist auch, ja vorab,
etwas Positives; freilich etwas Positives, das nicht von vorneherein

genau bezeichnet, definiert und klassifiziert werden kann. Denn das

Positive, das aus der Freiheit entspringen soll, ist nicht eindeutig
bestimmt, es ergibt sich nicht mit notwendiger Determination aus der
vorhandenen Lage, wie der Materialismus lehrt, sondern es entspringt
unzähligen freien — das heißt spontanen — Handlungen, die nur
dank der Freiheit möglich, ja, noch mehr, durch die Freiheit geradezu
hervorgerufen werden. Blüteperioden geistigen Lebens entspringen
geistiger Freiheit, die wirtschaftliche Entfaltung wird durch
wirtschaftliche Freiheit gefördert, die lebenskräftigsten Staaten bilden sich

dank politischer Freiheit.
Der Liberalismus ist ein Weg zur Kräftebefreiung, er zählt auf die

individuellen Kräfte, er schafft sie nicht, er befiehlt ihnen nicht, aber

er setzt sie als aktiv voraus und schafft ihnen Raum. Der Liberalismus

ist eine Bewegung des freiströmenden Lebens, er beseitigt
Schranken und Bindungen, um die produktiven Kräfte im geistigen,
politischen und wirtschaftlichen Bereich freizusetzen. Die Aufgabe
des Staates ist danach in erster Linie, den natürlichen Kräften Freiheit
zu geben. Was beseitigt werden soll, sind veraltete, überholte,
verknöcherte, unnatürliche Schranken; nach ihrer Beseitigung soll aus
dem freien Spiel der Kräfte eine lebendige, entwicklungsfähige,
natürliche und harmonische Ordnung hervorgehen. Wie sich aus dem
Samen eine Pflanze entwickelt, kraft dem allem Leben innewohnenden

inneren Entwicklungstrieb, einem Trieb, den man von außen

zwar nicht erzeugen, dem man aber günstige Entwicklungsmöglichkeiten
schaffen kann, so kann und soll sich auch — das ist die

Voraussetzung aller liberalen Haltung — das soziale Leben aus den

spontanen Handlungen des Einzelnen heraus zu einer harmonischen
Ordnung gestalten, die in sich ausgeglichen ist und eine sich selbst

regulierende, den sozialen Körper im Gleichgewicht haltende Kraft
besitzt. Die Vorstellung einer natürlichen Ordnung, die letzten
Endes in den Dingen selbst liegt und deshalb notwendig zur Ent-

199



faltung kommt, wenn sie nickt durch falsche staatliche Eingiriffe im
ihrer Entwicklung gestört wird, ist mit dem Liberalismus notwendig
verbunden. Und so sehr der Liberalismus auf die menschliche
Vernunft abstellt, so liegt doch gerade hier ein irrationales Elememt, dass

Vertrauen auf die lebendigen, stets aus dem Innern strörmendem

Kräfte, wie sie allem Leben, dem organischen und dem ge:is;tigen.,
eigen sind. Diese Kräfte bilden die Quelle aller großen Leistungen
und allen Fortschrittes; sie kommen im Bereich der bloßen Mœchanik
nicht vor und können von einem dürren Rationalismus odeer vomi
Materialismus nicht erfaßt werden. In diesem Zusammenhang seri

ein Ausspruch Johann Caspar Bluntschlis erwähnt, der im seineir

Abhandlung über Charakter und Geist der politischen Parteien
(1869) über die liberale Freiheit ausführt: sie «wurzelt in derr lebendigen

Persönlichkeit sowohl der Individuen als des ganzen V olkes;,

und wird durch die innere Kraft der Natur bestimmt, welche: sich in
ihr offenbart und entfaltet». «Die höchste Politik geht immer auf dite

Natur zurück und will die Ziele erreichen, welche die naitürliche
Bestimmung der Völker erfüllen.»

Die freiheitliche Ordnung ist notwendig eine solche, die lftir alle
gilt. Wer für sich selbst Freiheit in Anspruch nimmt, muß demi andern
die gleiche Freiheit gewähren. Ja, die Freiheit des andern ist mach dein

Auffassungen, wie sie zur Zeit der Französischen Revolution!
herrschend waren, überhaupt die einzige Schranke, die dem Eiinzelnem
auferlegt werden darf. So bestimmt Art. 5 der Helvetischeeru
Verfassung von 1798: «Die natürliche Freiheit des Menschen i:st
unveräußerlich. Sie hat keine andern Grenzen als die Freiheit jedes
anderen ...» Die Schaffung einer Ordnung, in der die Freilheit des
einen mit derjenigen jedes andern vereinbar ist, ist Sache des; Rechts.
Ja, Immanuel Kant hat als Recht geradezu bezeichnet den «Itnbegriff
der Bedingungen, unter denen die Willkür des einen mit der "Willkür
des andern nach einem allgemeinen Gesetze der Freiheit zussammen
vereinigt werden kann». Ein allgemeines Gesetz muß es sein, dlais heißt
ein solches, das abstrakt-generelle Normen aufstellt, also Tatbestände
normiert, die auf eine unbeschränkt große Zahl von konkretem Fällen
Anwendung finden, und nicht ein solches, das auf einen Eiinzelfall
zugeschnitten ist oder dem freien Ermessen der Regierung tallzuviel
Spielraum läßt. Eine Rechtsordnung zu schaffen, die, nelben der
Garantierung von Freiheitsrechten und der Beschränkung deer
staatlichen Eingriffe überhaupt, dieser Forderung entspricht, ist ein
eminent liberales Postulat.

Die Achtung der Freiheit des andern führt aber auch zur 1"oleranz.
Man gebraucht den Ausdruck vor allem für eine Haltung, die das

200



friedliche Zusammenleben der verschiedenen Konfessionen gewährleistet.

Aber sie ist mehr, es handelt sich um die Bereitschaft,
überhaupt mit Andersgesinnten sich zu fruchtbarem Zusammenleben zu
finden. Es ist der liberale Grundsatz des Geltenlassens des Eigenen eines

jeden, auch desjenigen, der schwächer ist, politisch gesprochen also zur
Minorität gehört. Das ist eine Haltung, die in der heutigen Welt
mehr und mehr vor der Vermassung und Verdummung hat weichen
müssen. An Stelle der Toleranz ist eine wachsende Bereitschaft
getreten, in doktrinärer Verbohrtheit Andersdenkende zu unterdrücken
oder gar, von den Gefühlen des Hasses überwältigt, einen dauernden
Vernichtungsfeldzug gegen andere zu führen. Der Fanatismus, sowohl
der laut schreiende wie der kalt berechnende, ist das genaue Gegenteil
der Toleranz, die Selbstdisziplin und Vernunft voraussetzt. Toleranz
bedeutet nicht Grundsatzlosigkeit, im Gegenteil, nur derjenige, der
selbst von der Richtigkeit seines eigenen Standpunktes überzeugt ist,
kann wahrhaft tolerant sein gegenüber demjenigen, dessen Ansichten
er als unrichtig betrachtet. Die tolerante Haltung stellt hohe
Anforderungen an einen Menschen und setzt ein Unterscheidungsvermögen

voraus, das nicht jedermanns Sache ist: die Verschiedenheit

vom andern, ja vielleicht die Unvereinbarkeit mit dem andern
einzusehen und doch mit ihm zu leben, nicht nur indem man sich

gegenseitig gewähren läßt, sondern indem man ein gemeinsames
Fundament findet, auf welchem eine fruchtbare Zusammenarbeit
möglich ist. Gleichzeitig das Trennende und das Gemeinsame zu
sehen und über dem Trennenden das Gemeinsame gelten zu lassen,
ist eine so differenzierte Haltung, daß, wie es scheint, nur wenige
Völker dazu fähig sind. Während der politische Extremismus dem
psychologischen Gesetz, nach dem er angetreten, folgend, die Welt
in die zwei Heerlager von Freund und Feind zerreißt, ja diesem
Gesetz bis in selbstmörderische Konsequenzen folgt, gibt es — was
für uns so selbstverständlich ist — in Ländern mit liberaler und
daher toleranter Haltung eine Mehrheit von Parteien, die sich
bekämpfen und doch ihre Gegensätze auf einem so festen gemeinsamen
Boden ausfechten, daß Staat und Volk darüber nicht auseinanderbrechen;

es gibt verschiedene Konfessionen und verschiedene Landesteile,

die bei aller Verschiedenheit doch durch ein gemeinsames
Band zusammengehalten sind. Die Einheit in der Vielheit und die
Vielheit in der Einheit ist, vom Ganzen der heutigen Welt oder von
der Weltgeschichte aus betrachtet, eine seltene Ausnahme, eine schwierige

Errungenschaft, gar nichts, was sich etwa selbstverständlich aus
einem vermeintlichen menschlichen Fortschritt, mit dem noch das
19. Jahrhundert rechnete, ergibt. Und selbst für uns kann es nur von
Nutzen sein, an jene Worte Goethes erinnert zu werden: «Der wahre

201



Liberale ist derjenige, der versucht, das Möglichste zu erreichen, ohneie
mit Feuer und Schwert gegen scheinbare oder wirkliche Schwächeren

vorzugehen; er versucht es stets in ruhiger Weise, aus dem Guten dasas

Bessere zu gewinnen.» Wie wohltuend hebt sich diese innere Sicher-r-
heit ab von dem lauten Schreien und der erpresserischen Kampfweise,e,
die heute weitherum die Politik beherrscht.

Die Freiheit, die etwas Einfaches und leicht zu Verwirklichendeses
zu sein scheint, ist in Wirklichkeit diejenige politische Lebensform, dieie

am schwierigsten aufrecht zu erhalten ist, weil sie die höchsten An-n-
forderungen an Intelligenz und Charakter eines Volkes stellt. Wennn
das liberale Manifest gleich an den Anfang den Satz gestellt hat«:
Der Mensch ist in erster Linie ein Wesen, das mit der Fähigkeit«
ausgestattet ist, unabhängig zu denken und zu handeln und Rechtht
und Unrecht zu unterscheiden, so ist damit etwas gesagt, was nichtht
eine naturwissenschaftliche Erkenntnis ist, sondern bereits eine hoheie

Forderung an den Menschen enthält. Und wenn das Manifest unteier
III eine wichtige Stelle enthält, die auf einen Antrag von Feldd-
marschall Smuts zurückgeht, so bringt es diese Forderung noclch
deutlicher zum Ausdruck: «Bereitschaft zum Dienen ist das
notwendige Gegenstück der Freiheit, und jedes Recht bringt eine
entsprechende Pflicht mit sich. Freie Institutionen sind nur arbeitsfähigig,
wenn jeder Bürger das Bewußtsein moralischer Verantwortlichkeit
gegenüber seinen Mitbürgern hat und an den öffentlichen Angelegenn-
heiten aktiven Anteil nimmt.»

Schon anderthalb Jahrhunderte zuvor hatte der bedeutend de

englische Politiker und Schriftsteller Edmund Burke den treffendeien
Ausspruch getan: «Die Menschen eignen sich für die bürgerlichhe
Freiheit im genauen Verhältnis zu ihrem Willen, ihrem eigeneien
Appetit moralische Fesseln anzulegen.» Alle Erfahrungen bestätigten
uns ja auch, daß das lebendige Empfinden des Ganzen und das venr-
antwortungsvolle Wissen um das Ganze Voraussetzung der individuellen

Freiheit in einer differenzierten Gesellschaft ist. Ist dies:se

Voraussetzung nicht erfüllt, so zerbricht die Freiheit. Die Freiheit
aller wird abgelöst durch die Willkür eines Einzigen.

Wenn oben gesagt wurde, der Liberalismus wolle eine natürlichhe
Ordnung verwirklichen, so bedarf dies noch näherer Präzisierunpg.
Diese natürliche Ordnung muß der doppelten Natur des Menschern,
der ein physisches und ein geistiges Wesen ist, entsprechen. Das freieie
Spiel der Kräfte ist nicht eine Zauberformel, die gewissermaßen i in
mechanischer Weise auf jedem Lebensgebiet die beste Ordnung heier-
stellen kann. Zwar dürfte eine richtig funktionierende Marktwirrtschaft

diesem Prinzip weitgehend entsprechen, obwohl auch sie einaen
festen rechtlichen Rahmen voraussetzt. Aber auf geistigem Gebiet veier-

302



mag ein solcher Automatismus für sich allein nicht zu genügen. Auf
geistigem Gebiet handelt es sich immer um Wertverwirklichung, und
dementsprechend bedarf der Handelnde bestimmter Maßstäbe, nach
denen er sich richten kann. Es sind Maßstäbe, die zwar dem Menschen
letzten Endes eingeboren sind, also objektiver, nicht bloß subjektiver
Art sind, aber nur von denjenigen Menschen richtig angewendet werden

können, die dafür — wie für den Gebrauch anderer Gaben —
ausgebildet worden sind. Dies unterscheidet den Kulturmenschen vom
Barbaren. Dieses Bewußtsein der Werte nun, die dem Menschen zur
Verwirklichung aufgegeben sind, und die Fähigkeit, die damit
gegebenen Wertmaßstäbe richtig anzuwenden, ist die conditio sine qua
non des Liberalismus. Der Liberalismus beruht auf dem Erbe der
abendländischen Tradition. Ohne die Kultur der Antike und ohne
das Christentum gäbe es keinen Liberalismus. Zwar ist es sehr wohl
möglich, daß sich der Liberale darüber nicht immer Rechenschaft

gibt. Aber ohne die jahrhundertelange antik-christliche Erziehung
der abendländischen Menschheit wären alle jene Begriffe und
Wertmaßstäbe nicht ins allgemeine Bewußtsein eingegangen, deren
Wahrung und Förderung das selbstverständliche Ziel des Liberalismus
ist. Was wir als humane Haltung bezeichnen, ist ja nichts anderes
als säkularisiertes Christentum. Die Achtung vor dem einzelnen
Menschen, wie wir sie verstehen, wäre ohne diesen Ursprung nicht
möglich. Wenn wir wagen, dem einzelnen Menschen weitgehende
Rechte zu gewähren, so gelten diese Rechte nicht dem physischen
Individuum, sondern der sittlichen Person, das ist dem Menschen, der
teilhat an einer höheren Ordnung und der nur im Hinblick auf diese

Ordnung seine Rechte richtig ausüben kann. Politische Schriftsteller,
die in die Tiefe gingen, haben das von jeher festgestellt. Nach
Montesquieu bedarf die Demokratie der «vertu», das heißt jener
Bürgertugend, deren Hauptzug in der Selbstdisziplin und der Fähigkeit

zur Einordnung liegt. Benjamin Constant schreibt: «Die Freiheit
lebt von Opfern. Sie bedarf immer der Bürgertugend, gelegentlich
des Heroismus.» Und an einer andern Stelle führt er aus: «Jede
Generation erbt von ihren Vorfahren einen Schatz sittlicher
Reichtümer, einen unsichtbaren und köstlichen Schatz, den sie ihren
Nachfahren weiterreicht. Der Verlust dieses Schatzes bedeutet für ein Volk
unberechenbaren Schaden.» Heinrich Pestalozzi läßt sich vernehmen:
«Alles nur auf den äußeren Formen der Staatsverfassungen ruhende
Recht der Bürger ist ohne innere sittlich und geistig gebildete Bürgerkraft

in den Republiken wie in den Königreichen nur Staub...»
Aber das stolzeste Wort stammt wohl von Alexandre Vinet, diesem
großen Verkünder der Freiheit: «Je veux l'homme maître de lui-
même, afin qu'il soit mieux le serviteur de tous.» Völlige Freiheit

' 203



nicht zum Selbstgenuß oder zur Lösung aller Bindungen, sondern
umgekehrt zur tiefsten und wahrsten Verpflichtung gegenüber dem

Allgemeinen! Das ist nur ein scheinbares Paradox. In Wirklichkeit
zeigt sich hierin die tiefste Rechtfertigung des Liberalismus, aber auch
die hohen Anforderungen, die ein echter Liberalismus an seine

Anhänger stellt.
Was der Liberalismus von Einzelnen verlangt, sind nicht

Eigenschaften, die man an die große Glocke hängt, mit denen man lärmende
Propaganda macht, die Sensationen erregen. Es sind Eigenschaften,
die sich in erster Linie im täglichen Leben, im engen Kreis der
Familie und des Berufes auswirken. Aber die Gesundheit dieser
kleinen Kreise, dieser Zellen des sozialen Lebens, ist das Wichtigste
für Volk und Staat. Völker, die sich dieser Gesundheit erfreuen, sind,
wie die Erfahrung lehrt, widerstandsfähiger gegen politische Erkrankungen

als andere. «Im Hause muß beginnen, was leuchten soll im
Vaterland» (Pestalozzi). Dies verlangt einen fortwährenden Appell
an die guten Eigenschaften der Menschen. Man kann das Gute nicht
erzwingen, man kann nur dazu auffordern, es muß dem spontanen
Entschluß des Einzelnen entspringen, wenn es wirklich gut sein und
nicht bloß äußerlich einer Regel entsprechen soll.

Demgegenüber haben es diejenigen leichter, die an die niedrigen
Eigenschaften der Menschen appellieren, an Neid, Mißtrauen, Haß.
Es ist eben viel leichter, niederzureißen als aufzubauen, viel bequemer,
sich sinken zu lassen, als sich zu erheben. Zudem bedarf es zur
Zerstörung nur skrupelloser Minderheiten, zum Aufbau aber der Einsicht
der großen Mehrheit. Der Kampf zwischen dem Niederen und dem
Höheren ist immer ein illoyaler Kampf, weil es das Niedere stets
leichter hat. Das Höhere kann sich nicht der Mittel bedienen, mit
denen das Niedere leichte Erfolge erntet. Mit Lüge und Täuschung
kann man niedere Instinkte erwecken, aber keine guten Ziele
verfolgen.

Der Liberalismus ist mit dem Höheren untrennbar verbunden.
Wenn sein Kampf nicht aussichtslos ist, so deshalb, weil er an die
Einsicht der Menschen appellieren kann, an ihr sittliches Bewußtsein,
und auf Erfolg rechnen darf, wo dieses Bewußtsein nicht durch
doktrinäre Verbohrtheit oder politische Leidenschaft verdunkelt ist.
Der Liberalismus setzt dieses Bewußtsein nicht nur voraus, sondern
er fördert es auch. Denn indem Freiheit gewährt wird, wird das
Bewußtsein der Verantwortung wachgerufen.

In einer Welt, die weitherum illiberal geworden ist, bedeutet
Liberalismus Kampf, aber Kampf, der nicht in den Niederungen
ausgefochten werden kann, von denen uns die Gegenwart so
zahlreiche Beispiele bietet. Wenn Liberalismus Forderung nach Freiheit,

204



geistiger, politischer und wirtschaftlicher Freiheit 'bedeutet, so ist
immer Freiheit zu einem bestimmten Zweck gemeint, Liberalismus
schließt stets eine bestimmte Aufgabe in sich. Nie darf vergessen
werden, daß Liberalismus mit dem Streben nach innerem Aufbau,
mit dem Bewußtsein, daß der Mensch eine Aufgabe zu erfüllen hat,
die über die Behauptung einer eigenen Existenz hinausgeht, die also
eine sittliche Aufgabe darstellt, untrennbar verbunden ist. Der
Liberalismus stellt deshalb hohe Forderungen. Aber es sind Forderungen,
die zu erfüllen des Einsatzes der Besten wert ist.

(Ansprache, gehalten an der "Freisinnigen Akademikertagung» am 28. Juni 1947
in Neuchâtel.)

205


	Freiheit als Aufgabe

