Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 15 (1947-1948)

Artikel: Freiheit als Aufgabe

Autor: Schindler, Dietrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758453

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758453
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FREIHEIT ALS AUFGABE

VON PROF. DIETRICH SCHINDLER
In den bekannten Worten, die Schiller im Jahre 1797 schrieb:

Der Mensch ist frei geschaffen, ist frei

Und wiird’ er in Ketten geboren,

Laflt euch nicht irren des Pobels Geschrel,
Nicht den Mif3brauch rasender Toren!

Vor dem Sklaven, wenn er die Kette bricht,
Vor dem freien Mensch erzittert nicht.

erklingt ein Glaube an die menschliche Freiheit, der selbst durch bittere
Erfahrungen nicht zerstort wurde. Auch iiber die Verbrechen, die in
ithrem Namen begangen werden, soll die Freiheit triumphieren. Was
sich fiir Schiller aus den Ereignissen der Jahre 1789—1797 ergab, hat
auch noch fiir uns, nach einer Erfahrung von hundertfiinfzig Jahren,
seine Bedeutung. Haben nicht auch wir «des Pobels Geschrei» und
den «Miflbrauch rasender Toren» erlebt, und zwar in noch wviel
furchtbarerer Weise als die Zeitgenossen der Franzosischen Revo-
lution? Und haben wir nicht feststellen miissen, dafy wie der Mifi-
brauch so auch die Unterdriickung der Freiheit den Weg 6ffnet zu
Greueln, deren Moglichkeit man vorher nicht einmal erahnte? Was
je an Uebersteigerung der Staatsgewalt, an Aufpeitschung der Massen-
instinkte, an Brutalitdten willkiirlicher Macht vorgekommen ist,
haben wir miterleben miissen; aber auch die Folgen dieser Maf}-
losigkeit, den grofiten Krieg der Weltgeschichte, den katastrophalen
Zusammenbruch eines Volkes haben wir erlebt und erleben wir in
seinen Folgen fortwihrend weiter.

In all diesem Elend, in all dieser Vernichtung ist fiir die Sehenden
etwas zu neuer Bedeutung gekommen, was jene, die die Welt in diesen
Strudel gerissen haben, mit souveriner Verachtung als ein blofes
Instrument ihres Machtwahns behandelten: der einzelne Mensch. Der
Mensch nicht als abstraktes Individuum mit imaginiren Eigenschaften,
nicht als blofles Partikel im Getriebe, nicht politisch abgestempelt,
sei es als schrankenloser Uebermensch, sei es als vernichtungswiirdiger
Untermensch; nein, der Mensch in seiner konkreten Gestalt, in seinem

195



Beruf, inmitten eines ganz personlichen Lebenskreises. Diese Menschen,
die man sich ebenso konkret und personlich vorstellen mufl wie die
Glieder der eigenen Familie und des engsten Bekanntenkreises, sind
zu Millionen ermordet, zur Sklavenarbeit verschleppt, als Geiseln
erschossen, in nichtlichen Bombardements vernichtet worden. Es war
der einzelne Mensch, der in unsiglich grausamer Weise dem politischen
Wahn zum Opfer gebracht wurde. Es ist der einzelne Mensch, der
wieder in den Mittelpunkt des politischen Denkens gestellt werden
muf’, nachdem die Uebersteigerung von Staat, Partei, Rasse oder
irgendeines andern Kollektivs zu so unerhorten Katastrophen gefiihrt
hat. Den einzelnen Menschen aber in den Mittelpunkt des politischen
Denkens zu stellen, bedeutet liberal denken. Jeder Mensch verkorpert
einen eigenen Wert, besitzt seine eigene, unantastbare Wiirde. Das ist
keine neue, sondern eine sehr alte, letzten Endes christliche Wahrheit,
aber eine vom Kollektivismus aller Schattierungen vergessene, mif3-
achtete oder verlisterte Wahrheit. Und dafl in diesem Punkt der
Kollektivismus unsere ganze Kultur aus den Angeln zu heben drohte,
daf} aber auch von hier aus der Aufbau einer besseren Welt zu
erfolgen habe, wurde schon lange erkannt, ja wurde schlieflich zu
einem so vordringlichen Anliegen, dafl es selbst seit einer Rethe von
Jahren in wichtigen Kundgebungen von Staatsminnern zum Ausdruck
kam. Es sei erinnert an zwei grofle Proklamationen, die dem kon-
kreten Einzelmenschen, nicht abstrakten Ideologien, gerecht werden
wollten und die deshalb erwihnenswert sind, weil ihnen welt-
geschichtliche Bedeutung zugedacht war. Prisident Roosevelt hat in
einer Proklamation vom 6. Januar 1941 vier menschliche Freiheiten
gefordert: Freiheit der Meinungsiuflerung, der Religionsausiibung,
Freiheit von Not und von Furcht, und dhnliche Postulate sind ent-
halten in der von Roosevelt und Churchill aufgestellten Atlantic
Charta vom 8. August 1941. Wie sehr diese Postulate ernst genom-
men wurden, zeigt sich zum Beispiel darin, daff noch 1945 ein
englischer Volkerrechtsgelehrter in einem Werk iiber den inter-
nationalen Schutz der Menschenrechte an die Spitze seines Entwurfes
einer Rechteerkldrung den Ausspruch setzte, dafl der Krieg mit dem
Zweck gefihrt worden sei, die Menschenrechte wieder zur allgemeinen
Anerkennung zu fithren. Und die Satzung der Vereinigten Nationen
erkldrt als einen der Zwecke der neuen Weltorganisation «die Achtung
der Menschenrechte und der grundlegenden Freiheiten fiir alle» zu
fordern. '

Allein wenn wir die heutige Welt betrachten, so sehen wir, dafl es
mit der Achtung der menschlichen Person im Jahre 1947 nicht besser
bestellt ist, als vor der Niederwerfung des Nationalsozialismus.
Politisch-wirtschaftliche Ideologien oder das brutale Machtstreben

196



einzelner Parteien stehen hiaufig genug der Anerkennung der For-
derung entgegen, dafl der einzelne Mensch mit der thm angeborenen
Freiheit im Mittelpunkt des politischen Denkens stehen sollte und
nicht Theorien oder Programme, die ohne Riicksicht auf diesen
fundamentalen Gesichtspunkt aufgestellt worden sind.

Achtung der menschlichen Personlichkeit und Wahrung der Freiheit
sind untrennbar miteinander verbunden. Ohne Freiheit gibt es keine
Personlichkeit; im Ameisenstaat oder im Bienenstaat ist Personlichkeit
unmoglich. Nur wer frei urteilen, sich frei entschliefen, frei handeln
kann, ist imstande, sich zur Personlichkeit zu entwickeln; wer in allen
Dingen von auflen her bestimmt wird, ist eine Maschine, kein Mensch
mit seinem Eigenwert. Personlichkeit bildet sich von innen her, das
Innere kann sich nur in Freiheit entfalten. Alles, was uns im person-
lichen und gesellschaftlichen Leben teuer ist, alles, was unser Leben
lebenswert macht, alles, was uns iiber das Tierische oder Mechanische
hinaushebt, ist letzten Endes untrennbar mit der menschlichen Freiheit
verbunden.

Der allgemein-menschliche Charakter des Freiheitsgedankens einer-
seits, die weltweite Bedrohung freiheitlicher Bestrebungen anderseits
haben kiirzlich zu einem internationalen Zusammenschlufl, zur Griin-
dung einer liberalen Weltunion gefithrt. War im 19. oder zu Beginn
des 20. Jahrhunderts, ja noch manche Jahre nach dem ersten Welt-
krieg ein solcher Zusammenschluf} tiberfliissig, weil der Liberalismus
Allgemeingut war und antiliberales Gedankengut als Ueberbleibsel
einer versinkenden Zeit oder als voriibergehende Verirrung betrachtet
wurde, so ist heute die Lage eine vollig andere. Die Liberalen konnen
nicht allein auf die innere Verniinftigkeit der von ihnen vertretenen
Ideen zahlen, sie miissen die Ideen auch propagandlstlsch vertreten,
und wenn andere Partelen international organisiert sind, so bediirfen
auch die Liberalen eines internationalen Schulterschlusses. Selbstver-
stindlich ist aber die liberale Weltunion, die im April in Oxford
gegriindet wurde, nichts anderes als ein freiwilliger Zusammenschluf}
liberaler Gruppen und liberaler Personlichkeiten; es braucht kaum
gesagt zu werden, dafy die Weltunion den Parteien in den einzelnen
Staaten nicht irgendwelche Weisungen zu erteilen hat.

Der Kongrefl in Oxford hat zum Erlaf eines Liberalen Manifestes
gefithrt. Die liberalen Gedanken sind zu bekannt und zu sehr in den
meisten Staatsverfassungen — die diesen Namen verdienen — nieder-
gelegt, als dafl der Inhalt des Manifestes tiberraschende Neuerungen
hitte enthalten konnen. Doch liegt der Wert dieses Dokumentes
darin, daf} es in einer Zeit, in der der liberale Geist durch die Ungunst
der Zeit und das Unverstindnis der Menschen schwer benachteiligt

197



ist, liberale Grundsitze neu und zeitgerecht formuliert und vor allem,
dafl dies auf internationaler Basis geschieht. Ein so eminent mensch-
heitlicher Gedanke, wie der liberale, bedarf einer Formulierung, die
weltweite Geltung beanspruchen kann.

Daf} die Freiheit der Ordnung nicht widerspricht, ist fiir jeden, der
in einem traditionell freiheitlichen Gemeinwesen lebt, eine Selbst-
verstindlichkeit. Und doch liegt im Verhiltnis von Freiheit und
Ordnung ein immer neu sich stellendes und neue Ldsungen erfordern-
des Problem. Wer die Freiheit bekimpft, tut es stets im Namen einer
Ordnung, welche er an die Stelle der freiheitlichen setzen will und
welche er als besser bezeichnet. Der heutige Mensch, der im tiglichen
Leben so viel mit Technik und Mechanik zu tun hat, unterliegt leicht
der Versuchung, eine mechanische Ordnung als schlechthin mafigebend
zu betrachten; er huldigt sehr leicht dem Glauben, auch das mensch-
liche Leben lasse sich in eine Ordnung einspannen, deren Prototyp
die tadellos funktionierende Maschine ist. Dieser mechanistische
Aberglaube ist wohl eine der Hauptursachen dafiir, daff manche in
einer sozialistischen Planwirtschaft das Heil erblicken. Die von einem
solchen scheinbar klaren und konsequenten Denken ausgehende Sug-
gestionskraft wirkt auf viele Menschen so stark, dafl demgegeniiber
die praktische Erfahrung und die psychologische Einsicht, die ein-
deutig dagegen sprechen, kaum eine Rolle spielen. Der Mensch freilich,
der glaubt, sein Heil zu finden, wenn er das Riddchen einer Maschine
wird, fiihlt sich nie so ungliicklich, wie wenn er dieses Ziel erreicht hat.

Zwar ist zuzugeben, dafl gewisse Lebensgebiete in enger mecha-
nischer Weise geordnet sein miissen. Man denke an den heutigen
Straflenverkehr, dessen strikte polizeiliche Regelung eine Notwendig-
keit ist. Niemand empfindet die eingehenden Vorschriften des Motor- .
fahrzeuggesetzes als Beschrinkung einer richtig verstandenen Freiheit.
Diese Regelung ist vielmehr die Voraussetzung der Sicherheit und
Ordnung im Straflenverkehr und damit die Bedingung der Freiheit,
die verbleibt. Aehnliches 1488t sich etwa von der Rationierung sagen,
die, rein formal betrachtet, eine Einschrinkung des freien Handels
bedeutet, aber, wenn Mangel herrscht, in Wahrheit die Freiheit soweit
als moglich aufrechterhilt.

Man mufl sich aber hiiten, aus solchen Beispielen Schliisse auf eine
Regelung des menschlichen Lebens tiberhaupt ziehen zu wollen. Diese
Beispiele haben nur fiir gewisse rein duflerliche Titigkeiten Giiltigkeit.
Ueberall aber, wo es auf die hoheren Fihigkeiten des Menschen, wo
es auf die Personlichkeit ankommt, gilt das Gegenteil. Wihrend nach
jenen Beispielen eine mehr oder weniger mechanische Ordnung die

198



Voraussetzung einer relativen Freiheit bildet, gilt hier umgekehrt,
dafl Freiheit Voraussetzung einer richtigen Ordnung ist.

Der Liberale verlangt Freiheit nicht nur, um das einzelne Indivi-
duum von ldstigen Fesseln zu befreien, er denkt nicht nur, wie der
Anarchist, an den Einzelnen, sondern gleichzeitig an die Gemeinschaft:
Freiheit ist fiir ihn nicht allein ein Mittel zum Wohle der Einzel-
personen, sondern ein Weg zur Schaffung einer fiir alle guten und
gerechten Ordnung. Wenn der Liberale Freiheit fordert, weif} er
wohl, von was er Freiheit will, aber er weifd auch immer, wozu er die
Freiheit verlangt. Die Freiheit ist fiir ihn nicht nur etwas Negatives,
die Verneinung von Schranken und Fesseln, sie ist auch, ja vorab,
etwas Positives; freilich etwas Positives, das nicht von vorneherein
genau bezeichnet, definiert und klassifiziert werden kann. Denn das
Positive, das aus der Freiheit entspringen soll, ist nicht eindeutig
bestimmt, es ergibt sich nicht mit notwendiger Determination aus der
vorhandenen Lage, wie der Materialismus lehrt, sondern es entspringt
unzidhligen freien — das heiflt spontanen — Handlungen, die nur
dank der Freiheit moglich, ja, noch mehr, durch die Freiheit geradezu
hervorgerufen werden. Bliiteperioden geistigen Lebens entspringen
geistiger Freiheit, die wirtschaftliche Entfaltung wird durch wirt-
schaftliche Freiheit gefordert, die lebenskraftigsten Staaten bilden sich
dank politischer Freiheit.

Der Liberalismus ist ein Weg zur Kriftebefreiung, er zdhlt auf die
individuellen Krifte, er schafft sie nicht, er befiehlt ithnen nicht, aber
er setzt sie als aktiv voraus und schafft ihnen Raum. Der Libera-
lismus ist eine Bewegung des freistromenden Lebens, er beseitigt
Schranken und Bindungen, um die produktiven Krifte im geistigen,
politischen und wirtschaftlichen Bereich freizusetzen. Die Aufgabe
des Staates ist danach in erster Linie, den natiirlichen Kriften Freiheit
zu geben. Was beseitigt werden soll, sind veraltete, tiberholte, ver-
knocherte, unnatiirliche Schranken; nach ihrer Beseitigung soll aus
dem freien Spiel der Krifte eine lebendige, entwicklungsfihige,
natiirliche und harmonische Ordnung hervorgehen. Wie sich aus dem
Samen eine Pflanze entwickelt, kraft dem allem Leben innewohnen-
den inneren Entwicklungstrieb, einem Trieb, den man von auflen
zwar nicht erzeugen, dem man aber giinstige Entwicklungsmoglich-
keiten schaffen kann, so kann und soll sich auch — das ist die
Voraussetzung aller liberalen Haltung — das soziale Leben aus den
spontanen Handlungen des Einzelnen heraus zu einer harmonischen
Ordnung gestalten, die in sich ausgeglichen ist und eine sich selbst
regulierende, den sozialen Korper im Gleichgewicht haltende Kraft
besitzt. Die Vorstellung einer natiirlichen Ordnung, die letzten
Endes in den Dingen selbst liegt und deshalb notwendig zur Ent-

199



faltung kommt, wenn sie nicht durch falsche staatliche Eingrmiffe im
ithrer Entwicklung gestort wird, ist mit dem Liberalismus notwendig;
verbunden. Und so sehr der Liberalismus auf die menschlicme Ver—
nunft abstellt, so liegt doch gerade hier ein irrationales Eleme:nt, das
Vertrauen auf die lebendigen, stets aus dem Innern strommendem
Krifte, wie sie allem Leben, dem organischen und dem ge:istigen,,
eigen sind. Diese Krifte bilden die Quelle aller groflen Leisstungem
und allen Fortschrittes; sie kommen im Bereich der bloflen Meechaniks
nicht vor und konnen von einem diirren Rationalismus odeer vomn
Materialismus nicht erfaflt werden. In diesem Zusammenh:ang sen
ein Ausspruch Johann Caspar Bluntschlis erwihnt, der imi seiner
Abhandlung iiber Charakter und Geist der politischen P’arteiem
(1869) iiber die liberale Freiheit ausfithrt: sie «wurzelt in derr leben-
digen Personlichkeit sowohl der Individuen als des ganzen "Volkes,
und wird durch die innere Kraft der Natur bestimmt, welche: sich im
ihr offenbart und entfaltet». «Die hdchste Politik geht immer auf die
Natur zuriick und will die Ziele erreichen, welche die naitiirliche
Bestimmung der Volker erfiillen.»

Die freiheitliche Ordnung ist notwendig eine solche, die ifiir alle
gilt. Wer fiir sich selbst Freiheit in Anspruch nimmt, muff dem: anderm
die gleiche Freiheit gewihren. Ja, die Freiheit des andern ist mach dem
Auffassungen, wie sie zur Zeit der Franzosischen Revolutioon herr-
schend waren, iiberhaupt die einzige Schranke, die dem Eiinzelnen
auferlegt werden darf. So bestimmt Art.5 der Helvetischeen Ver-
fassung von 1798: «Die natiirliche Freiheit des Menschen ist un-
verduflerlich. Sie hat keine andern Grenzen als die Freihe:it jedes
anderen .. .» Die Schaffung einer Ordnung, in der die Freilheit des
einen mit derjenigen jedes andern vereinbar ist, ist Sache des; Rechts.
Ja, Immanuel Kant hat als Recht geradezu bezeichnet den «Iinbegriff
der Bedingungen, unter denen die Willkiir des einen mit der "Willkiir
des andern nach einem allgemeinen Gesetze der Freiheit zussammen
vereinigt werden kann». Ein allgemeines Gesetz muf} es sein, dlas heift
ein solches, das abstrakt-generelle Normen aufstellt, also Tattbestinde
normiert, die auf eine unbeschrinkt grofle Zahl von konkretern Fillen
Anwendung finden, und nicht ein solches, das auf einen Eiinzelfall
zugeschnitten ist oder dem freien Ermessen der Regierung zallzuviel
Spielraum l48t. Eine Rechtsordnung zu schaffen, die, netben der
Garantierung von Freiheitsrechten und der Beschrinkung deer staat-
lichen Eingriffe iiberhaupt, dieser Forderung entspricht, ist ein
eminent liberales Postulat.

Die Achtung der Freiheit des andern fiihrt aber auch zur T7oleranz.
Man gebraucht den Ausdruck vor allem fiir eine Haltung, die das

200



friedliche Zusammenleben der verschiedenen Konfessionen gewahr-
leistet. Aber sie ist mehr, es handelt sich um die Bereitschaft, tber-
haupt mit Andersgesinnten sich zu fruchtbarem Zusammenleben zu fin-
den. Es ist der liberale Grundsatz des Geltenlassens des Eigenen eines
jeden, auch desjenigen, der schwicher ist, politisch gesprochen also zur
Minoritit gehort. Das ist eine Haltung, die in der heutigen Welt
mehr und mehr vor der Vermassung und Verdummung hat weichen
miissen. An Stelle der Toleranz ist eine wachsende Bereitschaft ge-
treten, in doktrindrer Verbohrtheit Andersdenkende zu unterdriicken
oder gar, von den Gefiithlen des Hasses tiberwiltigt, einen dauernden
Vernichtungsfeldzug gegen andere zu fithren. Der Fanatismus, sowohl
der laut schreiende wie der kalt berechnende, ist das genaue Gegenteil
der Toleranz, die Selbstdisziplin und Vernunft voraussetzt. Toleranz
bedeutet nicht Grundsatzlosigkeit, im Gegenteil, nur derjenige, der
selbst von der Richtigkeit seines eigenen Standpunktes iiberzeugt ist,
kann wahrhaft tolerant sein gegeniiber demjenigen, dessen Ansichten
er als unrichtig betrachtet. Die tolerante Haltung stellt hohe An-
forderungen an einen Menschen und setzt ein Unterscheidungsver-
mogen voraus, das nicht jedermanns Sache ist: die Verschiedenheit
vom andern, ja vielleicht die Unvereinbarkeit mit dem andern ein-
zusehen und doch mit thm zu leben, nicht nur indem man sich
gegenseitlg gewdhren lifit, sondern indem man ein gemeinsames
Fundament findet, auf welchem eine fruchtbare Zusammenarbeit
moglich ist. Gleichzeitig das Trennende und das Gemeinsame zu
sehen und zber dem Trennenden das Gemeinsame gelten zu lassen,
ist eine so differenzierte Haltung, dafl, wie es scheint, nur wenige
Volker dazu fahig sind. Wihrend der politische Extremismus dem
psychologischen Gesetz, nach dem er angetreten, folgend, die Welt
in die zwei Heerlager von Freund und Feind zerreifit, ja diesem
Gesetz bis in selbstmorderische Konsequenzen folgt, gibt es — was
fir uns so selbstverstindlich ist — in Lindern mit liberaler und
daher toleranter Haltung eine Mehrheit von Parteien, die sich be-
kiampfen und doch ihre Gegensitze auf einem so festen gemeinsamen
Boden ausfechten, dafl Staat und Volk dariiber nicht auseinander-
brechen; es gibt verschiedene Konfessionen und verschiedene Landes-
teile, die bei aller Verschiedenheit doch durch ein gemeinsames
Band zusammengehalten sind. Die Einheit in der Vielheit und die
Vielheit in der Einheit ist, vom Ganzen der heutigen Welt oder von
der Weltgeschichte aus betrachtet, eine seltene Ausnahme, eine schwie-
rige Errungenschaft, gar nichts, was sich etwa selbstverstindlich aus
einem vermeintlichen menschlichen Fortschritt, mit dem noch das
19. Jahrhundert rechnete, ergibt. Und selbst fiir uns kann es nur von
Nutzen sein, an jene Worte Goethes erinnert zu werden: «Der wahre

201



Liberale ist derjenige, der versucht, das Moglichste zu erreichen, ohneie
mit Feuer und Schwert gegen scheinbare oder wirkliche Schwichern
vorzugehen; er versucht es stets in ruhiger Weise, aus dem Guten dasas
Bessere zu gewinnen.» Wie wohltuend hebt sich diese innere Sicher-r-
heit ab von dem lauten Schreien und der erpresserischen Kampfweisee,
die heute weitherum die Politik beherrscht.

Die Freiheit, die etwas Einfaches und leicht zu Verwirklichendeses
zu sein scheint, ist in Wirklichkeit diejenige politische Lebensform, dieie
am schwierigsten aufrecht zu erhalten ist, weil sie die hochsten Anx-
forderungen an Intelligenz und Charakter eines Volkes stellt. Wenmnn
das liberale Manifest gleich an den Anfang den Satz gestellt hat:t:
Der Mensch ist in erster Linie ein Wesen, das mit der Fihigkeieit
ausgestattet ist, unabhingig zu denken und zu handeln und Rechtt
und Unrecht zu unterscheiden, so ist damit etwas gesagt, was nichtit
eine naturwissenschaftliche Erkenntnis ist, sondern bereits eine hohhe
Forderung an den Menschen enthilt. Und wenn das Manifest unteser
III eine wichtige Stelle enthilt, die auf einen Antrag von Feldd-
marschall Smuts zuriickgeht, so bringt es diese Forderung nockch
deutlicher zum Ausdruck: «Bereitschaft zum Dienen ist das nots-
wendige Gegenstiick der Freiheit, und jedes Recht bringt eine entit-
sprechende Pflicht mit sich. Freie Institutionen sind nur arbeitsfihigig,
wenn jeder Biirger das Bewufitsein moralischer Verantwortlichkeizit
gegeniiber seinen Mitbiirgern hat und an den 6ffentlichen Angelegenn-
heiten aktiven Anteil nimmt.» o

Schon anderthalb Jahrhunderte zuvor hatte der bedeutendde
englische Politiker und Schriftsteller Edmund Burke den treffendeien
Ausspruch getan: «Die Menschen eignen sich fiir die biirgerlichhe
Freiheit im genauen Verhiltnis zu ihrem Willen, ihrem eigeneien
Appetit moralische Fesseln anzulegen.» Alle Erfahrungen bestitigeien
uns ja auch, daf das lebendige Empfinden des Ganzen und das verr-
antwortungsvolle Wissen um das Ganze Voraussetzung der indivivi-
duellen Freiheit in einer differenzierten Gesellschaft ist. Ist dies:se
Voraussetzung nicht erfiillt, so zerbricht die Fretheit. Die Freiheieit
aller wird abgelost durch die Willkiir eines Einzigen.

Wenn oben gesagt wurde, der Liberalismus wolle eine natiirlichthe
Ordnung verwirklichen, so bedarf dies noch ndherer Prizisierungg.
Diese natiirliche Ordnung mufl der doppelten Natur des Menschern,
der ein physisches und ein geistiges Wesen ist, entsprechen. Das freicie
Spiel der Krifte ist nicht eine Zauberformel, die gewissermaflen iin
mechanischer Weise auf jedem Lebensgebiet die beste Ordnung herer-
stellen kann. Zwar diirfte eine richtig funktionierende Marktwirirt-
schaft diesem Prinzip weitgehend entsprechen, obwohl auch sie eineen
festen rechtlichen Rahmen voraussetzt. Aber auf geistigem Gebiet veer-

202



mag ein solcher Automatismus fiir sich allein nicht zu geniigen. Auf
geistigem Gebiet handelt es sich immer um Wertverwirklichung, und
dementsprechend bedarf der Handelnde bestimmter Maf}stibe, nach
denen er sich richten kann. Es sind Mafistibe, die zwar dem Menschen
letzten Endes eingeboren sind, also objektiver, nicht blof} subjektiver
Art sind, aber nur von denjenigen Menschen richtig angewendet wer-
den konnen, die dafiir — wie fiir den Gebrauch anderer Gaben —
ausgebildet worden sind. Dies unterscheidet den Kulturmenschen vom
Barbaren. Dieses Bewufltsein der Werte nun, die dem Menschen zur
Verwirklichung aufgegeben sind, und die Fahigkeit, die damit ge-
gebenen Wertmafistibe richtig anzuwenden, ist die conditio sine qua
non des Liberalismus. Der Liberalismus beruht auf dem Erbe der
abendlindischen Tradition. Ohne die Kultur der Antike und ohne
das Christentum gibe es keinen Liberalismus. Zwar ist es sehr wohl
moglich, dafl sich der Liberale dariiber nicht immer Rechenschaft
gibt. Aber ohne die jahrhundertelange antik-christliche Erziehung
der abendlindischen Menschheit wiren alle jene Begriffe und
Wertmaflstibe nicht ins allgemeine Bewufitsein eingegangen, deren
Wahrung und Forderung das selbstverstandliche Ziel des Liberalismus
ist. Was wir als humane Haltung bezeichnen, ist ja nichts anderes
als sikularisiertes Christentum. Die Achtung vor dem einzelnen Men-
schen, wie wir sie verstehen, wire ohne diesen Ursprung nicht
moglich. Wenn wir wagen, dem einzelnen Menschen weitgehende
Rechte zu gewihren, so gelten diese Rechte nicht dem physischen
Individuum, sondern der sittlichen Person, das ist dem Menschen, der
teilhat an einer hoheren Ordnung und der nur im Hinblick auf diese
Ordnung seine Rechte richtig ausiiben kann. Politische Schriftsteller,
die in die Tiefe gingen, haben das von jeher festgestellt. Nach
Montesquieu bedarf die Demokratie der «vertu», das heiflt jener
Biirgertugend, deren Hauptzug in der Selbstdisziplin und der Fihig-
keit zur Einordnung liegt. Benjamin Constant schreibt: «Die Freiheit
lebt von Opfern. Sie bedarf immer der Biirgertugend, gelegentlich
des Heroismus.» Und an einer andern Stelle fithrt er aus: «Jede
Generation erbt von ihren Vorfahren einen Schatz sittlicher Reich-
timer, einen unsichtbaren und kostlichen Schatz, den sie ithren Nach-
fahren weiterreicht. Der Verlust dieses Schatzes bedeutet fiir ein Volk
unberechenbaren Schaden.» Heinrich Pestalozzi 148t sich vernehmen:
«Alles nur auf den dufleren Formen der Staatsverfassungen ruhende
Recht der Biirger ist ohne innere sittlich und geistig gebildete Biirger-
kraft in den Republiken wie in den Konigreichen nur Staub...»
Aber das stolzeste Wort stammt wohl von Alexandre Vinet, diesem
grofien Verkiinder der Freiheit: «Je veux I’homme maitre de lui-
méme, afin qu’il soit mieux le serviteur de tous.» Vollige Freiheit

* 203



nicht zum Selbstgenufl oder zur Losung aller Bindungen, sondern
umgekehrt zur tiefsten und wahrsten Verpflichtung gegentiber dem
Allgemeinen! Das ist nur ein scheinbares Paradox. In Wirklichkeit
zeigt sich hierin die tiefste Rechtfertigung des Liberalismus, aber auch
die hohen Anforderungen, die ein echter Liberalismus an seine An-
hanger stellt.

Was der Liberalismus von Einzelnen verlangt, sind nicht Eigen-
schaften, die man an die grofie Glocke hingt, mit denen man lirmende
Propaganda macht, die Sensationen erregen. Es sind Eigenschaften,
die sich in erster Linie im tdglichen Leben, im engen Kreis der
Familie und des Berufes auswirken. Aber die Gesundheit dieser
kleinen Kreise, dieser Zellen des sozialen Lebens, ist das Wichtigste
fiir Volk und Staat. Volker, die sich dieser Gesundheit erfreuen, sind,
wie die Erfahrung lehrt, widerstandsfahiger gegen politische Erkran-
kungen als andere. «Im Hause muf} beginnen, was leuchten soll im
Vaterland» (Pestalozzi). Dies verlangt einen fortwihrenden Appell
an die guten Eigenschaften der Menschen. Man kann das Gute nicht
erzwingen, man kann nur dazu auffordern, es mufl dem spontanen
Entschluff des Einzelnen entspringen, wenn es wirklich gut sein und
nicht blof duflerlich einer Regel entsprechen soll.

Demgegeniiber haben es diejenigen leichter, die an die niedrigen
Eigenschaften der Menschen appellieren, an Neid, Mifltrauen, Hafl.
Es ist eben viel leichter, niederzureiflen als aufzubauen, viel bequemer,
sich sinken zu lassen, als sich zu erheben. Zudem bedarf es zur Zer-
storung nur skrupelloser Minderheiten, zum Aufbau aber der Einsicht
der groflen Mehrheit. Der Kampf zwischen dem Niederen und dem
Hoheren ist immer ein illoyaler Kampf, weil es das Niedere stets
leichter hat. Das Hohere kann sich nicht der Mittel bedienen, mit
denen das Niedere leichte Erfolge erntet. Mit Liige und Tauschung
kann man niedere Instinkte erwecken, aber keine guten Ziele ver-
folgen.

Der Liberalismus ist mit dem Hoheren untrennbar verbunden.
Wenn sein Kampf nicht aussichtslos ist, so deshalb, weil er an die
Einsicht der Menschen appellieren kann, an ihr sittliches Bewuftsein,
und auf Erfolg rechnen darf, wo dieses Bewufltsein nicht durch
doktrinire Verbohrtheit oder politische Leidenschaft verdunkelt ist.
Der Liberalismus setzt dieses Bewufitsein nicht nur voraus, sondern
er fordert es auch. Denn indem Freiheit gewdahrt wird, wird das
Bewufltsein der Verantwortung wachgerufen.

In einer Welt, die weitherum illiberal geworden ist, bedeutet
Liberalismus Kampf, aber Kampf, der nicht in den Niederungen
ausgefochten werden kann, von denen uns die Gegenwart so zahl-
reiche Beispiele bietet. Wenn Liberalismus Forderung nach Freiheit,

204



geistiger, politischer und wirtschaftlicher Fretheit bedeutet, so ist
immer Freiheit zu einem bestimmten Zweck gemeint, Liberalismus
schliefit stets eine bestimmte Aufgabe in sich. Nie darf vergessen
werden, dafl Liberalismus mit dem Streben nach innerem Aufbau,
mit dem Bewufltsein, dafl der Mensch eine Aufgabe zu erfiillen hat,
die {iber die Behauptung einer eigenen Existenz hinausgeht, die also
eine sittliche Aufgabe darstellt, untrennbar verbunden ist. Der Libe-
ralismus stellt deshalb hohe Forderungen. Aber es sind Forderungen,
die zu erfiillen des Einsatzes der Besten wert ist.

(Ansprache, gebalten an der «Freisinnigen Akademikertagung» am 28. Juni 1947
in Neuchitel.)

205



	Freiheit als Aufgabe

